

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

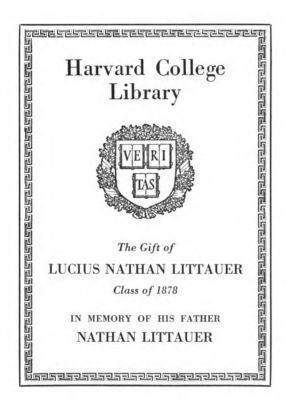
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

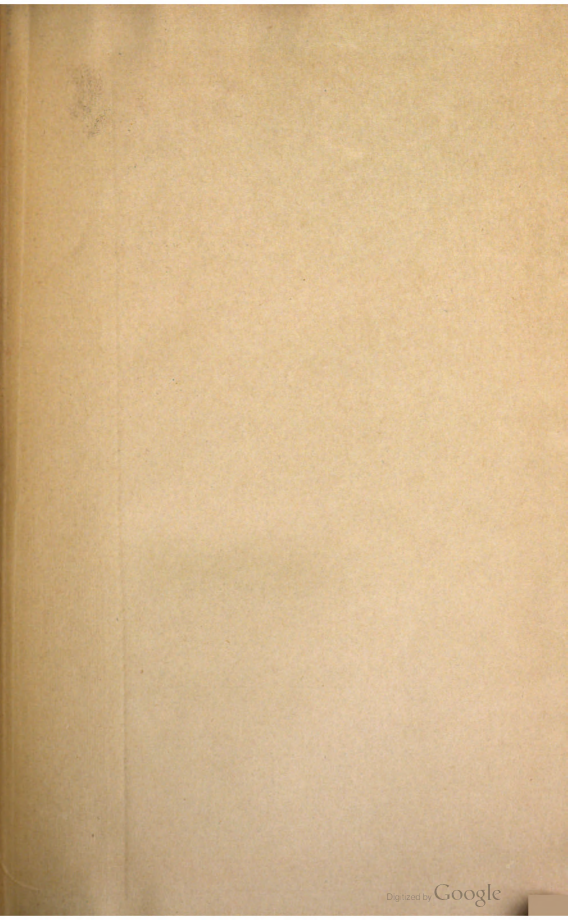
### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Jud 20.5.2









# Real-Encyclopädie

<u>ከ</u>ቀቆ

0

# Judentums.

# 28 örterbuch

um

Handgebrauch für Bibelfreunde, Theologen, Juristen, Staatsmänner, Gemeinde- und Schulvorsteher, Lehrer, Schulinspektoren u. a. m.

Ausgearbeitet

Dr. J. Hamburger,

Ober= und Landesrabbiner zurstrelit in Medlenburg.

Abteilung III. Supplement IV.

Strelitz i. M. Im Selbstverlag des Berfassers. 1897.

Jud 20.5.2

2

MARVARD COLLEGE LIBRARY Gift of Lucius Nathan Littauer 1930

## Barnewihsiche Buchbruderet (Emil Frehje), Reuftrelitz.

No is

## Meiner innig geliebten,

nunmehr durch den Tod mir schmerzlich entrissenen

# Frau Dr. Bertha Samburger,

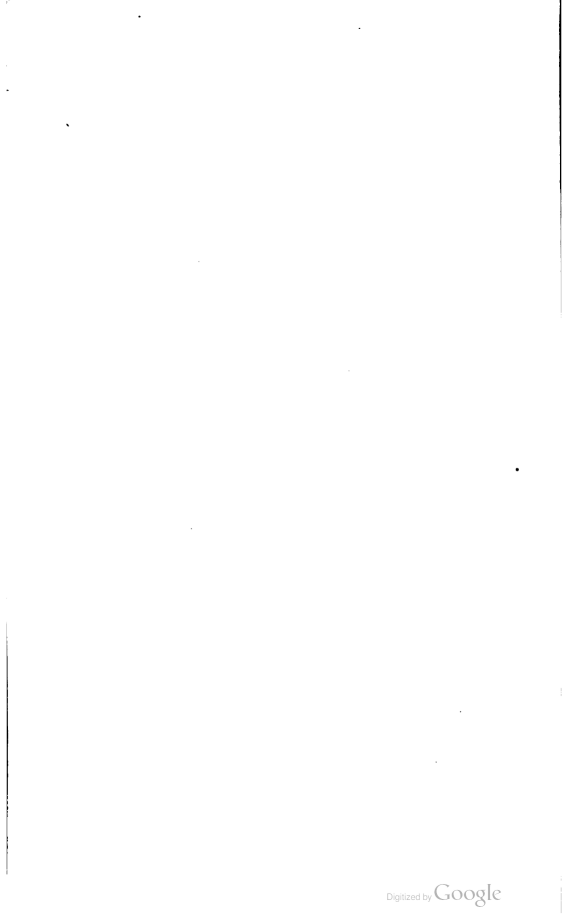
geb. Gensfer

sei diese Schrift als

Denkmal siebevoller Erinnerung

gewiðmet.

Der Derfasser.



Vorwort.

Die Supplemente, welche die dritte Abteilung unsers Werkes bilden, bringen teils die in Abteilung I (Biblische Artikel) und in Abteilung II (Artifel aus den Talmuden und Midraschim) vermißten Artikel, teils die aus dem Schrifttum der reichhaltigen judischen Litteratur der nachtalmudischen Beit bis zur Gegenwart -- und follen diese "Real= Encyclopadie", die erst nur für "Bibel und Talmud" angelegt war, zu einer "Real=Encyclopädie des Judentums" erweitern. In diefer Faffung überreiche ich hiermit beifolgendes Supplement IV., deffen Arbeiten aus der Geschichte, der Ethik, des Rultus, der Dogmatik, ber Bibelkunde u. a. m. auch ber nachtalmudischen Zeit angehören. Es bürften biefem noch vier Sefte, etwas umfangreicher, folgen. Gine günstige Aufnahme dieses Supplements wird das baldige Erscheinen auch ber andern Supplemente, deren Arbeiten größtenteils fertig vorliegen, Meinen Dank fpreche ich meinen Freunden und Gönnern aus, fördern. die mich in den Arbeiten und in der Herausgabe gefördert haben.

> Strelitz in Mecklenburg, im Monat August 1897.

> > Der Verfasser.

# Inhaltsverzeichniß.

/

.

|                                                                                                                                  | Geite                                                   | Seite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| Abu Ijai Obadja                                                                                                                  |                                                         | 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | אבוישו                     |
| Anarchie, Anarchismus                                                                                                            | 1                                                       | 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                            |
| Angeberei                                                                                                                        | 3                                                       | 186                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | אנת                        |
| Begehren                                                                                                                         | 17                                                      | 116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                            |
| Chaffibäer                                                                                                                       | 116                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                            |
| Chaffidim                                                                                                                        | 116                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | בלי חוק<br>בחירת ישראל     |
| Deuts, Lehr= und Redefreiheit                                                                                                    | 7                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                            |
| Denunciation                                                                                                                     | 3                                                       | 87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | במחון                      |
| Erwählung Israels                                                                                                                | 13                                                      | 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                            |
| Funde                                                                                                                            | 15                                                      | 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | גרא בישא                   |
| Gelüften                                                                                                                         | 17                                                      | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | דלטוריא                    |
| Gemeinde                                                                                                                         | 18                                                      | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | דלטורים                    |
| Genügjamfeit                                                                                                                     | 21                                                      | 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | השבת אבידה                 |
|                                                                                                                                  | 116                                                     | 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | הסתפקות                    |
| Gefetesgerechter                                                                                                                 |                                                         | 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | חימוד                      |
| Gefetesstudium                                                                                                                   | 21                                                      | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | חירות הדעה                 |
| Glück und Unglück                                                                                                                | 27                                                      | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - 1                        |
| Glücks= 28ett= und Gewinnfpiele                                                                                                  | 31                                                      | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | חירות הלמוד                |
| Gottesreich                                                                                                                      | 83                                                      | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | חירות הוראה                |
| Gottvertrauen                                                                                                                    | 37                                                      | 116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | חירות הדבור                |
| Sellentsten                                                                                                                      | 116                                                     | 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | חסידים                     |
| himmelreich                                                                                                                      | 83                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | שחרית                      |
| Žehuda Haparst                                                                                                                   | 118                                                     | 75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | יראת אלהים                 |
| Jehuda Hamadan                                                                                                                   | 118                                                     | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | יופי יופי                  |
| Jesus von Mazaret                                                                                                                | 37                                                      | 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | יהודא הפרסי                |
| Judhan                                                                                                                           | 118                                                     | 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | יהרא המראן                 |
| Staraer                                                                                                                          | 106                                                     | 87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ישו נוצרי '                |
| Rarienspiel                                                                                                                      | 32                                                      | 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | כנסת ישראל                 |
| Ruthäer                                                                                                                          | 115                                                     | 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | כת שבתיצבי                 |
| Lehrfreiheit                                                                                                                     | 7                                                       | 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | כותים                      |
| Maffora                                                                                                                          | 52                                                      | 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | כתות                       |
| Meffiantiches im Gebet                                                                                                           | 68                                                      | 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | מול                        |
| Morgentäufer                                                                                                                     | 70                                                      | 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>y</b>                   |
| Parsismus und Judentum .                                                                                                         | 71                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                            |
| Brediger                                                                                                                         | 82                                                      | 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | מול רע                     |
| Phartjäer                                                                                                                        | 117                                                     | 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | סינין                      |
| Rabbiner                                                                                                                         | 82                                                      | 129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | מלכות                      |
| Rebefreiheit                                                                                                                     | 7                                                       | <b>3</b> 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | מלכות ה׳                   |
|                                                                                                                                  |                                                         | 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | מפריחי יונים               |
| Reich Gottes                                                                                                                     | 33                                                      | 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | מלכות שמים                 |
| Religion                                                                                                                         | 75                                                      | 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | מסור                       |
| Religionsgemeinde.,                                                                                                              | 18                                                      | 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | מסירה                      |
| Religionslehrer                                                                                                                  | 82                                                      | 82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                            |
| Religionspfleger                                                                                                                 | 82                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | משחק בקליפי אגווים         |
| Religion im Dienste der Menschheit                                                                                               | 88                                                      | 81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                            |
| Sabbathai Zevi                                                                                                                   | 118                                                     | 81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | משחק בפספסין .             |
| Sabbatianer                                                                                                                      | 118                                                     | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | נאה   בכבכן ייי            |
| Samaritaner                                                                                                                      | 115                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ניהן ייייי                 |
| Schönheit                                                                                                                        | 98                                                      | 129 81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ערה                        |
| Schulchan Aruch                                                                                                                  | 101                                                     | 129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | עדה                        |
| Serene                                                                                                                           | 117                                                     | 68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | עניניטשיח בתפלה .          |
| Setten                                                                                                                           | 115                                                     | 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | פרישין, פרושים .           |
| Sette ber Chaffibäer                                                                                                             | 116                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | צבור                       |
| Sette ber Raräer                                                                                                                 |                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                            |
| Staat                                                                                                                            | 106                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                            |
|                                                                                                                                  | 106<br>129                                              | 116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | צדיקים                     |
|                                                                                                                                  | 129                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | צדיקים<br>קהק_∫            |
| Staatsgemeinde                                                                                                                   | 129<br>129                                              | 116     .     .     .     .       18     .     .     .     .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | צדיקים<br>קהק }<br>קהל ה׳} |
| Staatsgemeinde                                                                                                                   | 129<br>129<br>84                                        | 116       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       . | צדיקים                     |
| Staat8gemeinbe                                                                                                                   | 129<br>129<br>84<br>118                                 | 116       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       . | צדיקים                     |
| Staat8gemeinbe                                                                                                                   | 129<br>129<br>84<br>118<br>75                           | 116       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       . | צדיקים                     |
| Staat8gemeinbe                                                                                                                   | 129<br>129<br>84<br>118<br>75<br>2—33                   | 116       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       . | צדיקים                     |
| Staatsgemeinbe<br>Statthalter, römliche in Paläfitna<br>Symbolik<br>Laubenflugwette<br>Unglück                                   | 129<br>129<br>84<br>118<br>75<br>2—33<br>27             | 116       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       . | צדיקים                     |
| Staatsgemeinbe<br>Statthalter, römische in Palästina<br>Symbolik<br>Gynagogengemeinbe<br>Laubenstugwette<br>Unglück<br>Berlornes | 129<br>129<br>84<br>118<br>75<br>2—33<br>27<br>15       | 116       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       . | צדיקים                     |
| Staatsgemeinbe                                                                                                                   | 129<br>129<br>84<br>118<br>75<br>2—33<br>27<br>15<br>37 | 116       .       .       .       .       .         18       .       .       .       .       .         82       .       .       .       .       .         106       .       .       .       .       .         82       .       .       .       .       .         82       .       .       .       .       .         82       .       .       .       .       .         118       .       .       .       .       .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | צדיקים                     |
| Staatsgemeinbe<br>Statthalter, römische in Palästina<br>Symbolik<br>Gynagogengemeinbe<br>Laubenstugwette<br>Unglück<br>Berlornes | 129<br>129<br>84<br>118<br>75<br>2—33<br>27<br>15       | 116       .       .       .       .       .         18       .       .       .       .       .         82       .       .       .       .       .         106       .       .       .       .       .         82       .       .       .       .       .         82       .       .       .       .       .         82       .       .       .       .       .         118       .       .       .       .       .         101       .       .       .       .       .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | צדיקים                     |
| Staatsgemeinbe                                                                                                                   | 129<br>129<br>84<br>118<br>75<br>2—33<br>27<br>15<br>37 | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | צדיקים                     |
| Staatsgemeinbe                                                                                                                   | 129<br>129<br>84<br>118<br>75<br>2—33<br>27<br>15<br>37 | 116       .       .       .         18       .       .       .         106       .       .       .         106       .       .       .         82       .       .       .         82       .       .       .         82       .       .       .         118       .       .       .         101       .       .       .         117       .       .       .         82       .       .       .         82       .       .       .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | צדיקים                     |
| Staatsgemeinbe                                                                                                                   | 129<br>129<br>84<br>118<br>75<br>2—33<br>27<br>15<br>37 | 116       .       .       .         18       .       .       .         82       .       .       .         106       .       .       .         82       .       .       .         82       .       .       .         82       .       .       .         118       .       .       .         82       .       .       .         118       .       .       .         111       .       .       .         117       .       .       .         127       .       .       .         121       .       .       .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | צדיקים                     |
| Staatsgemeinbe                                                                                                                   | 129<br>129<br>84<br>118<br>75<br>2—33<br>27<br>15<br>37 | 116       .       .       .         18       .       .       .         106       .       .       .         106       .       .       .         82       .       .       .         82       .       .       .         82       .       .       .         118       .       .       .         101       .       .       .         117       .       .       .         82       .       .       .         82       .       .       .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | צדיקים                     |

-גלי חוק, Unter ben gegenwärtig hervortretenden Partei. richtungen in ber Löfung ber fozialen Probleme bildet ber Unarchismus die extremfte berfelben; er erklärt den Rrieg allem Bestehenden im Staate und in der Gesellschaft und arbeitet auf deffen Vernichtung hin. Seine Anhänger, die Anarchisten, treten fo tollfühn und brutal auf, gebrauchen zur Verwirklichung ihres Vorhabens folche fcbredlich verheerende Gewaltmittel und ziehen fo jehr die öffentliche Meinung auf sich, daß eine Grörterung über die Stellung des Judentums, d. h. der Lehre und ber Geschichte bes jüdischen Betenntniffes zu bemfelben, nicht unerwünscht erfcheinen Giebt es boch auch unter ben Juben Anhänger bes Sozialismus in dürfte. feinen verschiedenen Gestalten; es liegt baber bie Frage nahe, welchen Anteil haben die Lehren und die Gesethe der jüdischen Religion an dergleichen Bestrebungen ihrer Bekenner. Bir versuchen, als Antwort barauf, eine Behandlung biefes Gegen= standes bier niederzulegen. In den Staaten des Altertums, als 3. B. in Rom und Griechenland, gab es oft infolge ber ungleichen Gesete für die verschiedenen Volksteile, wodurch die Einen durch die Andern sich bedrückt fühlten, sich oft wieberholende Aufstände mit empfindlichen Stößen gegen bie Sicherheit des Staates. Bir nennen beispielsweise bie Rämpfe der Plebejer gegen die Patrizier, die der gracchischen Unruhen u. a. m. in Rom. Die Grundgesete bes jubischen Staatswefens mit feinen Inftitutionen, wie diefelben der Mofaismus bestimmt'), als 3. B. die von der Gleichheit Aller vor dem Gefete2), der gleichen Landesverteilung mit ben trefflichen Agrarbestimmungen3) ber Restitution bes vertauften Besites burch bie Inftitution bes Grlaß= und Jubeljahres4), ber fürforglichen Beftimmungen für die Arbeiter5), die Fremden, Armen, Witmen und Baijen6) u. a. m. beugten weise jeder um sich greifenden allgemeinen Kalamität vor, welche Bolksaufstände zur Folge haben könnte. Der Anarchismus, d. h. der Eintritt gesetzlofer Buftande, fand baher keine bleibende Stätte bafelbst. Wenn in gewiffen 3wischen= zeiten bei Regierungswechsel sich bennoch gesetzlofe Verhältniffe geltend machten, fo maren diefelben bald vorübergebend und murben mit verbienter Entrüftung von den Geschichtsschreibern gekennzeichnet. So heißt es in Richter Rap. 6, 6; 21, 25: "Und in diefen Tagen gab es keinen Rönig in Israel, Jeder that, was in seinen Augen recht war." - Seben wir uns weiter in der Geschichte um, fo gab es am Ende des zweiten jüdischen Staatslebens in Palästina in den Jahren der Nationalerhebung der Juden gegen die römische Herrschaft daselbst eine Kriegs= partei, die der Beloten, "Kanaim" genannt7), welche jede Herrschaft des Menschen über Menschen verwarf und zu ihrem Wahlspruch hatte: "Gott allein ift gerr".8) "Keinen Menfchen foll man "gerr" nennen"9)! Dan wäre geneigt, die Anhänger diefer damaligen Rriegspartei als bie Anarchiften bes jüdischen Staates zu bezeichnen und fo für den Anarchismus ein hohes Alter zu vindizieren. Aber eine nähere Prüfung der Berichte barüber bei Josephus, bem zeitgenöffischen Beschichtsschreiber, zeigt flar, daß fie mit biefem Rufe nur die

 Bergl. Hamburger R. E. I. Artikel: "Behre und Gejets". ) Daselbst: "Gleich= berechtigung". ) Daselbst: "Besits" und "Eigentum". 4) Daselbst: "Sabbat= nud Jobeljahr".
 Daselbst Supplement II. Artikel: "Arbeiter". 9) Siehe die betreffenden Artikel daselbst.
 Bergl. daselbst II. Artikel: "Jeloten". •) Josephus b. j. 7. 10. 12. •) Daselbst Antt. 18. 1. 6.

**A**.

1

#### Anarchismus.

Bernicktung der Römerherrschaft in Balästina im Auge hatten und für die Bieder= herstellung des alten jüdischen Staatswefens, der Theokratie, des Mosaismus, den Rampf aufnahmen. Ausdrücklich wird von ihnen berichtet, daß sie mit Dolchen bewaffnet umherzogen, um die Römertnechte, Römerlinge, als Feinde des Bater= landes iconungelos niederzustoßen.") Die Beloten in der Geschichte des judischen Rrieges gegen Rom waren daber teine "Unarchiften" im heutigen Sinne. ઉઢ wetteifern viclmehr die Lehren und Aussprüche in dem Schrifttum ber Bibel und der Talmuden miteinander in der Einschärfung der Ehrsurcht vor der Obrigkeit und ihren Organen jedes Landes. Wir bringen von benfelben: "Fürchte, mein Sohn, Gott und ben König und laffe dich nicht mit Aufrührern ein"2); ferner: "Fluche nicht ber Obrigkeit, und ben Fürften bes Boltes follft bu nicht vermunichen"); "Fördert das Heil des Staates, wohin ich euch gewiesen und betet für ihn zum herrn, denn in feinem Wohle wird auch euch wohl fein"4); "Dienet dem Könige von Babel, und ihr werdet leben!" lauteten die Mahnungen des Propheten Jeremia an bie Exulanten in Babylonien.5) Eine andere Stelle berichtet, daß die Exulanten bei der Uebersendung von Geschenken nach gerufalem von den Empfängern derfelben forderten: "Betet für das Leben Nebukadnezars, bes Königs von Babel, und für das Leben Belfazars, feines Sohnes; ihre Tage auf Erden niögen fein wie die Tage des Himmels, damit wir glücklich leben unter dem Echatten bes Rönigs von Babel und unter bem Echatten feines Sohnes Belfagar. damit wir ihnen lange dienen und Gnade vor ihnen finden".6) Co galt es bei ben Juden stets als Bejets: Liebe und Treue gegen bie Landesobrigkeit und beren Anordnungen zu erwelfen und für deren Wohl zu beten. Die Geschichte berichtet, daß die Juden in Palästina bei der Miederbegründung ihres Staatslebens in Palästina für die Könige von Persien, solange sie unter deren Oberhoheit standen, Opfer darbrachten und für das Wohl derschben beteten.7) Dasselbe geschah für bie sprischen Rönige, als Balaftina unter beren Dberhoheit tam.8) Es lautete bie Unrebe des Hohenpriefters an Alerander ben Großen auf feinem Buge burch Palästina, als er den Tempel in Terusalem mit seiner Gegenwart beehrt hatte: "Diefer Tempel ift die Stätte, wo für dich und bein Relch, daß es nicht zerftort werde, gebetet wird".9) Später betete und opferte man daselbst für das Leben ber römischen Raifer, als nach bem Lobe des Rönigs Berodes I. Rom feine Ober= hoheit über Palästina ausgedehnt hatte. Das Aufhören dicfer Opfer für Roms Raifer wurde als erstes Zeichen des Aufstandes gegen die römische Herrschaft über Palästina angesehen und bildete den Anfang jenes verhängnisvollen Krieges, der mit der Berftörung Jerufalems endete. Dieje Berftörung Jerufalems und feines Gottestempels durch die Römer, so schmerzlich sie auch für die Juden war und fo hart auch darauf Roms Herrschaft infolge des Larkochda'schen Aufstandes die jüdische Bevölkerung Palästinas gebruckt hatte, vermochte doch nicht die judischen Bolks- und Gesetseblehrer davon abzubringen, Treue und Anhänglichkeit gegen Rom dem Bolke einzuschärfen. So lautete die Mahnung eines Lehrers im 1. Jahrh. n., des Prieftervorftehers Chanina: "Betet für das Wohl der Obrigkeit, benn existierte nicht bie Furcht vor berfelben, es murde ber Ginc ben Unbern verfclingen". 10) Ein Lehrer bes britten Jahrhunderts fügt diefem Ausspruch erflärend hinzu: "Bie die Fische im Meere die größeren die kleineren verschlingen, fo wurde es auch bei ben Menschen geschehen, existierte keine Obrigkeit". 11) Dieselbe Lehre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Josephus Antt. 20. 8. 5. <sup>1</sup>) Spr. Sal. 24, 23. <sup>3</sup>) 2 M. 22, 27. <sup>4</sup>) Jeremia 29, 5, 17. <sup>4</sup>) Daf. 27, 17. <sup>6</sup>) Baruch 1, 10, 14. <sup>7</sup>) Josephus, Antt. 11, 4, 6. <sup>4</sup>) Dafelbit. <sup>9</sup>) Joma S. 69a. Megillath Tanith 9 Midrasch rabba 3. B. Moses Abichn. Schmini gegen Ende. <sup>10</sup>) Aboth 3, 2. <sup>11</sup>) Aboda Sara S. 4a.

wird noch im 4. Jahrhundert n. von dem Lehrer Nab Sehuda wiederholt. Ein dritter Lehrer am Ende des 1. Jahrhunderts n., R. Jose ben Risma, ermahnte nachdrucksvoll seinen zeitgenössischen Lehrer Chanina ben Teradjon, sein Vorhaben, gegen die habrianischen Verfolgungsedikte Lehrvorträge öffentlich zu halten, auf= zugeben - mit den Worten: "Siehft bu es nicht ein, daß bie Römer von Gott aur herrschaft eingesetzt find? Sie haben unser Gotteshaus zerftört, die Frommen getotet, all ihr But vernichtet und bestehen dennoch !"1) Das Größte barin haben bie Bolts- und Gefeteslehrer im 3. Jahrhundert geleistet. Bon denfelben in Paläftina nennen wir R. Josua ben Levi und R. Jochanan. Diefer lehrte, daß die Ein= fetung ber Obrigkeit zu ben Gegenständen gehört, die unmittelbar burch Gott geschehen.2) Ueber bie Achtung vor ben Obrigkeitspersonen lehrte er: "Sollte es auch ber Leichtfünnigste unter ben Leichtfünnigsten fein, verfage ihm nicht beine Achtung; betrachte ihn gleichfam als ben Trefflichsten ber Trefflichsten".3) Bon Ersterem ist das schöne Gleichnis darüber: "Der Schweif einer Schlange fprach einst zu beren Haupt: Wie lange noch willst du der Erste jein, überlasse mir die Führerschaft. Da trat der Schweif die Führerschaft an, er zog die Schlange über Wassergräben und fiel hinein, über Brandstätten und stürzte in diefelben, über Dornen und Difteln und verwundete sich. So war ber Leib der Schlange gar arg zugerichtet. Bas war ber Grund bavon? Beil nicht ber Ropf, sonbern ber Schweif Führer war. So geschieht es bei den Menschen. Folgen die Kleinen ben Broßen, erfüllt Gott ihre Bünfche, aber wenn die Dbern ben Untern folgen, geschieht nur Unglück".4) In Babylonien hat der Gesetzeslehrer Samuel in Rehardea als Norm aufgestellt: "Das Gesetz ber Obrigkeit ist ein gültiges Gesetz".5) Ferner: Sollte bie Obrigkeit befehlen, einen Berg abzutragen, ich murde ihn abtragen laffen und nicht dem Bejehle ungehorfam fein".6) Eine andere Mahnung erinnert, den Boten der Obrigkeit gleich ber Obrigkeit felbst zu achten, daher man jede Steuerentziehung an denselben für verboten hielt.7) Aber ichon früher maren es die Lehrer des 1. und 2. Jahrhunderts, welche die von nichtjüdischen Gerichten ausgestellten Dotumente als vollgültig ertlärten.6) Bon R. Scheichet im 4. Sahr= hundert n. ist die Lehre: "Die Obrigkeit auf der Erde ist gleich der Obrigkeit im Himmel hoch zu achten".9) Nehnlich lautet eine andere Lehre von ihm. Яаф Bollendung bes Schöpfungswerkes heißt es: "Es war fehr gut" (1 DR. 1,31), das ist die Obrigkeit im Himmel; "und siehe, es ist fehr gut" (daselbst), das ist die Dbrigkeit auf der Erde". 10) Das Gefetz befiehlt baber, bei der Begegnung eines regierenden Fürsten den Segen zu sprechen: "Gepriesen feieft du, o herr, du ver= leihft dem Menschen von deiner Majestät!" Andere Lehrer mahnen: "Stets habe Chrfurcht vor ber Obrigkeit".") Ferner: "Die Obrigkeit auf der Erbe verhängt nur bas über ben Menschen, was ihr von oben (Gott) eingegeben wird".12) Mehreres fiehe: "Rönig", "Fürft" und "Obrigkeit".

**Angeberei,** Denunciation, כסורה, מסורה, Delatoria; Angeber, Denunciant, כסורון מופאפר, Denuncianten, כסורות, auch בלטורים ober ; Ungeber, Denuncianten, מסורות, auch בלטורים Wir fprechen hier von der Angeberei, Denunciation, im Sinne von Verrat und Verräterei, die sich auf Angaben von Sachen oder Handlungen gegen Freunde und Feinde bezieht, welche in gewissen Rreisen, als 3. B. in Familien, Gesellichaften, Vereinen, Religionsgenossenossenossenossenossenos

3

Dajelbjt S. 8a. ) Berachoth S. 55a. ) Midrasch rabba zu Koheleth 1, 4.
 Midrasch rabba 5 Mose Abjon. 1. ) Gittin S. 1, Baba bathra S. 3b. ) Dajelbjt.
 Sifre zu 4 Mos. 1, 7. Gemara Schebuoth S. 44. Baba Kama S. 113b. ) Gittin S. 11a. N. Altba u. N. Gamliel II. ) Berachoth S. 58b. ) Midrasch rabba 1 M. Abjon. 16. ) Sebachim S. 19b. ) Midrasch rabba zu Koheleth Stap. 10, 11.

werben follten. Dieje Angeberei, bie im Judentume entschieden als fündhaft und frevlerisch bezeichnet und verbammt wird, 1) haben wir von ber rechtlichen Denunciation, Anzeige eines Verbrechens an die Behörde, zu unterscheiden, deren Angabe im judischen Gefet ausdrudlich befohlen wird. Wir lefen darüber 3. M. 5, 1: "So Jemand fündigt, er hört die Stimme der Verwünschung; er ist Zeuge, er fah es und weiß es, wenn er es nicht fagt, fo trägt er seine Schuld".2) Bon ben verräterischen Angebereien hatte das Judentum, besonders in den Zeiten schwerer Verfolgungen, viel zu leiden; wir wundern uns daher nicht, wenn die Bejete gegen die Angeber und Berräter im talmudischen und nachtalmudischen Schrifttum ber Juben ungemein ftreng waren. Das mofaische Gefet, wie es uns im Pentateuch vorliegt, hat keine Bestimmung gegen den Angeber. Die Mahnung in 3. Mof. 19. 16: "Gehe nicht als Anbringer, רכיל, unter deinem Bolke einher und ftehe nicht ftill bei dem Blute delnes Rächften" scheint mehr gegen "Berleumdung" gerichtet zu fein und hat nichts mit der "Angeberei" im Sinne von Verrat zu thun. Auch die andern biblischen Bücher haben nichts, was direkt auf bas Berbrechen ber verräterischen Angeberei bezogen werden tann. Das 1. B. Samuel 22, 10-12 bringt die Angeberei des Doeg an Saul gegen den Priefter Ahimelech zu Nob, der David mit Brot und dem Schwerte des Goliat verfah, aber ohne einen Ausdruck bes Tadels gegen den Angeber. Nur die Angeberei des Zibi an David gegen Mephiboseth<sup>3</sup>) wird in dem spätern Schrifttum getadelt. Es scheint, daß Verrat und Angeberei in Israel während des ersten jüdischen Staatslebens noch nicht beimisch maren. Gegen den äußeren Feind herrschte im Bolke eine Einigkeit, die jeden Verrat und jede Angeberei unmöglich machte. Der Prophet Jeremias (f. d. A.) wurde im Kriege gegen die Chalbäer unter Nebutad= negar (f. b. A.) des Einverständniffes mit dem Feinde verdächtigt, was jedoch arundlos war. Erft im zweiten judischen Staatsleben und nach demselben, besonders in den Jahrhunderten des Mittelalters bis in die Neuzeit, die Gegenwart nicht ausgeschloffen, hatte bas Judentum viel von der Angeberei zu leiden. Schon bei ber Biederbegründung des zweiten judischen Staatslebens erhoben fich Angebereien von Seiten ber vom Tempelbau gurudgewiefenen Samaritaner gegen bie Juden in Jerufalem an die persischen Satrapen, der Wiederaufbau des Tempels und der Stadtmauern Jerufalems fei ber Anfang des Abfalls und der Empörung gegen bie perfifche herrichaft, und bemirkten, daß der Beiterbau gestört und eingestellt werden nußte.4) Stärker trat die Angeberei in der Mitte der Juden selbst zur Beit ber makkabäischen Erhebung (f. Makkabäer) gegen bie Herrschaft ber Syrer in den Jahren 169 bis 160 hervor. Es waren die griechijch gefinnten Juden, bie jubifchen Sellenisten (j. b. A.) in Paläftina, welche die Sellenisierung ber Juden burchfegen wollten und vor feinem Mittel zurudichredten, bas zur Bermirtlichung ihres Vorhabens dienen konnte. Bur Kenntnis des judischen Zeremonial= gesetses in feiner Einzelnheit, welche die Edifte der fprischen Religionsverfolgung barthun, tonnten bie Syrer nur burch jubische Selfersheljer gelangt fein. Jason, Menelaus und Alfimos ftanden an der Spipe der judifchen hellenisten in Balaftina --, ein wichtiger Teil der Angeberei mag ihr Wert gewesen sein. Bur Beit des jüdischen Krieges gegen Nom gab es bei ben Juden in Paläftina eine Friedenspartei, die mit den Römern liebäugelte, unter deren Parteigängern es gewiß nicht an Angebern gesehlt haben mochte. Der judische Geschichtsschreiber Josephus,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe weiter. <sup>3</sup>) Vergl. Spr. Sal. 29. 24: "Wer mit Dieben umgeht, haßt fich selbst; er hört ben Fluch und darf nicht reden". Siehe Frankl, Der gerichtliche Beweis S. 82-88 und S. Mayor, Die Rechte ber Isracliten, Athener und Römer, B. III. S. 350-351 und in diefer R. E. Artikel: "Zeugen". <sup>3</sup>) Siehe: "Mephiboseth", "David" und "Zibl". <sup>4</sup>) Esra 4. 4-5; Graetz, Geschicke. Bd. I. S. 66. 67.

ber fpäter von Titus bobe Ehren erhielt und ben Beinamen Flavius führte. wurde von feinen jubischen Beitgenoffen ber Angeberei und des Verrats verbächtigt, was nicht ganz grundlos gewesen ift. Biel zu leiden hatten bie Juden von judischen Angebern nach ber Besiegung bes bartochbaijchen Aufstandes (f. Bartochba), als tarauf die ichweren habrianischen Berfolaumgen (f. b. A.) verhängt wurden, die gegen den ferneren Forthestand ber Lehre und des Gesetes des Judentums gerichtet waren und deren Lehrer und Verkünder mit dem Tode bedrohten. Jüdische Angeber verricten den römischen Auflaurern bie Art und Beife, wie die Suben bennoch heimlich bie Vorschriften ihres Religionsgesetes vollziehen. Wir haben ausführlich barüber in bem Artikel: "Sabrianische Berfolgung" berichtet und wollen dasselbe hier nicht wiederholen. Es wurden besonders die Volks- und Sefeteslehrer in ihren Bufammenfünften beobachtet und von Angebern verraten. So wird von R. Simon b. Jochai (f. d. A.) erzählt, daß er infolge einer Neußerung gegen die römischen Behörden in einer Unterhaltung mit seinen Rollegen R. Jofe und R. Juda, welche ben Römern verraten wurde, fich durch die Flucht retten und darauf 13 Jahre in einer Höhle seinen Aufenthalt nehmen mußte. Von Elasar ben R. Simon (f. d. A.) wird berichtet, daß er den Römern die Juden angab, die gegen die Römer Freibeuterei tricben. Der Patriarch R. Juda I. stellte ihn darüber zur Rede: "Du lieferst das Bolt unferes Gottes zum Tobe aus!" Er antwortete: "Dornen vernichte ich und reinige ben Beinberg!" "Richt boch", entgegnete ber Patriarch, "mag ber Berr bes Beinberges tommen und bie Dornen vernichten !") Dem Bolfs= und Gefeteslehrer R. Jofua ben Levi (f. b. A.), beift es in einer Sage, erschien oft ber Prophet Cliahu (f. b. A.). Eines Tages tonnte er bem Andrängen ber römischen Behörde nicht widerstehen und lieferte berfelben einen Flüchtling aus, ber von ihr verfolgt und bei biefem Lehrer Schut aefucht hatte. Der Prophet Eliahu erschien ihm nicht mehr. R. Josua ben Levi war darüber fehr betrübt und fastete mehrere Tage und that Buge. Der Prophet Eliahu tam wirklich barauf wieder. "Barum erschienst bu mir nicht fo lange?" fragte ber Rabbiihn. Diefer antwortete: "Sollte ich auch einem Verräter erscheinen?"?) Man verbot, heißt es ferner, im 1. und im 2. Jahrhundert die Erlernung ber griechischen Sprache, damit bie Angebereien von Seiten ber Juden fich nicht mebren.3) Andererseits lautete der Spruch: "Der Sohn Davids (Meffias) kommt erft, wenn die Angebercien überhand nehmen werden", b. h. wenn der Trug der= felben burch ihre Ueberhandnahme aufgedeckt wird.4) Aber alles das war nur ein Vorspiel zu dem, was die Juden durch die Angeber aus ihrer Mitte in den Zeiten des Mittelalters zu leiden hatten. All die Anklagen und Beschuldigungen gegen bie Juden, als 3. B. von dem Gebrauche des Blutes zum Baffahfeft, ber Beschimpfung des Christentums und beffen Stifters in den judischen Schriften u. a. m, welche den Judenfeinden als Vorwand zu den schwerften Verfolgungen gegen bie Juden bienten — hatten in den erlogenen Angebereien seitens getaufter Juden ihren Grund. 3m 13. u. 14. Jahrhundert müteten bie jubischen, getauften Angeber gegen die Gebetbücher. Man scheute sich nicht zu lügen, daß dieselben Läfterungen gegen das Chriftentum und beffen Betenner enthielten. Co mußte sich ber Rabbiner Jechiel aus Baris im Jahre 1240 gegen berartige Angebereien verteidigen. Gegen 1370 wurde in Spanien das Gebet "Alenu" (f. d. A.) zur Anklage gegen die Juden mißbraucht.<sup>5</sup>) Um derartigen Angebereien die Spite abzubrechen, sah man sich genötigt, ganze Stücke der Gebete teils zu ändern, teils

י) Baba mezia ©. 33a. <sup>2</sup>) Jeruschalmi Teruna VII fol. 46 ff. <sup>3</sup>) Dajelbft. Peu 1. fol. 15a. יי) Gemara Bable Sanhedrin ©. 97a. אין בן דוד כא עד שירבו המסורות. י) Beba Laberech I. 1. 88.

wegzulaffen. Roch im Jahre 1542 fah fich ber Rabbiner Ratenellenbogen infolge ber Angebereien genötigt, Menderungen in den Selicholhgebeten vorzunehmen.') Begen Talund und Mibrasch wicderholten sich die Angebereien in jedem Jahrhundert, welche bie Ronfiszierung und Verbrennung des Talmuds und der andern jüdischen Schriften in Spanien, Frankreich, Deutschland und Italien zur Folge hatten. N. Mair in Padua erklärte einem Freunde,2) daß körperliche Strafen auf Talmubbesitz und Talmubstudium gesetzt seien, und 1595 wurden in Prag fämmtliche Gebetbücher den Juden abgenommen. Am schredlichsten richtete bie Angeberei Verheerungen im Judentum im 13. Jahrhundert an, in der unseligen Rampfeszeit gegen bie Schriften des unsterblichen Mofes Maimonides.3) Die Begner berfelben in Norbfranfreich griffen zu bem fchändlichen Mittel ber Angeberei; fremde Dlächte wurden von ihnen um Silfe angerufen; driftliche Autoritäten follten über judisches Schrifttum ju Gericht figen und bie Bertilgung besselben Rapuziner und Dominikaner (Predigermönche), bie bamaligen Großbefretieren. würdenträger bes Regergerichts wurden aufgesucht. Sie riefen ihnen ju: "3br vernichtet in Eurer Mitte jeden Unglauben, alle Reperei; nun benn, befeitigt auch bie Schriften aus unferer Mitte, welche ben Boben bes Glaubens erschüttern! Warum sorgt 3hr nicht auch für uns, bannt auch aus unserer Mitte die ansleckende Rrankhett?" Die Dominikaner ließen nicht lange auf fich warten. Ohne jedwede Untersuchung wurden fämmtliche Edriften von Mofes Maimonides und mit ihnen eine Menge anderer hebräischer Bücher in Montpellier und Paris verbrannt. Zehn Jahre fpäter, 1244, wurden ebenso in Paris auf die Angebereien eines Apostaten die Talmuben mit andern wertvollen hebräischen Bibelkommentaren, auch Gebetbücher u. a. m., mehrere Wagenladungen, verbrannt. Noch im 16. 3ahr= hundert waren es bie Apoftaten Bictor v. Rarber und Pfeffertorn, auf beren Angebereien die Schriften der Jalmuden mit anderen hebräifchen 2Berten confisziert wurden. Uber schon lebten und wirkten erleuchtete Männer in Deutschland, unter ihnen ein Reuchlin, ber fich bes confiszierten Schrifttums annahm und bie Ungebereien als niederträchtige Verleumbungen zurüchwies, fo bag bie confiszierten Schriften freigegeben wurden. Wundern wir uns daher nicht, wenn Angeber und Angebereien als die schwersten Verbrechen im Judentum gebrandmarkt werden. Der Angeber wird einem Mörder gleichgehalten<sup>4</sup>); feine Zeugenaussage hat keinen Glauben5); er wird von ber Seligkeit in der fünstigen 2Belt ausgeschloffen. allgemeinen heißt cs von der Angeberei: "Der Menfch hat nur einen Dund, und ba vermag bie 2Belt babei fanm zu bestehen; wie stände es da mit derfelben, wenn er einen doppelten Mund hätte?"") Ferner heißt co: "Die Rriegsschaaren Ahabs fiegten, weil es unter ihnen teine Angeber gab".7) "Die Söhne meiner Mutter grollten mir (Hoheslied 1. 6), das find die verbrecherischen Juden, die uns vermittelft des Chriftentums wehe thun und uns um Geld bringen".8) Ueber das Schwere biefes Vergehens hat der Talmud folgende Aussprüche: "Die Angeberei wird, in Bezug auf ihre Folgen Bunge bes Dritten oder Drittzunge, "Reinak Ruch, genannt, weil fie oft dreifach tobtet: ben Angeber, ben Empfänger ber Angeberei und den, gegen welchen die Angeberei gerichtet ift.9) "Man sprach,

<sup>)</sup> Luzzatos, Mitteilungen vom Sahre 1852. ) in Rr 1 feiner Refponfen Fol. 8a. ) Siehe Ausführliches barüber in dem Artifel: "Denl., Schr. und Medefreiheit". ) Midrasch au Mischle Rap. 6. u. Derech erez Abich. 11. ) Frankel, Bewets, Denunciation. ) Jeruschalmi Berachoth I. S. 3b. ) Jeruschalmi Pea 1. S. 16a. bafelbit Berachoth I. 5. ) Zunz, Ritus S. 13. ) Erachin S. 15B. Taanith S. 8a. לישן תליתאי קטל לישן תליתאי קטל גווינט אוויא אוויג אווי

heißt es ferner, zur Schlange, wie kommt es, baß wenn bu in ein Glied stichst, bein Gift sich in den ganzen Körper verbreitet? Mich fragt ihr, richtet diese Frage an den Berläumder, den Angeber; er sitt in Nom und tödtet in Syrien oder er wohnt in Syrien und tötet in Rom".<sup>1</sup>)

## Ð.

Dent. Behr. und Redefreiheit. חירות לדעת, להורות ולדבר Die freie Forschung und die freic Lehre auf dem ganzen Gebiete des menschlichen Wilfens, diese Grrungenschaften der Neuzeit, der Boden unserer Rultur und Bildung, waren im Judentum fehr früh beimisch, mo fie die Grundlage und ben Lebens= obem feines Baues bildeten, die ihn erhalten und verjüngen follten. Das Suchen und Forschen, bas Wahrnehmen und Erkennen werden im biblischen und nachbiblischen Schrifttume der Juden als eine der Hauptpflichten seines religiöfen Bekenntnisses eingeschärft. Es ist, als wenn wir ein Lehrbuch irgend einer weltlichen Wiffenschaft, eines philosophischen Werkes vor uns hötten, bas vor allen denkenbe Menschen, felbsturteilende Jünger bilden wollte. Die Natur in allen ihren Schöpfungen gilt als ein aufgeschlagenes Buch ber göttlichen Weisheit, bas für ben Menschen nächst ber Offenbarung auf Sinai einen Quell bes Lebens und ber heilfamsten Lehren enthält. "Der Ewige, redet da die Beisheit, schuf mich als Erstes feiner Schöpfung, lange vor feinen Werten . . . . Alls er den Himmel aufgestellt, war ich bort, ba er das Gewölbe auf die Fläche der Fluten feste, broben die Wolken beseftigte, die Quellen der Flut sicherte, dem Meere seine Grenze sette, damit das Wasser sein User nicht überschreite. Ich war bei ihm die Künstlerin, sein Lustkind tagtäglich; ich spiele vor ihm zu jeder Zeit, spiele auf dem Rreis feiner Erde, und meine Freude habe ich bei den Menfchenkindern. Run, fo höret, ihr Söhne, auf mich: geil denen, die meine Bege bewahren. Seil bem Menschen, der auf mich hört, an meinen Thuren wacht Lag für Lag . . . benn wer mich findet, findet Leben und Bohlgefallen von dem Ewigen".2) So bringen die Pfalmen, das Buch Hiob, das Buch Koheleth und die Sprüche Salomos Philosopheme über verschiedene Themen des religiösen Bekenntniss. Das Buch Hiob behandelt bie Vergeltungslehren, bie Leiden bes Gerechten im Einklange mit der göttlichen Gerechtigkeit3); bas Buch Roheleth philosophiert über bie Bestimmung des Menschen, das höchste Gut, die Idee ber Unsterblichkeit u. a. m 4); die Pfalmen bringen Betrachtungen über die Schöpfung, die Naturgesetze, die Welt und mehrere Religionslehren, als Pfalm 78 über die Vergeltung; Pfalm 139 über die Allgegenwart und Allwissenheit Gottes; Pfalm 73 und 93 über das Glück des Frevlers und die Gerechtigkeit Gottes; Pfalm 90 über die Ewigkeit Gottes; Pfalm 147, 148, 103 und 104 über das Weltganze, die Naturfräfte, die göttliche Vorschung u. a. m. Wir sehen, daß das Judentum die Erkenntnis, das vernunftgemäße Denken und Urteilen, die freie Forschung zur Grundlage feines Gottesbekenntniffes gemucht hat. Gott, Schöpfung, Mensch, Willensfreiheit, Offenbarung, göttliche Vorsehung, Vergeltung, Unsterblichkeit u. a. m. sollen ver= standesgemäß erforscht, mit Vernunftgründen bem Menschen vorgeführt werben. "Damit du erkennest!"5) "Und so erkenne es heute und führe es deinem Herzen zu, daß der Ewige Gott ist, im Himmel oben und auf der Erde unten, sonst Reiner!"6) Damit alle Völker der Erde erkennen, daß der Ewige Gott ist, sonst

ידתיב ברומי וקטל בסוריא בסוריא וקטל ברומי Jeruschalmi Pea I. 1. דיתיב ברומי בסוריא בסוריא בסוריא וקטל ברומי (\* Gpr. Gal. 8, 22-35. Bergl. ben Artitel "Beisheit" in biefer א. כ. י) Siehe ben Artitel "Jiob" dafelbft. ') Dafelbft: "Roheleth". \*) 2. M. 6, 7. \*) o. M. 4, 89.

Riemand!") find die oft fich wiederholenden Ausrufe. "Ertenne ben Gott beines Baters!" wird als die Mahnung Davids an Salome, feinen Sohn, gefannt.") "Boll wird die Erde der Erkenntnis Gottes fein, wie Wasser bas Meer bedeck," bildete ben prophetischen Ausspruch bei Jefaia von ber Aufunft ber Menscheit.3) Nicht blindlings annehmen, gedankenlos nachreden, fondern eingehend prüfen, erkennen und beherzigen follen bie Mittel fein, welche bie Menfchen ber Religion Den Glauben im Ginne von "wahr halten" einer Lehre, beren Bahrauführen. haftigkeit durch nichts bezeugt werden tann, tennt das Judentum nicht. Der Glaube. ben es für feine Lehre fordert, ift nicht der blinde Glaube, ter Glaube ohne Gründe, auch nicht der vernunftwidrige, ber bie menschliche Vernunft in Feffeln bannt und ihr zu schweigen gebietet, sondern ber, welcher die Zeugen feiner 28abr= haftigkeit mit fich führt, auf die er fich beruft und burch die er erkannt fein will. So geschieht bie Berkündigung bes Gottesglaubens in dem erften Ausspruch bes Detalogs: "Ich bin der Ewige, bein Gott" mit bem Jufate, bem geschichtlichen Beugniffe: "ber ich bich aus Negypten geführt, aus dem haufe der Rnechtschaft". 1)• In 5. M. 6, 4 wird biefes Gottesbekenntnis wiederholt eingeschärft, aber wieder nicht mit der Mahnung "Glaube", sondern mit dem Ausdruck: "Höre", als: "Sore, Israel, der Ewige, dein Gott, ift Gott der Gine." Mit Recht bemerkt ber unvergeftliche Mojes Dendelsjohn : "Unter allen Borjchriften und Berordnungen des mojaischen Gesches lautet kein einziges: "Du follst glauben", fondern alle heißen: "Du follst thun" oder "nicht thun". Dem Glauben wird nicht befohlen, -denn ber nimmt keine andere Beschle an, als die, welche auf dem Wege der Ueberzeugung zu ihm kommen".5) "3ch erkenne", fagt er, "keine anderen ewigen Bahrheiten an, als die, welche der menschlichen Vernunft nicht nur nicht unbegreif= lich sind, sondern auch durch menschliche Kräfte dargethan und bewährt werden tönnen".6) "Die Grund= und Glaubensfähe unferer Religion beruhen auf bem Fundament des Verstandes."7) "Uns sind", heißt es weiter, "Gesete, Gebräuche vorgeschrieben. In Anschung der Lehrmeinungen sind wir frei".") "Die göttliche Religion zudt tein Nacheschwert, ihre Macht ist die göttliche Kraft der Wahrheit".9) Wie es fcheint, folgt hiermit Mojes Dlendelssohn jeinem großen philosophischen Lehrer Mofes Maimonides (1135-1204), der ebenfalls in feinem Buche "Jad Chafata" als crites Gebot aufstellt: "Die Grundlehre aller Grundlehren und bie Säule der Beisheit ift: zu erkennen oder zu wissen, daß es einen Gott giebt", wo chenfalls nicht האמין, "zu glauben", fondern "zu wiffen" oder "zu erkennen" angegeben wird. ' Richt minder war es mit der Rede- und Lehrfreiheit, bie im Judentume zu allen Zeiten als ein unantaftbares Gut, ein Erbe ber Bäter, hochgeachtet und gern geschützt wurde. Go lautete schon nach 4. 2. Mos. 11, 28 u. 30 die Antwort Moscs auf die ihm von Josua gebrachte Anzeige: "Siebe, Elbab und Medad weiffagen im Lager, mein Serr währe es ihnen !" - "Bift bu für mich eiferfüchtig, möchte doch das ganze Bolt Propheten fein !" Alfo ber Redefreiheit feine Störung. Das gange Inftitut des Prophetentums mit bem Auftreten und ber Birkfamkeit der Männer, die aus ihm hervorgegangen, wäre ohne Rebe= und Lehrfreiheit undenkbar. Die Propheten treten in ihren Reben gegen Rönige, Fürsten, Briefter, Richter und andere hohe Beamten auf und bedten frei beren Fehl auf, als 3. B. Samuel gegen Saul, Nathan gegen David, Eliabu gegen Ahab u. a. m., was sicherlich bei Nichteristenz der Rede- und Lehrfreiheit bie schwersten Strafen für biefelben zur Folge gehabt hatte. "Mache bich auf",

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jojua 4, 24. <sup>3</sup>) 1. (hr. 28, 9. <sup>3</sup>) Jefaia 11, 9. <sup>4</sup>) 2. M. 20, 1. <sup>4</sup>) In feiner Schrift "Jerufalem" S. 321. <sup>6</sup>) Dajelbst. S. 311. <sup>7</sup>) M. Briefe Nr. 9 bet Kaiserling, Moses Mendelssohn. S. 495. <sup>6</sup>) Dajelbst. S. 602. <sup>9</sup>) Dajelbst.

lautete ber Ruf an ben Propheten Jeremia, ,,und rebe ju ihnen, mas ich bir befehle, zage nicht vor ihnen, fonft mache ich bich vor ihnen zu Schanden. Siehe, ich feste bich heute ein als feste Stadt, eherne Säule gegen die Rönige, Fürften, Briefter und das Bolt."1) Auch die Angabe der Eriftenz falfcher Bropheten ift ein Beweis der herrschenden Lehr- und Redefreiheit im Judentume. Un zwei Stellen in dem biblischen Schrifttume wird mit Nachdruck von der Unansechtbarkeit der Rebefreiheit ber Propheten berichtet und von bem Schute erzählt, ber ihnen gegen etwaige Angriffe und Anklagen infolge ihrer freien Meußerungen gewährt wurde. In 1. R. 22, 13-28 wird von der freien, ftrengen Abuahnungsrede des Brovhefen Michajahn negen ben verabredeten Feldzug der vereinten Rönige Ahab und Sofaphat gegen Ramoth in Gilead erzählt. Der Prophet fpricht erst verbeckt und zweideutig, ba rief ihm ber König Josaphat zu: "Wie oft foll ich bich benn beschmören, nur die Wahrheit im Namen des Ewigen zu verfünden !"2) Offen und frei redete er darauf von den verhängnißvollen Folgen diefes Krieges und schloß init den Worten gegen Ahab: "Wenn du in Frieden zurücktehrst, hat der Emige nicht burch mich gesprochen".3) Das zweite Beispiel von bem Schutz ber Rebefreiheit des Propheten haben wir in Seremia 26, 1-20. Der Prophet Jeremia fpricht gegen den beabsichtigten treulofen Abfall des Rönigs Sojatim und beffen Räthe von bem Könige Nebutadnezar in Babel. "Diefem Haufe, bem Tempel in Jerufalem, und ber Stadt", lautete ber Schluß feiner Rebe, "wird es fo ergehen, wie es ber Gottesstätte in Silo ergangen, biefe Stadt wird zum Fluch Das Bolt, die Priefter und die Propheten ergriffen ihn und . aller Bölfer !"4) flagten ihn barauf des Hochverrats an. Eine Gerichtssitzung wurde veranstaltet, und die Priefter und die Propheten fprachen das Todesurteil über ihn aus. Uner= fcbroden hielt der Prophet feine Berleidigungsrede: "Gott hat mich gefandt", fprach er, "gegen bieje Stadt und über biefen Tempel zu weiffagen; ich befinde mich in euren ganden, verfahret mit mir nach eurem Gutdunken; aber miffet, fo ihr mich tötet, vergießet ihr unschuldiges Blut, benn in Dahrheit hat mich Gott gefandt, euch diefes Alles ju verfünden". Diefe Rebe verfehlte nicht ihre 2Birtung. Solort traten die Fürsten für Jeremia ein; sie sprachen: "Der Mann hat nicht ben Tod verschuldet, denn im Namen des Ewigen, unferes Gottes, hat er ju uns gesprochen !" Ihnen schlossen sich auch bald bie Landesältesten an, sie beriefen sich auf ähnliche Reben des Propheten Dlicha in den Tagen des Rönigs Hiskia; er weiffagte, daß Zion als Acter gepflügt, Jerufalem ein Steinhaufen und der Tempelberg eine Waldhöhe werden follen.5) Der Prophet blieb unbehelligt, aber ber Rönig und bas Bolt befferten darauf ihren Bandel, und das Unheil blieb aus". Das brang burch; Jeremia wurde frei. 3m zweiten jubischen Staatsleben in Palästina trat die Lehr= und Redefreiheit noch viel fühner und mächtiger auf. Unter. dem Schupe der Lehr= und Redefreiheit entfaltete sich das reichhaltige Schrifttum des jüdischen Hellenismus, geschah die Bildung von verschiedenen religiöfen Setten und Barteien unter den Juden Palästinas und Alexandriens. Dieselben traten mit den sie umgebenden gebildeten Griechen in ftärkern Berkehr und wurden balb auch mit den geistigen Schäten derselben vertraut. Gine mächtige geistige Bewegung machte fich unter ben griechisch gebildeten Juden Paläftinas, Alexandriens und Spriens überhaupt geltend. Die Lehren und Gefete ihrer heiligen Schriften follten mit ben Anfdauungen und Anfprüchen ber gebildeten Belt ber Sellenen in Gintlang gebracht werben und im Gewande griechischer Weisheit oder wenigstens in der Sprach- und Dentweise ber Griechen erscheinen. Der hauptfache nach hatte auch bei ben jubischen Nicht= bellenisten diefer geiftige Auffdwung nichts Anftößiges und wurde beifällig begrüßt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jeremia 2, 27. <sup>2</sup>) 1. st. 22, 16. <sup>3</sup>) Daf. M. 28. <sup>4</sup>) Jeremia 26, 6. <sup>4</sup>) Jeremia 22, 18, 19.

ba im Jubentume die Denk= und Lehrfreiheit heimisch war. Es entwickelte sich fonell ein hellenistisches Schrifttum mit Religionsphilosophemen, welche in den Schriften Philos ihre Zufammenfaffung und ihren weiteren Ausbau erhielten. Bir haben in den Urtikeln: "Religionsphilosophie", "Religionsgespräche", "Ethik, philosophische", "Griechenthum", "Sellenismus", "Judentum", "Aristobul" aus-führlich über diese Thätigkeit der freien Forschung und der freien Lehre im Juden= tume gesprochen, und bitten, basselbe bort nachzulefen. Indeffen waren es nicht nur die judischen Hellenisten, die griechisch gebildeten Juden, die den Weg der freien Lehre betraten, sondern auch die der griechischen Bildung fern gebliebenen Bolts- und Gefeteslehrer ber Juden Balaftinas; auch fie hielten an diefer freien geistigen Bewegung fest. Die Freiheit der Forschung und der Lehre galt ihnen als ein Gut, das beachtet und erhalten werden sollte. In den Synhedrialsitzungen durfte jeder Gelehrte seine Gegenmeinung vorbringen, bei der Stimmenabnahme wurden bie jüngeren Gelehrten erst gefragt, bamit biefelben von ben Deinungen und Aussprüchen älterer Gelchrten nicht becinflußt murden und frei ihr Dafür oder Dagegen äußern durften. Der von den Mehrheitsbeschlüffen diffentierende Gelehrte durfte feine abweichenden Angaben und Lehren als Refultate sciner eigenen Forschung ober erhaltener Traditionen in beliebigen Rreifen frei vortragen und Wir haben Ausführliches darüber in dem Artikel danach Jünger bilden. "Diffentirender Gelehrter" in diefer "Real-Encyllopädie" gebracht, auf der wir hier verweifen. Ueber die von einander abweichenden Lehren und Gesetzsangaben hatte man den toleranten Grundfat : "Dieje verbieten und jene crlauben; dieje und jene Entscheidung find Worte bes lebendigen Gottes.")) Ein anderer Ausspruch barüber war : "Wie ein hammer ben Felfen in viele Stücke zerbröckelt" (Jeremia 23. 29), fo tann man den Schriftvers verschieden beuten."2) Biel hat diefe herrichende Lehr= und Redefreiheit bie Entstehung des Christentums gefördert. Die harten Angriffe und Schmähungen gegen bie Synhedriften, bie Bolts- und Bejegeslehrer biefer Beit, von benen bie vier Evangelien berichten, maren bei einer beschränkten Lehr= und Redefreiheit unmöglich gewesen. Nuch das talmudische Schrifttum hat uns eine Dlenge von Lehren der freiesten Richtung, Aussprüche der Bolls= und Gesetslehrer Palästinas und Babyloniens der ersten fünf Jahrhunderte nach der Auflöfung des judischen Staates aufbewahrt. 2Bir bringen von denselben Die anthropomorphistischen biblischen Bezeichnungen von Gott a) über Gott. in der Bibel riefen eine ftarte Polemit gegen diefelben von Seiten ber gebildeten Welt hervor, die durch die Aussprüche beseitigt wurde. "Es redet die Thora nach der Sprache des Menschen";3) ferner: "Die Schrift bedient sich der bildlichen Bezeichnung".4) b) Die göttliche Öffenbarung auf Sinai und das Befet. R. Joje, ein Lehrer im britten Jahrhundert, hat barüber ben freisinnigen . Ausspruch: "Nie ließ sich die Gottheit nieder und nie ftiegen Dofes und Eliabu in den Himmel, benn es heißt: "Die Himmel find die Himmel des Ewigen, die Erbe ift bem Menschen gegeben (13f. 116, 16)";5) ferner: "Denn bas Bejet ift gur Läuterung bes Menschen gegeben. Bas liegt baran, heißt es in Bezug auf bas Gebot des Schächtens, ,,ob man das Tier durch einen Genichtich ober durch ben halsschnitt totet? Das Gebot ift zur Läuterung des Menschen ba."6) Ueber ben Opferfultus hören wir: "Das Opfergejet wurde gegeben, um bas Bolt vom Gögen= bienfte abzulenten."7) Ueber die ftrengen Cabbatgefege: "Der Sabbat (die Sabbat=



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jeruschalmi Sota 19a. <sup>4</sup>) Sabbath Gemara S. 28 b; Sanhebrin S. 34; Ein Spruch bes Lehrhauses von R. Jömael. <sup>5</sup>) Mischna Pesachim IX. I. <sup>4</sup>) Mechilta zu 3. Moj. 15, 7. <sup>5</sup>) Mechilta zu Jithro Abschn. 4, Gemara Succa S. 7. <sup>6</sup>) Midrasch rabba 1. Moj. Abschn. 44. Stehe: "Gründe bes Gesetses."<sup>1</sup>) Stehe: "Opser" und Midrasch Nabba 3. Moj. Abschn. 22.

gesete) ist euch übergeben, aber nicht ihr bem Sabbat."1) "Das Geset ift ba, um burch dasselbe zu leben, aber nicht durch dasselbe zu sterben. "?) Beide Gäte gelten als Normen für bie Dispenjation vom Gefet in Fällen ber Lebensgefahr.3) Ferner: "Die Thora ift für den Menschen, aber nicht für Engel gegeben."4) c) Die Denschen. "Bon Adam, einem Denschen, stammen alle Menschen ab, damit bie Einen, bie Gerechten, nicht fagen : "Wir find bie Sohne ber Gerechten" und bie Andern, bie Frevler, nicht fprechen: "Wir find Söhne ber Frevler."5) Ferner: "Nur einen Denfchen fcuf Gott zum Stammvater, damit fich nicht die Ginen gegen Andere überheben und gegen fie Raub, Mord und Diebstahl erlaubt halten. "6) "Ein Nichtjude, der sich mit der Thora beschäftigt, ist einem Hohenpriefter gleich, benn es heißt: (3. Dlof. 11) "Die Gefete, welche der Denfch vollziehen foll, um in ihnen zu leben", nur "ber Mensch", aber nicht ausschließlich ber Levit ober ber Priester."7) "Ein Bastard, ber gelehrt ist, soll einem unwissenden Priester vorgezogen werben."<sup>8</sup>) d) Böses und Gutes. Den Ursprung und die Quelle des Bösen und Guten haben wir nicht in Gott, sondern im Menschen zu suchen. "Bon der Zeit," heißt es, da die Worte gesprochen wurden: "Siehe, ich lege dir heute vor das Leben und das Gute, den Tod und das Böfe" (5. M. 11, 36), tommt vom Höchsten weber das Bofe, noch das Gute; das Gute tritt ein infolge ber guten That, und bas Böje wegen ber böjen Handlung."9) o) Israelit, "Wer ben heiden, Seligkeit, Rächstenliebe und Bohlthätigkeit. Götzenglauben verleugnet, kann als "Jude" betrachtet werden. "10) "Auch bie Frommen der Bölker haben Anteil in der künftigen Welt. "11) Die Nächstenliebe wird als Hauptgesetz ber Thora erklärt. "Liebe deinen Rächften wie dich felbst" (3. M. 19, 18), das ist, lehrte N. Aliba (im zweiten Jahrh.), ein Hauptgesets ber Thora."12) In negativer Fassung hat schon der Lehrer Hillet I., 30 Jahre vor= her, gelehrt: "Was dir unlieb ist, füge nicht dem Andern zu", das ist die ganze Thora, alles Andere ist die Erklärung hierzu." "Wehe dem," lautet eine andere Lehre, der da spricht: "Ich bin erniedrigt, ich bin verslucht, so werde mein Rächster auch verflucht. Biffe, ber Mensch ist im Ebenbilde Gottes geschaffen." 13) In Bezug auf den durch die Tempelzerstörung vernichteten Opferkultus lautete ber Ruf des R. Jochanan b. S. an feine Jünger: "Roch ift eine Berföhnungsstätte uns geblieben, es find die Liebeswerte, gehet und vollziehet fie!"14) Ein Bild ber in Palästina in der letten Sälfte des zweiten judischen Staatslebens herrschenden Dent:, Glaubens:, Lehr= und Redefreiheit geben bie zahlreichen Partei= und Sektenbildungen unter den Juden, als 3. B. die der Hellenisten, der Effäer, Chaffibäer, Pharifäer, Sadducäer, Berodäer, Baithufäer, des Chaberbundes, ber Beloten, (Kanaim), der Männer der heiligen Gemeinde, ber Anhänger der ver= fciedenen Meffiaffe, von benen wir befonders die Jünger Johannes des Täufers und bie des Jefus von Razareth, als die Bildner des Chriftentums, hervorheben. Ein nicht minder wichtiges Denkmal biefer herrschenden Geistesfreiheit im Juden= tume haben wir in einer Menge von Schriften aus diefer Zeit, die sich unter der Benennung "Apokryphen" erhalten haben und ohne Scheu Lehren und Reben vor= bringen, welche die Lehren, Gejete und Anordnungen bes ältern Judentums befämpfen. Wir nennen die vier Evangelien, welche von dem Auftreten, den Reden und Lehren Jesus von Nazareth, des Stifters des Christentums, mit ihren Angriffen und Schmähungen gegen die Volks- und Gesetzeslehrer und ihre Inftitutionen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mechilta zu NUN <sup>1</sup>⊂ <sup>2</sup>) Sifra Absch. 13. <sup>3</sup>) Siehe: "Dispensation vom (Besete." <sup>4</sup>) Berachoth Gemara S. 25. <sup>5</sup>) Sauhebrin S. 38a. <sup>6</sup>) Das. Sau. <sup>7</sup>) Sauhebrin S. 59a. <sup>9</sup>) Horajoth S. 59a in der Mischna daselbst. Siehe: "Richtjude". <sup>9</sup>) Midrasch rabba 4. Mos. Absch. 20. <sup>10</sup>) Megilla, (Bemara S. 13a. <sup>11</sup>) Siehe: "Fromme der Völler." <sup>13</sup>) Siehe: "Attba". <sup>13</sup>) Siehe: "Nächstensteiche". <sup>14</sup>) Siehe: Johanan den Salnt.

berichten. Reine Magnahme murbe bagegen von Seiten ber jubifchen Bebörben getroffen, benn die Lehr= und Redefreiheit war Allen ein unantastbares But, deffen Fort= bestand im Judentume gewahrt werden mußte.') Die freie Forfchung und bie freie Lehre bildeten ju jeder Beit ben Boden besjelben; nirgend ift eine Strafe auf die Leugnung des Daseins Gottes oder anderer Wahrheiten als 3. B. ber göttlichen Offenbarung auf Cinai u. a. m. gesett. Nur zum Coute und zur Erhaltung der reinen Lehre und des Gefetes im biblischen Schrifttum murden in späterer Zeit, etwa gegen Ende bes ersten Jahrhunderts bis in das britte Jahrhundert, von den Volts= und Besetzeslehrern Mahnungen laut, welche vor nut= lofen Grübeleien und vor auf Abwege führenden Forschungen warnten. Man gab auch die Lehren der burch die herrschende Dent- und Lehrfreiheit entstandenen Setten an, welche gegen die Bibellehre und bas Befet verstoßen, und nannte bie Schriften berfelben, welche als "erterne Schriften" und "Bücher ber Sektirer" getennzeichnet wurden, beren Studium gemieden werden follte. Eine weitere Thätigkeit zum Schutze bes judischen Glaubens war die Aufstellung von Lehren und Glaubensfäten, die das Wefen des Judentums bilden. Es waren bies Mittel, bemerken wir nochmals, die nicht die freie Forschung, die Denk- und Lehrfreiheit aufheben, fondern welche die Lehren des Judentums in ihrer Reinheit und Ursprünglichkeit erhalten und vor ben Lehren der Sektirer schüten follten. Bon ben Lehren und Aussprüchen barüber nennen wir bie: "Forsche nicht nach bem, was größer ift als bu; grüble nicht nach bem, mas ftarfer ift als bu; mas bir verhohlen ift, wolle nicht wiffen; was dir verdedt ift, danach frage nicht; betrachte boch, was bir erlaubt ift und beschäftige bich nicht mit Beheimniffen";2) ferner: "Was dir verhohlen ift, was weißt du? ift es tiefer als der Abgrund, was erforscheft du da? was du tannst, sinne nach und habe teine Beschäftigung mit Berborgenen. \*3) 3m griechischen Sirachbuch lautet ein ähnlicher Sat: "Trachte nicht nach Dingen, die dir zu schwer sind, und forsche nicht nach dem, was über deine Kräfte geht; was dir möglich ist, danach richte deinen Sinn, dem es tommt bir nicht zu, bas Verborgene zu erspähen." Bon ben Lehrern bes zweiten Jahrhunderts war bie Mahnung: "Ber über vier Gegenstände forscht, verfehlt den 3med feines Dafeins, (ober wörtlich: ber follte nicht auf die 2Belt gefommen fein): Bas über dem Sichtbaren und was unter demfelben fei, was vor der Beltschöpfung war und was nach dem Untergange derfelben sein werde."<sup>4</sup>) Mehreres darüber siehe in den Artikeln: "Erkenntnis Gottes", "Geheimlehre", "Griechen= tum", "Glauben", "Gründe bes Gefetes". Auch in der nachtalmubischen Zcit haben sich die bedeutendsten gelehrten Autoritäten unter den Juden für die freie Forschung, bie Denk-, Lehr= und Rebefreiheit im Judentume, erklärt. Bir nennen von denselben: 1. Saadja Gaon; 2. Juda Halevi; 3. Salomo Gabirol; 4. Mojes Maimonides; 5. Gersonides; 6. Abraham Ibn Esra u. A. m. Die jüdischen Exegeten scheuten es nicht, Auslegungen von Bibelstellen gegen die traditionellen Angaben im Talmud und Dibrafch aufzuftellen.5) Die Folgen der freien Forfchung waren, bag von ben jubifchen Gelehrten auch die anbern Wiffensfächer, als g. B. bie Philosophie, Aftronomie, Mathematik, Medizin u. a. m. forgfältig angebaut und gepflegt wurden - ju einer Beit, wo bie Barbarei in ben Staaten Europa's die freie Forschung nicht auftommen ließ. Das Judentum selbst hatte der freien Forschung seinen Bestand und die fortwährende Verjüngung seiner Lebensträfte ju verbanken. In feiner Religionslehre tam die Aufstellung von Dogmen, wie diefelben



<sup>)</sup> Bergl. meine Brojchüre "Lejus von Nazareth." 2) Mibrasch rabba 1. M. Abschn. 8. 3) Jeruschalmi Chagiga 11, 1. 4) Chagiga S. 14. 4) Wir nennen beispielsweise Rascham auch Raschi, besonders Abraham Ibn Esra.

#### Dent-, Lehr- und Redefreiheit. - Erwählung Israels.

im Christentume sich entwickelten — und zur Ausschließung führten, nie zu Stande. Man hielt an den talmudischen Sätzen fest: "Obschon er (der Israelit) gesündigt, bleibt er ein Israelit." Ferner: "Wer nur den Götzendienst verleugnet, kann als Jude betrachtet werden." So war es der schon oben erwähnte Moses Mendelsschn, der in seiner Schrift "Moses Mendelsschn an die Freunde Lessings" (Verlin 1786) S. 7 sagte: "Ich wußte, daß es einen geläuterten Spinozismus giebt, der sich mit dem Judentume sehr gut vereinigen läßt und daß Spinoza ein orthodoger Jude hätte sein können, wenn er nicht in andern Schriften das echte Judentum bestritten und sich dadurch dem Gesege entzogen hätte." Mehreres siehe "Rabbinismus", "Religionsphilosophie", "Religionsgespräche", "Ethik, philosophische", "Griechentum", "Heligionsphilosophie", "Ubentum", "Aristäas".

E.

Erwählung Joraels. בחירת ישראל Sn neuefter Beit wurde bie Frage von der Beibehaltung oder Weglaffung des in den fynagogalen Gebeten vorkommenden Paffus von der "Ermählung des israelitischen Bolkes" wieder an= geregt, die zu einer weiteren Erörterung dieses Cardinalpunttes Beranlaffung gab. Es liegt duher im Intereffe der betreffenden Rreife, Klarheit über bas Bibelmort von der Erwählung des israelitischen Bolfes in feiner Bedeutung und geschicht= lichen Bahrheit fich zu verschaffen. Bor allem fei bemerkt, daß dieses bisher ver= tannte und im Sinne eines Partifularismus verschriene Bibelwort auch von chriftlicher Seite in neuester Zeit einer vorurteilsfreieren Beurteilung und Bürdigung sich erfreut.1) Die Erwählung Israels hatte nicht den Partikularismus zu ihrer Grundlage, follte nicht die Ausschließung der anderen Bölfer von bem göttlichen Beilsplan, fondern entgegengesett ihre Anschließung an ihn und ihre Buführung zu demfelben bezwecken. Sie machte nicht die Israeliten zu Herren, sondern zu Dienern ber Menschheit, daß sie zum Heil derfelben entsagen und zu Tausenden in den Tod gehen sollen. Dieses Jahrtausende lange Märtyrertum des israelitischen Bolkes für die Erhaltung und Verbreitung der reinen Gottesidee mit ihren Lehren bes Rechts und ber Sittlichkeit, bas heilige Erbe ber Menschheit, hat bie Erwäh= lung besfelben im Ginne feines Berufes und feiner Bestimmung zu einer Geschichts= Die Hinweisung auf das durch Israel der Menschheit wahrheit gemacht. Bugeführte und Gewordene erhebt fie zu einer weltgeschichtlichen Thatsache, bie anerkannt werden nuß. Die treue Erfüllung diejes Berufes ift ber Grund ber Erwählung. "Und nun, fo ihr höret auf meine Stimme und meinen Bund beobachtet, follet ihr mir fein ein liebes Gigentum von allen Bölfern, denn mir gehört die ganze Erde. Ihr follet mir ein Reich von Priestern, ein heiliges Bolt fein" — find die zwei Aussprüche, welche Israels Beruf nach außen, die Gottes= lehre der Menschheit zuzuführen, und im Innern die Heiligkeit, als Werk sitt= licher Schobenheit zu vollziehen, bestimmen und als Grund der Erwählung hin= ftellen.2) Israel war zu einem religios ethischen Gemeinwesen herangebildet, in beffen Mitte die reine Gottesidee eine Pflanzstätte erhalten sollte. "Denn ein beiliges Bolt", heißt es, "bist du des Ewigen, deines Gottes, und dich hat der Ewige erwählt, ihm ein liebes Bolt ju fein von allen Bölfern auf ber Erde."3) Richt Gott war es daher, ber die andern Bölter ausgeschloffen, fondern fie felbft haben fich hiervon infolge ihrer Nichterhebung zur reinen Gottesidee ausgeschloffen;

<sup>1)</sup> Bergl. Dehler in ber "Real-Enchclopaedie der evangelischen Theologie", Artikel "Bolt Gottes." Wuttle, "Christliche Ethit", Bb. 1. Weber, "Das Volt Israel." 2) 2. M. 19, 5, 6. 3) 5. M. 14, 2.

ebenso wären die Israeliten nicht zu ihrem Berufe erwählt worden, wenn sie sich felbft nicht hierzu religios-fittlich erhoben hätten. Die Schrift tennt Abraham, ihren Ahnherrn, ber den reinen Gottesglauben auf feine Rachkommen, die Israeliten, verpflanzt und ben Grund zu ihrer religiös-sittlichen Erhebung gelegt hatte. 2Bir hören darüber: "Richt weil ihr die Rielen feid, hatte der Ewige an euch Wohlgefallen und ermählte euch, benn ihr feid bie Wenigen von allen Bölfern. Ang Liebe bes Ewigen gegen euch, und weil er ben Gid hält, den er euren Batern zugeschworen hat, hat der Ewige euch aus Negopten geführt". 1) Aber wie die Bibel einerseits die Erwählung Israels als eine Erfüllung der göttlichen Berheißung an Abraham hinstellt, fo macht fie auch andererseits Anspruch auf Erfüllung ber baraus fich ergebenden Pflichten zur Fortsehung bes in ber Schrift bezeichneten abrahamitischen Werkes, hinzugehen in alle Welt, um ein Segen ber Menschheit zu werben. "Es werden sich mit bir alle Familien der Erde fegnen !" So lefen wir in Micha 5, 1-4: "Und es wird geschehen am Ende der Tage, fest ift ber Berg bes Gotteshauses auf ber Spipe ber Berge; er ragt unter ben Hügeln hervor, nach ihm fehnen sich die Bölker; sie fprechen: "Lasset uns hin-ziehen zum Berg des Ewigen, in das Haus des Gottes Lakobs, es belehre uns von feinen Wegen, daß wir wandeln auf seinen Pfaden." Ferner Jesaia 12, 9: "Boll wird die Erde der Erkenntnis des Emigen fein, wie Baffer bas Meer bedeckt." Jefaia 42, 6-8: "Ich, ber Ewige, habe bich ernannt nach Gerechtigkeit, ich erfaßte dich bei der Hand, bildete dich und feste dich ein zum Bund des Bolkes, zum Licht der Nationen." Jesaia 41, 8: "Ihr feid meine Zeugen, ob Bolkes, zum Licht der Nationen." Jefaia 41, 8: "Ihr feid meine Beugen, ob es einen Gott giebt außer mir." Jeremia 16, 9: "In dir kommen die Bölker von den Enden der Erde und fprechen: Lüge ist's, was unsere Läter uns ver= erbten, Nichtiges, was nichts nützt." Icfaia 56, 7: "Und ich bringe sie auf den Berg meines Heiligtums, erfreue sie in dem Haufe meines Gebetes, ihre Opfer find zur Gnade auf meinem Altar, benn mein haus wird bas haus bes Gebetes für alle Bölker genannt werden." haben fich bieje Verheißungen verwirklicht? Blidet hin nach bem Often und dem Westen, nach bem Süben und bem Norden, die Altäre da und die Gotteshäufer dort, das Halleluja da und das Hosianna dort — find Licht von beinem Lichte, Geist von beinem Geiste!" Ja, die Geschichte Israels ist die Geschichte der Gottesidec, ihres Kampfes und endlichen Sieges; die einzelnen Gpochen derfelben find die ihrer Reburt, Entstehung, Bildung, Befestigung und Verbreitung. Aus Israels Mitte gingen die Lehrer und Verfünder ihrer Wahrheiten hervor, die Männer des starken Geistes und scharfen Blicks, des begeisternden Wortes und der hinreißenden Rede, die Bropheten und Pfalmiften, die Weisen und die tiefen Denker, deren Geistesstrahl blitzend durch die Welt gedrungen, Sott und Tugend in die Herzen der Bölfer gepflanzt. Die Periode Israels vor= staatlicher Zeit war die der Geburt, der Offenbarung der Gottesidee, die feines ersten staatlichen Lebens: die ihrer Entwickelung und ihres Kampfes; die seines zweiten Staates: bie Zeit ihrer Beseftigung; und endlich bie der Sahrhunderte feines nachstaatlichen Dafeins: die ihrer Verjüngung und Ausbreitung. Der Leib war gebrochen, desto freter bewegte sich der Geist; das israelitische Volt, jeder Einzelne desfelben, wurde Träger, Förderer und Martyrer ber religiöfen Idee, ber Gotteslehre und des Gesetzes. Ein Volks- und Gesetzeslehrer des zweiten Jahr= hunderts, R. Jose, hat das Richtige in feinem Ausspruche darüber getroffen: "Gott hat Israel unter die Bölter geschickt, damit es an Profelyten zunehme," denn es heißt in Hofea 2, 25: "3ch werde es im Lande ausfäen und mich des Richterbarmten erbarmen." "Säet boch der Landmann ein Daß Getreide aus,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 5. M. 7, 7–8.

um mehrere Maße zu ernten. "1) Die griechische Uebersetung ber biblischen Bücher, bie Schriften Philo's und Josephus', sowie bas jubisch-hellenistische Schrifttum überhaupt haben die damalige gebildete Welt mit dem Gottesalauben der Juden und deffen Lehre betannt gemacht. Der Erfolg war ein erfreulicher und weit= gebender. Taufende aus ben gebildeten, hoben Rreifen ber Römer und Griechen in Rom, Antiochien, Alexandrien, Jerufalem u. a. D. brängten fich zu den judischen Altären, besuchten bie Synagogen, laufchten auf die Vorträge bafelbst und wurden eifrige Betenner bes jüdischen Gottesglaubens.2) So lefen wir bei Philo (Bita Mosis 137): "Das ist unstreitig bewundernowürdiger, daß außer den Juden auch alle Fremden, besonders diejenigen, benen die Tugend am Bergen liegt, unfere Gesete billigen und fie in hohen Chren halten." "Bie Gott fich durch die Belt ergießt," berichtet Josephus, "so ist das Gesetz durch die Welt gegangen." So hat das Judentum zwei Töchterreligionen, erst bas Christentum und fpäter ben Islam, aus sich hervorgeben gejehen, welche die Bölfer dreicr Beltteile den Lehren des judischen Bottesglaubens näher gebracht. Ich wiederhole, was der große Mojes Maimonides mit Nachdruck betont: "Nur näher gebracht wurden die Bölker den Lehren des jüdischen Glaubens, ein vollständiges Eingehen auf dieselben — foll Sache ber Bufunft jein." Und wirflich erlebte das Judentum im 16. Jahrhundert wieder ein neues, gewaltiges Drängen zu feinem heiligen Schrifttum, ben bebräifchen biblischen und nachbiblischen Büchern, um von neuem ihre Lehren und Berheißungen zu burchforschen und sie zu beherzigen. Es war die Beit der Reformation des chriftlichen Glaubens, wo deffen Lehren und Dogmen einer neuen Untersuchung und Prüfung unterzogen wurden. Es entstanden neue Anschauungen, Lehren und Setten, die dem Judentum wieder näher und näher rückten und teilweise in basfelbe einzuziehen Miene machten. Wir erinnern an die Sabbatarianer in Ungarn, die Abrahamiten in Böhmen u. a. m. Das Wert ber Reformation erhielt durch die hebräische Bibel, die das Judentum als fein Größtes und Höchstes bewahrt hatte, und durch die jüdischen Gelehrten, die ein Luther, Reuchlin und Calvin u. a. m. zu Lehrern hatten -, eine mächtige Beihilfe und Erftarkung. Ginen weiteren Einzug ber Lehren dieses feines heiligen Schrifttums in die Menschheit, ber Lehren und Gesetze der Nächstenliebe, der Freiheit, Gleichheit und Gleichberechtigung aller Menschen, des einen Rechts und des einen Gesetzes für alle, des Schutzes der Arbeit, der Aufhilfe und Wohlthätigkeit gegen alle — fah das Judentum taum zwei Jahrhunderte fpäter. 3m 18. Jahrhundert haben die größten Männer Europas diejelben der Menschheit öffentlich verfündet und in dem letten Decennium desselben wurden fie als bie unumftöglichen Denschenrechte gesetlich fanttioniert. Bedarf es da noch eines Beweises von dem Fortbestande und der Fortwirksamkeit ber Miffion des Judentums? Sollen die Befenner desselben diefer Aufgabe und biefem Berufe ihrer Religion in ihren Gebeten feinen Ausdruck verleihen und die biblische Verheißung von Israels Erwählung und Verusung in denselben streichen? Es wäre ein Verkennen bes Geschichtsganges Israels durch die Völker, gleichfam eine Mißachtung der Wege ber göttlichen Vorsehung und ein Verleugnen der dem judischen Gottesbekenntnis gewordenen Aufgabe. Debreres fiebe: "Judentum", "Religion", "Lehre und Gefet.".

F.

**Funde, כוציעות, Berlorenes.** אבידה. Ueber unfer Berhalten beim Auffinden verlorener Sachen stellt das mojaische Gesetz folgende Bestimmungen



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jelamoth S. 47a. <sup>2</sup>) Lusführliches darüber bringen die Artikel: "Ausbreitung des Judentums", "Profelyten", "Nom", "Jofephus" und "Philo" in Hamburger, Real-Encyclopaedie für Bibel und Talmud, Abteilung II und Supplement II u. III.

auf: "Benn bu ben Dchsen beines Feindes triffft ober feinen Gfel, ber irre gebt, bringe ibm benfelben zurud. Wenn bu fiehft ben Giel beines haffers unter feiner Laft erliegend, verlaffe ihn nicht, sondern hilf ihm auf.") Ferner : "Du barfft nicht ben Ochfen beines Bruders ober fein Schaf umherirren feben und bich ihnen entziehen, beinem Bruder follft bu fie zurückbringen. Wenn aber bein Bruder dir nicht nahe ift, ober bu tennst ihn nicht, so follst bu es in bein haus ein= fammeln, es fei bei bir bis bein Bruder es erfragt, bann gieb es ihm gurud. Und fo follft bu thun mit feinem Gfel, feiner Rleidung und mit allem Berlornen beines Bruders, mas ihm weggetommen und bu dasselbe findest; bu darfft bich bem nicht entziehen. Du barfft nicht feben ben Gfel beines Brubers ober feinen Ochfen auf bem Bege hinfallen und bich ihnen entziehen, aufrichten follft fie."2) 3m talmudischen Schrifttume tritt bierzu bie Bestimmung, bag ber Finder verpflichtet ift, ben Fund öffentlich befannt ju machen, bamit ber Gigentümer besselben fich melben und ihn gurudfordern tann.3) Die Burudgabe bes Aufgefundenen foll nach Angabe gewisser Ertennungszeichen erfolgen.4) Die öffentliche Betanntmachung geschah im zweiten jubischen Staatsleben in Jerufalem an brei auf einander folaeuden Festen und später nach demselben beanuate man sich mit der Bekanntmachung in den Synagogen und in den öffentlichen Schulen. Später mußte auch biefe Beröffentlichung unterlaffen werden, ba, laut Angabe, jeder Fund für den Rönig reklamiert murde; man fürchtete daher bie Anfprüche ber Seiden, bie ben Fund für ben Landesherrn wegnahmen.5) 2Bir erfehen aus biefen Bestimmungen, daß im Judentume die Burückgabe verlorner Gegenstände, die aufgefunden wurden, gesetlich geboten war. Bei den Völkern des Altertums war biefes weder geboten, noch üblich, es wird die Entfagung das Aufgeben des Besitzrechts von Seiten des Eigentümers vermutet und angenommen.6) Gin Seibe, wird im Talmud erzählt, ber einen Juden eine Börse finden sah, sagte zu biesem, mache damit, was du willst, benn wir find keine Berfer, welche die gefundenen Sachen wegnehmen, um sie dem Könige zu geben.7) So hatte bas judische Gesetz einen bedeutenden Vorsprung gethan, welcher die Beachtung jedes Rulturfreundes verdient. In den spätern Rechts= erörterungen der jüdischen Gesetzebeblehrer wurde die Frage aufgeworfen, ob man ben Beiden, welche Funde nicht zurückgeben, ihre verlornen und von Juden aufgefundenen Sachen zurückzugeben verpflichtet fei. Rach einer erhaltenen Notiz darüber8) in ber Mechilta, war es ber Geseslehrer R. Josia, ber auch an Beiden die Burückgabe des Gefundenen dem Joraeliten zur Bflicht machte. Die Stelle bort lautet : "So bu findeft den Ochfen beines Feindes, bringe ihn zurud." Deines Feindes — lehrte R. Josia — barunter ist der Göpendiener, der Helde gemeint.9) Nur von dem Gesetslehrer Rab (f. d. A.) wird berichtet, daß er die Burückgabe eines Fundes an einen Heiden nicht geboten hielt. 10) Doch wird diese Angabe als nicht beachtenswert gehalten, da der Israelit zur Beiligung des göttlichen Namens verpflichtet fei, die durch die Jurückgabe des Gefundenen auch an Seiden erzielt werden tann. "Ich will durch euch geheiligt werden !" (3. Mof. 22, 32) wird als Gebot für jeden Israeliten aufgestellt. So wird in Bezug auf die Pflicht, bas Gefundene auch den geiden zurückzugeben, von bem Lehrer Simon



<sup>1) 2. 23, 4, 5. 5. 5. 2001, 22, 1-4. 3)</sup> Baba mezia S. 27a in ber Mildna bajelbft. 4) Dafelbft. 27a u. b. Mehr barüber baf. S. 28 13. 4) Daf. S. 28 13 u. Berachoth S. 60. 6) Siehe: Mayer, bie Medite ber Jörneliten, Mthener u. Mömer, 20 II, S. 100 u. 101. 7) Baba mezia S. 28. 8) Mechilta zu Mildpatim, Mbfd. 20 voce (גוי עובד אלילים 10. 9) Daf. כי תפגע הפגע אויבך זהו גוי עובד אלילים 10. 9) Daf. 5. 113 13. Serr Sofmann ideint in feinem

Simon ben Schetach (f. b. A.) erzählt, er ließ fich einft von einem Beiben einen Gfel taufen, um deffen Sals feine Jünger eine toftbare Perle hängend fanden. Die Jünger zeigten bieselbe ihrem Meister, aber er rief ihnen zu: "Traget schleunigst den Schatz seinem Eigentümer zurück!" Diese vollzogen, was ihr Lehrer gesagt hatte. Der Seibe, hocherfreut barüber, fprach: "Gepriefen fei ber Gott ber Juben !"1) Aehnliches wird von einem jüdischen Bascher Abba Ofia aus Turfa berichtet. Am Strome fand er ein kostbares Geschmeide, das eine vornehme Frau bort ver= loren hatte. Er brachte es derselben zurück. Da fagte sie: "Wozu soll mir das, ich habe dergleichen beffer und schöner." Uber der Finder sprach: "Die Thora befiehlt uns, das Gefundene zurückzugeben." Sichtlich erstaunt rief die Matrone darauf : "Gepriefen fei ber Gott ber Juden!"2) Ein Dritter, R. Chanina erzählt: Unfere alten Lehrer tauften von Solbaten einen haufen Beizen, in bem fie einen Beutel voll Geld fanden. Sie brachten ben Fund ben Soldaten zurück, und voll Dankbarkeit fprachen biefe: "Gepriefen fei ber Gott der Juden!"3) Samuel b. S., heißt es ferner, fand in Rom den Schmuck, ben die Raiferin verloren hatte. Es wurde ausgerufen, wer den Schmuck in 30 Tagen zurückgiebt, erhält große Belohnung. Camuel b. S. brachte ben Fund erft am 31. Tage gurud. Da fragte ihn die Raiferin, weßhalb er denn mit der Burudgabe fo lange gezögert habe. Seine Antwort war, weil ich bas Gefundene weder aus Hoffnung auf Lohn, noch aus Furcht vor Strafe zurüchtringe, sondern nur, um unser Religionsgesets zu erfüllen. Die Raiserin entgegnete: "Gepriefen fei der Gott der Juden!" Durch diese und ähnliche Erzählungen wird den Bekennern des jüdischen Glaubens die Wiedergabe des Gefundenen auch an Seiden als die Erfüllung eines Gottesgebotes eingeschärft. Mehreres fiehe: "Nichtjuben", "Seiden."

6.

Gelästen, 71017, Begehren, 2172. Die Religion des Judentums, wie dieselbe in den Lehren und Geschen des biblischen und nachbiblischen Schrift= tums der Juden inhaltlich verzeichnet ist und in dem Leben ihrer Bekenner zum Ausdruck kommen soll, hat nicht blos Bestimmungen sür äußere Werke, sondern auch Gebote und Angaben zur sittlichen Bildung des inneren Menschen, seines Geschles und herzens. Das äußere Werk soll in des Menschen innerer Welt seinen Boden haben, seinem Sinnen und Trachten entspringen und eine Geburt seiner Geschle und Empfindungen sein. Daher die Mahnung: "Vor Allem bewahre dein Hoerz, denn aus ihm kommen die Ausgänge des Ledens."4) "Ein reines herz, o Gott, schaffe mir, und einen selters und verhärtet nicht mehr euren Nacken;"6) "Beschneidet die Vorhaut eures Herzens und auf ihr Herz schreich ich sie; ich bin ihnen zum Gott und sie sollt sein word verhärtet nicht mehr euren Nacken;"6) "Ich gebe meine Lehre in ihr Inneres und auf ihr herz bes Fleisches."8) Auch das talmubische Schriftum schließt sich biesen Aussprüchen an in folgenden Lehren: "Auge und herz sind gebe euch ein herz des Fleisches."8) Auch das talmubische Schriftum schließt sich biesen Aussprüchen an in folgenden Lehren: "Auge und herz sind bie zwei Makler der Sünde; das Auge sieht und das herz gelüstet;"9) "So du mir dein Herz und bein Aussprüchen an in folgenden Lehren: "Auge und herz sind die zwei Makler der Sünde; das Auge sieht und das herz gelüstet;"10, Stede schliche Aussprüchen an in folgenden Lehren:

<sup>1)</sup> Jeruschalmi Baba mezia II. 8c. <sup>3</sup>) Dajelbft. <sup>3</sup>) Dajelbft. <sup>4</sup>) Spr. Sal. 4, 23. <sup>5</sup>) ¥f. 51, 12. <sup>6</sup>) 5. Woj. 10, 16. <sup>7</sup>) Jeremia 13, 33. <sup>6</sup>) Gzediet 26, 36. <sup>6</sup>) Jeruschalmi Berachoth 1, 3c oben עיגא ולבא תרי סרסורי דחטאי נינהו העין רואה ולב <sup>10</sup>) Dajelbft. אי יהבת לי לבך ועינך אגא ידענא דאת דילי

2

j.

17

Reib, Rache, Mißgunft, Begehren eines fremben Gutes, Gelüften nach bem Befig bes Andern u. a. m. follen als wilde Auswüchse desselben entjernt werden; fie find fündhaft. Bir fprechen bier von ben zwei letten schablichen Regungen bes menfolichen herzens, bem Geluften nach bes Anbern Gigentum und bem Begehren bes fremben Besiges; beide werden als fündhast bezeichnet und verboten. In bem Detalog 2. Moj. 20 lautet ber lette Ausspruch B. 14: "Du follst nicht gelüften nach bem haufe beines Nächften, nicht geluften nach bem Beibe beines Nächften, nach feinem Rnechte, feiner Magb, feinem Ochfen und feinem Efel oder nach Allem, was beinem Rächften gehört." In ber 2Biederholung diefer zehn Gebote 5. Mof. 5, 6-18 heißt es: "Selufte nicht nach dem Weibe beines Rächsten und benehre nicht das Baus deines Rächsten, fein Feld, feinen Rnecht, feine Magd, feinen Ochfen, feinen Gfel, fowie Alles, mas beinem Rachften gehört." Berschärft werden dieje Berbote durch die Mahnungen in den andern Büchern: "Ihr follet nicht eurem Herzen und euren Augen nachgehen, denen ihr nachbuhlt, damit ihr euch erinnert aller meiner Gebote, fie vollziehet und heilig feib bem Ewigen, eurem Gott.") Ferner: "Webe benen, die auf Unheil finnen, Arges brüten auf ihren Lagerstätten, mit Tagesanbruch üben sie es aus, sobald die Macht in ihren handen ist; sie sind lustern nach fremdem Felde und rauben es, nach anderen Säufern und nehmen fie fort, verüben Gewalt an Mann und haus, an herrn und Eigentümer."2) Bir haben hier zugleich die Folgen des Gelüftens und Begehrens nach fremdem Gut gezeichnet, eine Angabe, bie auch im talmudischen Schrifttum anerkannt und als Mahnung zitiert wird: "Wenn bu begehrft, wirft bu gelüften, und fo bu gelüfteft, wirst bu zulet Gewalt üben und rauben, denn es heißt: "sie sind lüstern nach fremdem Kelbe und rauben."3) Beiter heißt es: Das Berbot des Gelüftens ift has zehnte und letzte in dem Dekalog, weil es der Inbegriff und gleichsam die Basis aller zehn Gebote ist,4) sodaß wer das Verbot des Gelüstens übertritt, hat gleichfam fämmtliche zehn Gebote übertreten.5) Andererseits wird ausgeführt, baß von ber Beachtung dieses zehnten Gebotes die Erfüllung aller andern neun Gebote abhängt. Wer nicht an irdischen Gutern ausschließlich hängt, wird nicht von Gott abfallen, fremden Göttern bienen, nicht falfch fcmören, am Sabbat und Fest ruhen, Eltern ehren, nicht morben, ehebrechen u. f. w.6) Diefem fcließen wir die Aussprüche an: "Der Reib, bas Gelüften und bie Ehrsucht bringen den Menschen aus der Welt;"?) "Was dir gehört, ist nicht dein (für immer), das, was nicht das Deinige ist, wozu soll es dir? Webe, ruft der Prophet (Habatut 2, 6), der da anhäuft, was ihm nicht angehört!"<sup>8</sup>) Bezeichnend dafür ift noch der Spruch: "Wer nach einem Gute ftrebt, das nicht ihm gehört, ver= liert das, was fein ift."9) Debreres fiehe: "Genügfamteit" und "Befig", "Eigentum."

קהל עדה שואספפרופאים, Religionsgemeinde, קהל עדה (Synagogengemeinde, קהל אדה; Synagogengemeinde, גבור (יו; כנישתא מין) griedifd געבור (יו; כנישתא נוגל) נייג גערות, גערות נייג נוגענות גערות, נוגענות ג

<sup>4</sup>. 2006. 15, 39, 40. <sup>5</sup>) אואם גר, 2. <sup>1</sup>. Mechilta gu Jithro, 2006. 8. voce שאם תתאוה סופו לחמוד אם המד סיפו לאנוס ולגוול: שלא תחמוד Pesikta edit Friedmann, 2018 מי רחמור כאלו עובר על כל עשרת הדברות Pesikta edit Friedmann, 2018 מי רחמור כאלו עובר על כל עשרת הדברות שאם הקנאה התאוה סופו לחמוד אם המד סיפו לאנוס ולגוול: Dafelbft bie wettere 2018 biefer 2018 מי חמור כאלו עובר על כל עשרת הדברות biefer 2018 מי חמור כאלו עובר על כל עשרת הדברות הקנאה התאוה מושל מי מושלים מי מולגוול שלי כל עשרת הדברות biefer 2018 מי חמור כאלו עובר על כל עשרת הדברות מקנאה התאור משליך אינו יום שאינו שלים מונח מוד מי מולגוול כל הנותן עינו במה שאינו 9. Derecherez Sutta cap. 2. כל הנותן עינו במה שאינו 9. Gemara Sote 6. 9. כל הנותן עינו במה שאינו מי מור ממבקש אין נותנים לו ומה שבידו נוטלין ממנו מון 2. Dafelbft. Bechoroth V. 4, שסטס שוב שמבקש אין נותנים לו ומה שבידו נוטלין ממנו ערה או 2018 שולים מום בית הכנסת מור 2.

congregatio, griechisch exxlyou. In dem Artikel "Gemeinde" in Abteilung I biefer Real-Encyclopadie fprachen wir von der Religionsgemeinde als mofaische, politische Staatsinstitution und beren Bestand im ersten und zweiten jubischen Staatsleben in Palästina bis zu bessen Auflösung burch Titus (gegen 70 n.); unfere gegenwärtige Arbeit behandelt die Gestaltung ber Gemeinde im nachstaat= lichen Leben ber Juden in den Städten Palästinas, Negyptens, Babyloniens, Spriens, Griechenlands und Italiens, besonders ber in Rom. Die jubifche Gemeinde in ben Städten Palästinas hörte auf eine judischeftaatliche und politische zu sein, fie wurde gleich ihren Schwestergemeinden in der Diaspora') ausschließlich eine Religionsgemeinde, ausgestattet mit besonderen politischen Rechten und Brivilegien. I. Bestand, Bildung, Pflichten und Institutionen. Die Bildung einer Gemeinde geschieht, wenn zehn Israeliten im Alter nicht unter 13 Jahren in einem Orte anfässig geworden;2) es können sich auch mehrere Ortschaften zu einer Semeinde vereinigen.3) Die Gemeinde besteht aus ihren Angehörigen, ben heimat= lichen und benen in der Fremde, die ein Besitzum im Drte haben.4) Bu ben Bflichten und bem Birfungsfreise der Gemeinde gchören bie Errichtung eines Bet= und Lehrhaufes,5) die Anfchaffung einer Thorarolle, תורה ,6) und bie Bucher ber Bropheten und ber Kethubim, die Anstellung eines Borbeters, 7) und auch eines Rabbiners, wenn die Mittel ber Gemeinde hierzu ausreichen.8, Bei einem ausgezeichneten Gelehrten foll beffen Anstellung als Rabbiner der bes Borbeters vorgehen.<sup>9</sup>) Für den Kinderunterricht foll eine Schule hergestellt werden;<sup>10</sup>) ebenso foll die Gemeinde für ein rituelles Bad, Mitweh, (s. d. A.) forgen.<sup>11</sup>) Ein weiterer Wirfungstreis der Gemeinde ist die Armenfürsorge (s. A.),<sup>12</sup>) die Ausstattung armer Bräute,13) bie Erziehung und Ernährung von Baifen,14) gaft= freundliche Aufnahme armer Durchreifenben (f. Gastfreunbichaft), Bejuch ber Kranten (f. Krankenbesuch), Bestattung ber Leichen<sup>15</sup>), Erwerbung und Erhaltung einer gemeinfamen Beerdigungsstätte, Friedhofes,<sup>16</sup>) Tröstung ber Leidtragenden,<sup>17</sup>) u. In den jüdischen Gemeinden Paläftinas mährend der ersten vier Sahr= a. m. hunderte tamen hinzu: die Ausbesserung und Erhaltung von Straßen, der Stadtgebäude und ihrer Thoreis). nach einem späteren Raifereditt in Rom mußte bie frühere Tempelsteuer für Jerufalem als eine Judensteuer nach Rom gefandt werden.<sup>19</sup>) Im Mittelalter wurden Steuern unter verschiedenen Ramen ben Gemeinden auf= gelegt, die fehr brudend waren und große Opfer erheischten.20, Rühmlich waren in Bezug barauf die Lehren und Mahnungen ber Bolts- und Gefeterslehrer, fowie ber spätern Rabbiner, fich feiner Steuer burch Lift u. a. m. ju entziehen, fonbern geduldig jede auferlegte Steuer zu tragen.21) II. Bertretung, Berwaltung, Beamte und Bereine. An der Spipe der Gemeinde standen ihre Bertreter; es gehörten ju benfelben fieben von ben Gemeindegliedern gemählte Manner, bie ben Ramen führten: "Die fieben Besten ber Stabt." אבעה טובי העיר, 22) auch "bie Gemeindeälteften," זקני העיר, הסבקשעדבףחנ, או bie bei Sofephus24, "bie Dptimaten" hießen. Außer diefen gab es einen Gemeindeobersten, ראש הקהל fpater D, doyw,25) ber bie Gemeinbe nach Außen vertrat und fo auch doyiov

<sup>1)</sup> Stehe: "Zerstreuung ber Juden"<sup>3</sup>) Maimonides Jadchasaka h. Tephila, Abid 11, 1. <sup>3</sup>) Siehe weiter. <sup>4)</sup> Choschen mischpat 163, 2. <sup>5)</sup> Maimonides h. Thephila 11, 1. Schulchan Aruch. Choschen Mischpat 163, 1. Joredea 245 und 246 und ben Arttlel "Lehrhaus."<sup>5</sup>) Daselbst.<sup>1</sup>) Orach chajim 58 und 55.<sup>5</sup>) Schulchan Aruch Orach chajim 58, 24; Joredea 251, 18.<sup>9</sup>) Daselbst.<sup>10</sup> Siehe: "Schule."<sup>11</sup>) Siehe: "Witwe."<sup>13</sup>) Joredea 259.<sup>13</sup>) Joredea 249 § 15; 250 § 2.<sup>14</sup>) Siehe: "Armenfürforge." <sup>14</sup>) Joredea 848, 1.<sup>9</sup>) Dasselbst.<sup>13</sup>) Dasselbst.<sup>15</sup>) Choschen Mischpat 163, 1. <sup>15</sup>) Siehe: "Abgaden."<sup>26</sup>) Dasselbst.<sup>26</sup>) Joseph. Antt. 4, 8, 14.<sup>26</sup>) Ausführliches barüber in Schürer, Die Gemeinbeverfalfung ber Juben in Rom, S. 20 ff.

2\*

των lovdalwv,') "Dberfter ber Juden" hieß. 3m Innern lag die Gemeindeleitung in feiner hand, er berief die fieben Semeindeälteften zur gemeinsamen Beratuna und forgte für die Aussührung beren Beschlüsse, weshalb er auch reproviupyrz. "Oberster der Aeltesten" genannt wurde. Siehe barüber die Stelle S. 517 11. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes, Anmerk. 106. Die Beschlüsse dieser sieben Vorsteher hatten bindende Araft,?) sie besaßen zur Durchsührung berfelben die vollste Gewalt.<sup>3</sup>) In Alexandrien hieß derselbe Educhyrz, Volksoberhaupt,<sup>4</sup>) auch revuoprys.5) Verschieden von ihm war bas Dberhaupt ber Synagoge, WRT ,6) griechifch apyrovurwyoz, beffen Sorge ber Gottesbienst ber Synagoge war, er bestimmte bie Perfonen, welche bie Abschnitte aus der Thora vorzulefen und die Gebete vorzutragen haben, auch ließ er geeignete Berfönlichkeiten zur Predigt ju; ferner machte er barüber, daß nichts Unwürdiges und Ungehöriges in der Synagoge vortam u. a. m.7) Diefem zur Seite ftanden die Almofenvorfteher, גבאי צרקה, beren Amt, das Almofensammeln und die Berteiluna bes= felben war.8) Gin untergeordneter Beamter war ber Synagogendiener, הכנסת (\*חדן הכנסת) griechisch úmperig. 10) Derfelbe hatte bie heiligen Schristen, die Thora, 11) zur Vorlefung herbeizubringen und biefelben wieder aufzubewahren; vollzog an den Berurteilten bie Beißelhiebe ;12) follte auch bie Rinder im Lefen unterrichten, 13) u. a. m. Ein anderer Gemeindebeanite war ber Vorbeter unter bem namen: Abgesandter der Gemeinde.14) In größeren Gemeinden gab es auch "zehn Man= ner," befannt unter bem Namen "zehn geschäftsfreie Männer," עשרה בטלנין, bie den Auftrag hatten, bei jedem Gottesdienste in der Synagoge anwesend zu fein, damit berfelbe nach gesetzlicher Vorschrift bei Unwesenheit von zehn männlichen Personen im Alter von 13 3. ab verrichtet werden könne.15) Da die Gemeinde auch die Juris= biktion besaß, so hatte sie hierzu bei 120 Mitgliedern ein tleines Synhedrion von 23 Perfonen, fonft nur ein Gericht von brei Richtern.16) III. Saushalt, Beiträge, Abschätzung, Gemeindeeigentum. Den Saushalt bestimmen bie fieben Gemeindeverwalter (f. oben). Jebes Gemeindemitglied, wenn dasfelbe -12 Monate im Orte wohnte, ober ein Haus da besaß, war zum Gemeindebeitrag verpflichtet, wozu dasselbe gezwungen werden konnte. Bertraute Männer schätten bie höhe bes Beitrages jedes Mitgliedes ab. Dieje Abschätzung geschah nach bent Vermögen des Beitragenden. Bur Aufrechthaltung ber Beschluffe tonnte gegen Widerspenstige der Bann verhängt werden. 17) 3m Allgemeinen lautete bie Mahnung darüber: "Sondere dich nicht von der Gemeinde ab und glaube nicht an dich, d. h. traue dir nicht zuviel zu, dis an den Tag deines Todes."<sup>18</sup>) Aber auch andererseits wird erinnert: "Alle, bie sich mit ber Gemeinde (Gemeinde= angelegenheiten) beschäftigen, mögen dies im Namen Gottes, in reiner Absicht, thun; es fteht ihnen bie Bäterfrömmigkeit bei, und ihr 2Bohlthun besteht emig. "19) Diefem entsprechend lautete das Gebet für sie am Sabbat- und gest in ber Synagoge: "Und alle, die sich redlich mit den Bedürfnissen der Gemeinde beschäf= tigen, Gott wolle es ihnen belohnen, von ihnen jede Rrankheit abwenden, und ihren Kranken heilung gemähren; Segen und Olud jebem Werke ihrer hande



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Joseph. bell. jud. VII, 3, 3. <sup>9</sup>) Jore deu 228. <sup>3</sup>) Mijdna Regille 3, 2. <sup>4</sup>) Dafelbft.
<sup>1</sup>9, 5, 2. <sup>6</sup>) Philo de Flacco § 10, Mang. II. 527 ff. <sup>6</sup>) Mischna Joma 7, 1. <sup>1</sup>) Dafelbft und Luc. 13, 14 Jos. Antt. XIII. 15, 2000 (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (1990) (199

fenden.") Als allgemeiner Grundfatz galt der Spruch: "Es giebt keine Gemeindc ganz reich, auch nicht ganz arm."?) Mehreres siehe: "Borsteher.." Genügsamkeit, "... Die Genügsamkeit ist eine der Tugenden,

die in den Lehren des Judentums fehr empfohlen wird. Ein direktes Gebot darüber hat der Mosaismus nicht, aber annähernd ift im Gesetz über den wider= fpenstigen Sohn in 5. Mos. 21, 19, 20, den die Eltern wegen seiner Unmäßigkeit im Essen und Trinken anklagen: "Unser Sohn ist widerspenstig, er hört nicht auf unfere Stimme; er ift ein Freffer und ein Gäufer," eine Binmeifung auf bie unter den Israeliten vorherrschenden Tugend der Genügfamkeit. Deutlicher find bie Lehren und Sprüche darüber in den andern Schriften: "Beffer ist wenig in Sottesfurcht als großer Schat und Unruhe dabei;"3) ferner: "3wiefaches flehe ich von bir, versage es mir nicht, bevor ich fterbe: Falfchheit und Lügenwort halte fern von mir, Armut und Reichtum gieb mir nicht; laffe mich verzehren mein bestimmtes Brot. "4) "Gesund erhält den Körper ein genügsames Herz, gieriger Reid ist Beinfraß. "5) "Gehöre nicht zu den Weinfäusern und Fleischfressen. "6) "Denn der Säufer und Fresser verarmt, und Zerrissens ist die Kleidung des Schläfrigen."7) "2Ber hat 2Beh? 2Ber Herzensnot? 2Ber Streit? 2Ber Rummer? Ber Bunden ohne Urfache? Ber trübe Augen? Diejenigen, die fpat beim Bein liegen, welche kommen, Würzwein zu versuchen. "8) "Besser ein Gericht Kraut und Liebe dabet, als ein gemästetes Rind und Haß dazu." (Sp. Sal. 15, 17.) In Bezug auf Erwerb irdischer Güter heißt es: "Mühe bich nicht ab, reich zu werden, aus Bernunft laffe bavon. ") "Ber Geld liebt, wird des Geldes nicht fatt, auch des Ertrages nicht, wer am Reichtum hängt. "10) "Behe benen, die Haus an Haus reihen, Feld zu Feld fügen, die Andern kein Raum mehr bleibt !" 11) Aus bem talmubischen Schrifttume gehören hierher die Sprüche: "Wer ist reich? der sich mit feinem Anteile freut;"12) ferner: "Je mehr Güter, besto mehr Sorge; je mehr Rnechte, besto mehr Raub. 13) Rachbrudsvoller find Die Lehren von der Genügsamteit in unfern Lebensgenüffen und Lebensfreuden. "Die ganze Welt wird infolge ber Frömmigkeit Chaninas gespeift, aber er felbst begnügte fich von Woche zu Woche mit einem Maaß von Johannisbrot. <sup>414</sup>) "Mache deinen Sabbat in Bezug auf Essen und Trinken) zum Wochentage und bedarf der Menschen nicht. <sup>415</sup>) "Verringere dein Essen und Trinken und verausgabe mehr auf deine Bohnung;"16) "Man lehre den Menschen, daß er kein Freffer werde."17) "Stets effe und trinke weniger, als bein Bermögen ift, kleide bich nach bem, was du haft; aber ehre Weib und Rind mehr als du befigeft, denn fie hängen von bir ab, boch bu von dem, ber bie Welt geschaffen."18) Mehretes fiche: "Freunde".

**Geschesstudium**, תלמוד תורה, Talmud Thora, Studium der Lehre und des Gesehes. Die hebräische Benennung "Talmud Ihora" bezeichnet nicht, wie man in den theologischen Lehrbüchern ost findet, "Geschessftudium" allein, sondern "Studium der Lehre und des Geschess" da der Ausbruck "Thora" nicht so sehr

"Geset, als vielmehr "Lehre und Geset" bedeutet. Diese Studium der Religions= lehre und des Religionsgesetses des biblischen und nachbiblischen Schrifttums ber Juden bildete bei den beffern Klaffen des judischen Boltes im zweiten judischen Staatsleben in Palästina und nach demselben an fast allen Orten der Diaspora bis zum Anbruch der neuern Zeit eine Lieblingsbeschäftigung nicht blos der Rabbiner, Lehrer ober sonstiger Gelehrter, sondern auch fast jedes Standes, als ber Raufleute, Sandwerter und nicht felten auch der gewöhnlichen Arbeiter, die bemfelben jebe freie Stunde gern widmeten. Es gehörten bic angesehensten Bolts= und Befegeslehrer in bem Jahrhundert vor und in ben fünf Jahrhunderten nach ber Eroberung Jerufalems durch Titus bem handwerter- und Arbeiterstande an. ') Das Lehrhaus (f. b. A.), die Lehrstätte für die Ermachfenen und die Schule (f. b. A.) zum Unterricht der Rinder — waren nächst der Synagoge (f. d. A.) die wichtigsten Institutionen jeder judischen Gemeinde. Das rabbianische Gesetz bestimmte den Bann (f. d. A.) über eine Gemeinde, welche bie Anstellung eines Lehrers ver= Doch es bedurfte beffen nicht, Schule und Lehrhaus fehlten in feiner weigerte. Es schien als wenn bie prophetische Berheißung Jesaias (54, 13) Gemeinde. "Alle beine Söhne Gelehrte Gottes und viel Friede beinen Rindern" - fich erfüllen follte. Mit einer gewiffen Genugthung tonnte baber ber Geschichtsfcreiber Jojephus (im 1. Jahrhundert) in feiner apologetijchen Echrift "Gegen Apion" I. 3 ausrufen: "Menn wir auch des Reichtums und der Städte und der andern Büter beraubt werden, das Gesch bleibt uns ewig!" Ferner: "Nicht nur einmal ober zweimal ober öfters bas Bejet zuhören befahl unfer Bejetgeber, fondern allwöchentlich mit Aussetzung der andern Arbeit zum Anhören zusammenzukommen und biefes genau zu lernen" (contra I. 17). Ein gegenseitiger Wetteifer machte sich bemerkbar, der buchstäblich in den Sähen des täglichen Abendgebetes (f. d. A.) feinen Ausdruck fand : "Wir freuen uns mit den Worten deiner Lehre und beiner Bebote, benn fie find unfer Leben und die Dauer unferer Tage, nachfünnen wollen wir in ihnen Tag und Nacht." 'Bir übertreiben nicht, wenn wir fagen: "Die Juden verbankten dieser geiftigen Beschäftigung in den Jahrhunderten ber schweren Bedrückung und Berfolgung bie Erhaltung ihrer frischen geistigen Regfamteit. Die Worte in den Spr. Sal. "Ein Lebensbaum ift fie (die Lehre) denen, die an ihr festhalten, und die sie pflegen find gludfelig,"2) hatten sich ba bewahrheitet. Das Jubentum (f. b. A.) mit feinen Lehren und Gefesen von ber Einheit Gottes und ber Einheit des Menfchengeschlechts, ben Rechts- und Sittlichkeitsbestimmungen, ber Gleichheit Aller vor dem Gefete, ber Nachften=, Fremben= und ber Denfchen= liebe überhaupt, ber Anerkennung der persönlichen Freiheit jedes Menschen mit ben socialen politischen Institutionen zum Schute und zur Aufrechthaltung ber= felben — war ein Proteft gegen die Gejete, Lehren und Anschauungen der alten Bölker, eröffnete den Rampt gegen den Bahn= und Aberglauben der heidnischen 2Belt, gegen beren erträumte Gottheiten und entehrende Religionsbräuche,3) und ein Gegenkampf war unausbleiblich. Ein schweres Märtprertum hatten infolge beffen die Bekenner des judischen Glaubens auf ihrem weltgeschichtlichen Gange burch die Bölfer ju tragen, aber eine ftarte Beiftesmacht des in ihnen waltenden Bewußtjeins von der Wichtigkeit ihrer Religionswahrheiten machte fie unüberwindlich. Das Thorastudium, die Acuntuisnahme von den Lehren und den Gesethen ihres Gottes= glaubens, bie ein Rulturwert ber Denschheit werden follten, wurde jedem geraeltten zur Bflicht gemacht. Jung und Alt, alle sollten in diefe geoffenbarte Welt des

<sup>1)</sup> Siehe: "Arbeit," "Handwert." Siche: "Hillel" und die andern Artikel der Volks= und Gesetsehrer, als "Johna N.," "Mair N.," "Jochanan" u. a. m. 2) Spr. Sal. 3, 18. 3) Siehe: "Moloch".

Geistes eingeführt werden. "Und ich habe meinen Bund mit ihnen, spricht ber Ewige, mein Geist, den ich auf dir habe, und meine Worte, die ich in beinen Mund gelegt, sollen nicht weichen aus beinem Munde, bem Munde beiner Kinder und ber Rindeskinder von nun bis ewig " Der Mosaismus stellt das Studium des Gesetzes und der Lehre als Gebot für den Israeliten auf. In 5. Mos. 6, 6 Lesen wir: "Es sollen diese Worte, die ich dir befehle, auf deinem Herzen sein; icarfe fie beinen Rindern ein, rebe von ihnen, wenn bu fiteft in beinem haufe, gehft auf dem Wege, dich niederlegst und wieder aufstehst." Auf einer anderen Etelle heißt es'): "Siehe, ich lehrte euch Gesete und Rechte, wie sie mir ber Ewige, mein Gott, besohlen hat, beobachtet und vollziehet sie, benn sie sind eure Beisheit und eure Bernunft in ben Mugen ber Bolfer, bie von diefen Gefegen hören, werden fprechen, nur ein weises und vernünftiges Bolt ift biefes große Bolt!" Eine weitere Berordnung bestimmte die Vorlesung der Ihora (f. d. A.) für bas ganze Bolt am Laubhüttenfeste jedes Erlaßjahres (f. b. A.). "Berfammle das Bolk, die Männer, die Frauen, die Kinder und den Fremden in beinen Thoren, damit sie hören, lernen und ehrfürchten den Ewigen, euren Gott, um zu beobachten und zu vollziehen alle biefe 2Borte ber Thora."2) In bem Buche Jofua 1, 8 wird diefe Mahnung zum Gesetsstudium viel schärfer wiederholt: "Es weiche nicht bas Buch ber Lehre (Ihora) aus beinem Munde, finne barin nach Tag und Nacht, damit du beobachteft und vollzieheft Alles, was da verzeichnet ift." Bei ben Propheten wird die Ausbreitung der Kenntnis der Gotteslehre bes Judentums über die Bölter als ein ber großen Seilsgüter ber Butunft verheißen.3) Bur Förderung des Gesetzesftudiums innerhalb des jüdischen Bolkes waren der Stamm Levi mit bem aus ihm hervorgegangenen Priefterstand bestimmt: "Und fie lehren deine Rechte, Jakob, und beine Lehre, Israel".4) So fandte ber König Josephat (909—883) Leviten und Priester nach den Städten, um das Volk mit den Lehren und Gesethen feiner Religion bekannt zu machen. 5) Bei der Wieder= gründung des zweiten jubischen Staates in Paläftina gehörte bie Institution ber Borlefung aus ber Thora für das Bolt,6) und die Berbreitung ber Gefetes= tunde burch Esra (f. d. A.) jn den hauptwerten ber Restauration. Rach Esra waren es die Männer ber großen Synode (f. b. A.), benen fpäter ber Stand ber Beschestundigen, der Sopherim (f. d. A) und ber Bolts- und Gesegeslehrer, Fannaim und Amoraim (f d. A.) folgten, die das Wert des Lernens und Lehrens eifrig fortsetten. Ihnen verdanken wir den weitern Ausbau des Schriftgesetes nach Tradition (f. d. A.), herkommen, Brauch (f. d. A.) und ber Schrifterklärung f. Eregese), auch nach Berndfichtigung der Beit= und Ortsverhältnisse is. Rabbi= nismus), ferner die Gründung einer Anzahl von Institutionen zur Kräftigung bes religiofen Sinnes und zur Ausbreitung ber Renntniffe ber Religionslehre und bes Religionsgesches im Bolte für Jung und Alt. Wir haben in den Artiteln: "Große Synobe", "Eynhedrion", "Lehrhaus", "Schule", "Lehrer", "Unterricht", "Scoße Eynode", "Eynhedrion", "Lehrhaus", "Schule", "Lehrer", "Unterricht", "Schüler", "Vorlefung aus der Thora", "Sopherim", "Tannaim", "Amoraim", "Talmudschulen", "Talmudlehrer", "Midrasch", "Wijchna", "Talmud ', "Halacha", "Mgada", "Eregese", "Mündliches Geset", "Tradition", "Fortdauer des Gesetes", "Dispensation vom Besetes", "Resetsaufhebung", "Gründe des Gesets" u. a. m. ausführlich von dem Besetzeutunu, dessen Anstalten, Pflege, Förderung gesprochen, was wir hier nicht wiederholen wollen. Als Ergänzung hierzu bringen wir bie Lehren und Aussprüche: a) über bie Bichtigkeit des Gesetsstudiums. Diefelben find von den Volts- und Gesetsichrern in Palästina und Babylonien bis zum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 5. Moj. 4, 5, 6. <sup>9</sup>) 5. Moj. 31, 11—13. <sup>9</sup>) Siehe: "Meifias". <sup>4</sup>) 5. Moj. 33, 10. <sup>9</sup>) Siehe: "Jojephat", <sup>9</sup>) Siehe: "Vorlejung aus der Thora".

Abschluß des Talmuds (von 200 vor und 500 3. nach). Obenan stellen wir folgende drei Aussprüchc: "Größer ist das Gesetsssstudium als die Dar= bringung der täglichen Opfer";<sup>1</sup>) ferner: "Wichtiger ist das Gesetssstudium als der Aufbau des Tempels in Jerusalem";<sup>2</sup>) "Vorzüglicher ist das Gesetsstudium als ber Bau von Synagogen.") Dieje brei Aussprüche gehören ben Lehrern bes 4. Jahrh. an, einer Zeit, wo bie Hoffnung auf den Wiederaufbau des Tempels zu Jerufalem völlig vernichtet dalag und man dem Bau von Synagogen Schwierig= teit zu machen begann. Das Thorastudium sollte ein Ersatz dafür dem jüdischen Bolke fein. Im Busammenhange bamit mag wohl ein vierter Ausspruch fein : "Das Thorastubium wirgt Alles auf", erfest Alles.4) Diefen reihen wir bie Aussprüche ber Lehrer aus der mattabäischen Zeit an. 1. Simon ber Gerechte: "Auf brei Gegenständen steht die Belt: auf Thora, Gesetesstudium, Gottesbienft und Liebeswerten;"5) Jofe ben Joefer: "Dein gans fei eine Sammelftätte ber Beifen, laffe dich bestäuben von dem Staub ihrer Fuße6, und trinke mit Durft ihre Borte;"7) Sofua ben Perachja: ",Berichaffe bir einen Lehrer, ermirb einen Genoffen und beurteile Jeden nach der Seite der Unschuld;"8) Hillel I. (35 v.): "Je mehr Lehre, besto mehr Leben; je mehr Schule, desto mehr Weisheit;"9, "Sei von ben Jungern Abarons (f. b. A.), liebe bie Menschen und fuhre fie ber Lehre zu;"10, "Jur Beit, ba man einfanunelt, ftreue aus, aber wenn man aus= ftreut, fammle ein; sichst du ein Geschlecht, dem die Lehre lieb ist, streue aus, aber merkst du, daß sie ihm lästig wird, halte zurück ;"") Samai (35 v.): "Mache beine Lehre, das Geschsfludium, zur feststehenden Beschäftigung;"12) Jochanan ben Sakai (5—4a): "Haft du viel gelernt, thu dir darauf nicht zu gut, denn hierzu bist du geschaffen;"<sup>13</sup>) Elieser b. Hyrkanos (80—118): "Sei wachfam, die Thora zu lernen; versiche, was du dem Spikuräer (j. d. A.) au antworten haft; wiffe, vor wem du dich abmühft, und wer der Herr deines Wertes ift, der beine Arbeit bezahlen wird. (Aboth 2, 9.) Ferner: "Das Thora= ftudium macht Joraels Ctärke aus. Das Hochhalten der Hände Mosis, worauf Israel über Amalek siegte (2. M. 17, 11), ift bas Bild für die Folgen des Festhalten Israels an der Lehre, aber auch bas Sinten beffen ganbe (baselbit), infolge deffen Amalek fiegte, deutet an, was geschieht, so die Gescheskunde in Israel abniumt;"<sup>14</sup>) "Nie war Jemand im Lehrhause früher als ich, und nie blieb Einer noch da, als ich dasselbe verließ." (Midr. rabba Einleitung zum Bobenliede). Jojua ben Chanaja (118-130): In Bejug auf Jojua 1. "und finne darin Tag und Nacht nach" lehrte er: "Man lerne zwei Halachots des Morgens und zwei des Abends und gehe feinem Gewerbe nach; es ift fo gut, als wenn du die nanze Thora erfüllt hätteft."15) Ferner: Gin Drittel des Lebens gehöre dem Bibelstudium; ein Drittel der Mischna und ein Drittel der Gemara;" 16) "Wer ba lernt und vergift'7), gleicht ber Frau, die Kinder geboren und sie begräbt;"18) Ismael ben Elischa (im 2. Jahrh.): "Haft bu in der Jugend Thora gelernt, unterlaffe das Studium derselben nicht im Alter, da du nicht weißt, welches bir gluden werde;"19) R. Akiba (130): "Das Thorastudium ist unfer Leben, fo wir davon laffen, sterben wir !" seine Antwort an Bappus ben Jehuda, der ihn

ermahnte, von seinem Thun, gegen das Verbot Roms, Lehrvorträge öffentlich zu halten, abzustehen. "Wie die Fische nicht ohne Wasser leben können, so Israel nicht ohne Geset," fügte er in einer Parabel hinzu.") In der Frage, ob das Gesetsstudium ber Gesetsthat vorzuziehen sei, antwortete er: Das Gesetstudium ist wichtiger als die Bollziehung des Gesetes, weil dasselbe zur Gesetschat führt.<sup>2</sup>) Weiter fordert er unablässigen Fleiß: "Ein Lied, das täglich wiederholt wird, ist ein Lieb;"3) ferner: "Der Lehrer wiederhole die Lehre bem Schüler fo oft, bis er sie begriffen hat;4) auch foll er ihm die Gründe berfelben darlegen. "5) Jofe der Galiläer: Wie R. Akiba, lehrte auch er, das Geschesftudium fei dem Gesetswerke vorzuziehen.6) B. Meir (im 3. Jahrh.): "Berringere dein Geschäft und gieb dich der Lehre hin, fei bescheiden gegen Jedermann;"7) "Auch ein Fremder (Richtjude), der sich mit dem Gesetzsstudium befaßt, wird einem Hohen= priefter gleich." (Nboba Sara S. 3a.) "Haft bu bich einmal ber Lehre abgewendet, to wird sich bald mehreres finden, was dich von ihr zurnachalten wird, müheft bu dich mit beren Studien ab, fo erhältft bu großen Lohn "8) Sein 2Bablfpruch barüber war: "Lerne mit beinem gangen Bergen und beiner gangen Secle meinen 2Beg gu erkennen, an ben Pfosten meiner Lehre zu machen, bemahre fie in beinem Innern ......) Mit vielem Nachdruck fpricht er von den Folgen bes Gesetsstudiums: "Ber fich mit ber Lehre in reiner Absicht beschäftigt, erlangt viele Gegenstände, er liebt Gott, liebt die Menschen; er erfreut Gott und erfreut die Menschen. Die Thora fleidet ihn in Demut und Gottesfurcht und befähigt ihn, gerecht, fromm, redlich und treu au fein; sie entfernt ihn von der Sünde und führt ihn der Tugend zu; man genießt feinen Rat, feine Weisheit, Ginsicht und Macht (Spr. Sal. 8, 14). Die Lehre verleiht ihm Kraft und Fähigkeit, bas Recht zu ergründen; es werden ihm bie Geheimniffe ber Lehre offenbar; er wird ein steter fprudelnder Quell gleich einem Strome, ber nicht ju fließen aufhört."10) Schuba ben Ilai: In ber icon erwähnten Frage, ob das Gefetesstudium oder die Gefetesvollziehung wichtiger fei — erklärt er sich für lettere.<sup>11</sup>) Nehorai: "Wandere nach einem Orte des Gesetzesstudiums und sprich nicht, daß dir die Lehre nachkommen werde, deine Genoffen werden sie dir erhalten und stücke dich nicht auf beine Einsicht."<sup>12</sup>) R Simon ben Jochai: "Erkenntnis Gottes ist mehr als Opfer (Hofea 6, 6) b. h die Worte der Thora find Gott lieber als Ganz= und Schlachtopfer."13) "Benn brei am Tische fitzen und sich von den Worten der Lehre unterhalten, fo fitzen sie gleichsam am Tische (Sottes" (Ezechiel 41, 22).14) "Wer ftudierend auf bem Wege einhergeht, aber plöglich sein Studium unterbricht und ausruft: "Wie schön ist diefer Baum, diefer Acter", der verwirkt sein Leben."15, Jonathan ben Eleafar (im 3. Jahrh.): "Den weisen Jüngern, die sich mit der Lehre beschäftigen, rechnet es Gott an, als wenn fie ihm Opfer und Beihrauch gespendet hätten" (Mal. 1, 11).16) Simon ben Latifch (im 3. Jahrh.): "Wer sich mit ber Lehre beschäftigt, bein wird es angesehen, als wenn er alle Opferarten dar= gebracht hätte."<sup>17</sup>) Abahn (im 3. Jahrh.): "Das Studium des Gesess ist wichtiger als die Vollziehung guter Werke."<sup>18</sup>) b) Das 3weite, was hier in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Berachoth S. 61 B. Mehnliches im Moda Sara S. 63 B an Rab. Samuel. <sup>5</sup>) Kiddunhin S. 40 B. Sifre zu 5. Mol. 11, 13. התרלטוד טביא לידי טעשה. Bergl. Baba Kama S. 17a und fiche weiter. <sup>3</sup>) Sanhedrin S. 99a אהתרלטוד טביא לידי טעשה. <sup>4</sup>) Erubin S. 54 B. <sup>4</sup>) Mechilta zu 2. M. 21, 1. <sup>6</sup>) Stehe: "Jofe ber Galiläer" in Abich. II diefer **R**. (F. <sup>7</sup>) Aboth 4, 12. <sup>6</sup>) Dafelbst. <sup>9</sup>) Berachoth S. 17a. <sup>10</sup>) Aboth 6, 1. <sup>11</sup>) Jeruschalmi S. 76c. Gemara Kothuboth S. 17a, 100 H. Joh. das Thorastudium unterbrach, um sich einem Letchenzuge anzuschliehen. <sup>12</sup>) Moth 4, 18. <sup>13</sup>) Aboth de R. Nathan II. Bersion **Rap.** 8. <sup>14</sup>) Aboth 3, 3. <sup>15</sup>) Daselbst 3, 7. <sup>16</sup>) Menachoth S. 110a. <sup>17</sup>) Daselbst. <sup>19</sup> Jeruschalmi Pesachim S. 90 B unter. Das. Magiga S. 76c. Bergl. weiter ben Belchluß zu Lydda.

Betracht kommt, ist die verschiedene Auffassung der Bidelworte: "Es weiche nicht bas Buch der Lehre, Thora, aus deinem Munde) finne darin Tag und Racht nach" (Josua 1, 8), die als Gebot des Gesetsstudiums zitiert werden,"1) ob biefelben wörtlich oder nur dem Sinne nach als Mahnung zum fleißigen Gefetes= ftudium zu nehmen scien. R. Ismael (im 2. Jahrh.) deutete obige Bibelworte im Zusammenhange mit den andern: "und du sollst einsammeln dein Getreide, bein Most und dein Del (5. M. 11, 14) nicht wörtlich, er lehrte: "man verhalte sich, ihnen gegenüber, nach ber Sitte bes Landes."2, Der Spruch in feiner Schule lautete darüber: "Die Worte der Ihora, das Thoraftudium, ericheine dir nicht als eine Bflicht, die jede andere Beschäftigung ausschließt, aber bu barfft dich nicht ihr völlig entziehen."3) Dagegen lehrt R. Simon ben Jochai (Ende des 2. Jahrh.) "Sollte der Mensch pflügen zur 3eit, fäen zur Beit, ernten zur Beit, breichen zur Beit, würfeln zur Beit, was würde aus dem Thoraftudium werden ? Gewiß, diefe Arbeiten werden, fo Israel den Willen Gottes vollzieht, durch andere gemacht." Die Verwirklichung obiger Vibelworte foll nach einer wörtlichen Auffassung derselben geschehen. So rief er den Leuten, die ihren ländlichen Arbeiten nachgingen, zu: "Siehe da, sie lassen das ewige Leben und beschäftigen sich mit dem, was nur zeitliches Dasein fristet!") Gegenüber diesen Angaben bemerkt Abaji (im 4. Jahrh.): "Biele richteten fich nach Simon ben Jochai, aber es gelang ihnen nicht, aber Viele beherzigten die Lehre des R. Jomael und es glückte Ihnen."5) Auch das Schuloberhaupt Raba (f. d. A) ermahnte feine Jünger, feine Vorträge nicht in den Monaten Riffan (Frühjahr) und Tifchri (Berbfigeit) zu frequentieren, damit fie frei von Nahrungsforgen bas Jahr über werden.") Auch andere Lehrer ertlärten fich für die Auffaffung und Lehre R. Ismaels. So lehrte R. Jojua ben Chanaja: "Man lerne zwei Balachoth bes Morgens und zwei am Abend, es wird demfelben angerechnet, als wenn er bie ganze Thora erfüllt hätte."7) N. Jochanan (im 3. Jahrh.): "Wer den Ubschnitt des Echema (5. M. 6, 4) Morgens und Abends lieft, erfüllt das Gebot : und finne darin Tag und Nacht nach!"<sup>(8)</sup> Diesen Worten fügte er jedoch hinzu, daß man es vor dem Um Haarez (s. b. A.) verheimliche. Aber Raba entgegnete ihm: "Richt verheimlichen, es ift Pflicht, es ihm zu fagen, bamit auch er bem Bebote des Thora= ftudiums nachkomme.") c) Bon geschichtlicher Bedeutung ift das Dritte, was hierher gehört. Nach ber Besiegung des Bartochbaifchen Aufstandes (j. b. A.) burch Roms Uebermacht fahndete man nach den Bolts- und Gefeteslehrern, bie mehr ober weniger an dem Aufstande beteiligt waren. Man erließ Berfolgungs= editte, betannt unter dem Namen hadrianische Verfolgungseditte (f. d. A.), welche bie Vollziehung der jubischen Religionsgesete und die Ubhaltung von Lehrvorträgen (Beheim hielten die Synhedristen R. Tarphon, die bei Todesstrafe verboten. Alten, N. Joje Haglili und N. Afiba eine Verathung, was wichtiger sei, ob das Thorastudium ober die Gesetesvollziehung. Dieje Situng follte Aufschluß über bas Verhalten der Gesetheslehrer gegenüber diefen Verfolgungsedikten regeln. R. Tarphon fagte: Die Gesethat sei mehr als Die Gesetslehre, bas Besets= studium, aber R. Afiba und mit ihm fämtliche versammelten Gelehrten erklärten, daß das Geschstudium, die Gescheslehre, wichtiger sei als das Geschwerk, benn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gemara Berachot G. 35 B. <sup>2</sup>) Dajelbjt הנהג דרך ארץ. <sup>3</sup>) Gemara Menachoth G. 99 B. דברי תורה לא יהיו עליך חובה ואי אתה רשאי לפטור עצפך מהן. <sup>3</sup>) Gemara Menachoth Grflärungen von Zojephath voce לא יהיו עליך חובה ואי אתה רשאי לפטור עצפך מהן. <sup>4</sup>) Sabbath G. 33 B פניחין 5. 30 Berachoth G. 35 B. <sup>4</sup>) Dajelbjt. <sup>5</sup>) Mechilta 3u 2. Moj. 16, 4. <sup>5</sup>) Menachoth G. 99 B. im Namen bes N. Gimon b. Jochai; es jcheint, baß biefer Lehrer von jeiner früheren Lehre abstanb. <sup>6</sup>) Dajelbjt.<sup>6</sup>

die Lehre führe zur That. ) Bekannt ift, daß mehrere Volks- und Gesetzeslehrer nicht unterließen, Lehrvorträge öffentlich zu halten, was vielleicht mit diesem Beschluß der Synhedristen im Zusammenhange gestanden haben mochte. Mehreres siehe: "Pädagogisches."

Slud und linglud, hebraifd גרא ביש, Blud2); גרא ביש, böfes Glud3); audy: ריע מוליה beutlider, מול מול מול מול מול מול מול מולים, מעלי מולים, מולים, מולים, מולים, מולים, מולים, מולים, מולים, מולים אונה. geschick; griechisch Tozy arady und Tozy çaviy; lateinisch Fortuna secunda, Fortuna adversa. Der Glaube an "Glück und Unglück" im Sinne von Geschick, unabänderlicher Borherbestimmung, daß dem Menschen Gegenstände ohne Berbienft und oft gegen feinen Willen gutommen, ift mit der Annahme bei den Böltern bes Altertums von einer in ber Welt waltenden, unwiderstehlichen Raturmacht, ber Meuschen und Götter unterworfen find, eng verbunden. Es herrschte bei den Griechen und Römern ber Glaube an eine Schickfalsmacht unter bem Ramen alou poipa, Fatum. die jedem im voraus fein Loos bestimmt. Die Bölter des Orients, bie Chalbäer, Araber, Sabäer, Acgypter u. a. m. glaubten, die menschlichen Geschicke werben jedem einzeln burch bie Sterne angedeutet, so daß der gestirnte Himmel das aufgeschlagene Schickfalsbuch der Menschen ist, wo man über das Blück ober bas Unglück berfelben im voraus Aufschluß erhalten könne. Das Judentum erkennt diefen Schicksalsglauben nicht an; die biblischen Bücher bekänpfen ihn und weifen feine nichtigkeit nach. Die biblifche Gottesibee, die Gott als ben Berrn, Schöpfer und Leiter ber Belt und ihrer naturgefete verfundet und ben Denfchen als ein sittlich freics Befen hält, ift mit demfelben unvereinbar. Mah= nend lautet der Ausspruch in 5. M. 4, 19: "Daß du nicht deine Augen gegen den Himmel erhebst und siehst die Sonne, den Mond und die Sterne, das ganze Simmelsheer! Du wirst verleitet, sie zu verehren und ihnen zu dienen, bie der Ewige, dein Gott, allen übrigen Bölkern unter bem Simmel zuerteilt hat;"5) ferner Jeremia 10, 1: "Co fpricht ber Gwige, von bem 2Bandel ber Bölfer lernet nichts und vor ben Beichen bes Simmels ängstiget euch nicht, wenn fich auch bie Bölter vor ihnen ängstigen". Gott ist es, ber unfere Geschicke bestimmt. "Und fo erkenne es heute, und führe es beinem Herzen zu, daß ber Ewige Gott ist im Himmel oben und auf der Erde unten, sonst Keiner;"6) "Er spricht, und es geschieht; er besiehlt und es steht da;"7) "Richt ihr habt mich hier gesandt, sondern Gott; er sette mich zum Vater über Pharao, zum Gerrn seines Hauses;"8) "Erhalte bich nur," mahnt Jefaia, "mit ber Sulfe beiner Beschwörer und ber Denne beiner Zauberer — vielleicht wirft du bir nüten und dich aufrichten können. Du bift erschöpft trot ber Menge beiner Bläne; mögen fie aufstehen und bir helfen, bie ben himmel burchteilen, die Sterne beschauen und dir an jedem neumonde ver= tünden, was über dich tommen werde.") Die biblischen Bücher haben daher für "Glud" und "Unglud" in obigem Sinne nicht einmal eine Bezeichnung. Der eine Name 72, "Sad,"10) wird als Spruch Leas, der Tochter Labans, der im Sinne ber angebeteten Gottheiten ihres Baterhauses verfündet ist, zitiert, ohne fich ferner in den Lehren von dem Gottesglauben der Bibel zu wiederholen. Der Blückswunsch des Israeliten int da: "Gott segne dich!" "Der Herr mit dir, tapferer Held!" "D, Herr, lasse es glücken!" Erst das nachbiblische Schrifttum ber Juben, die Talmuden und Midrafchim, fprechen von "Glud" und "Unglud"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gemara Kidduschin S. 40 B. Sitre ju 5. Rof. 11, 13 Midrasch rabba jum Sohenliede 2, 14. באנד לידי טעשה 1. R 30, 11. מליטור טביא לידי טעשה 1) Midrasch rabba ju Koheleth S. 89a. voce ושליטור טביא לידי טעשה 4) (lemara Sabbath S. 156a. 5) Bergl. ben Commentar ju Iben Esra jur Stelle. 6) 5. R. 4, 39. 7) Bf. 33, 9. 8) 1. R. 24, 50. 7) Jefatas 47, 12, 13. <sup>10</sup>) 1. R. 30, 11.

und haben bafür Benennungen, die ber Aftrologie (f. d. A.), dem Glauben an bie Sterndeutung, entnommen zu fein scheinen. Es heißen baselbst "Glud, masol", מול מוב, Blanct, Stern, Glücksstern, beutlicher: "masol tob", מול מוב,2) ober "masala taba", מולא טבא, "Butes Glüd"; audy: "gad", גד, beutlicher: (י, ריע כול ferner: "Ilnglüd, Mißgefdid, masal bisch", כיש, 6) ober (, ריע כול ober, ידי טבא) auch מעל יום, אום man fpricht von einem "Glückstag", כוול יום, ) und einer "Gludsftunde", ard mit den Sprüchen: "Der Gludstag hat es bewirkt ; "11) "Die glückliche Stunde hat es gemacht." <sup>12</sup>) Ferner heißt es: "Die Planeten, Sterne find es, nach benen die Menschen erschaffen werden;" 13) "Alles hängt von ben Sternen im Himmel ab;14) Leben, Rinder und Nahrung find nicht vom Berdienst bes Menschen, fondern vom Gludsstern abhängig; "15) "Die Gludsstunde lächelt ihm;" 16) "Ziehe ein, mein Glück, und weiche nicht!" 17) "Wer nach der Glücksstunde brängt, dessen Glücksstunde wird von ihm weggebrängt;" 18) "Es giebt teine Pflanze, die nicht ihren Stern im Himmel hat, der sie schlägt, beeinflußt und ihr zuruft: "Wachfe!"19) "Das Glück macht klug, das Glück macht reich."20, Beachtenswert ift bie Darstellung bes Glückes, bie viel Bahres enthält: "Das Glück sieht nicht auf das, was vor ihm ist, auch nicht auf das, was über ihm ist, sondern auf das, was unter ihm ist; wie ein Mensch, der auf einer Leiter mit zurückgewendetem Scsicht herabsteigt;"21) ferner: "Welchen Vorteil hat ber Mensch von Bäufern und Schäten, wenn er nicht von einem Gludoftern begünftigt wird ; "??) "Wer ba erschrickt, obwohl er nichts sieht, sieht es fein Planet, "Gludsstern; 23) "Das Glud zweier (Menfchen) ift ftarter;" 24) "Alles hängt vom Glud, Gluds= ftern, Planet, ab, auch die Thora in dem Synagogenschrein."25) So kennt man gludliche und ungludliche Tage und Stunden, welche bie Geschide bes Menfchen bestümmen. Auf der Schreibtafel des Lehrers R. Josua b. Levi (im 3. Jahrh.) in Palästina, heißt es, stand verzeichnet: "Wer am Sonntag geboren ist, zeichnet sich von andern aus." Hierzu bemerkt der Lehrer R. Alchi (im 4. Jahrh.): "Dima und ich waren an einem Sonntage geboren, jener wurde ein Räuberhauptmann und ich ein Schuloberhaupt."26) Am Sonntag wurden Licht und Finsternis geschaffen. Wer Montag geboren wird, wird jähzornig; wer Dienstag geboren wird, wird reich und wolluftig; am Mittwoch, der wird flug und heiter;27) am Donnerstag, der wird fleißig Liebeswerke ausüben; am Freitag, der wird ftrebfam nach Gutem, und endlich am Sabbat, der ftirbt an einem Sabbat. Raba meint, er wird ein Beiliger werden. Gegen diefe Angaben bemerkt R. Chanina: "Behet hin und faget R. Josua b. Levi, nicht ber Gludsstern bes Tages, fondern

<sup>1</sup>) Sabbath G. 156a. <sup>3</sup>) Sabbath G. 156a. <sup>a</sup>) Targum Joruschalmi gu 1. M. 30, 11.
<sup>4</sup>) Gemara Sabbath G. 65b. Nidda G. 56a. <sup>b</sup>) Targum Jonathan gu 1. M. 30, 11.
<sup>6</sup>) Targum Koheleth gu 9, 3. <sup>7</sup>) Taanith G. 29b. <sup>a</sup>) Midrasch rabba gu Koheleth voce xugun unb rugn. <sup>9</sup>) Sabbath G. 156a. <sup>10</sup>) Dafelbft. <sup>11</sup>) Dafelbft. Masol jon gaurem. <sup>13</sup>) Dafelbft. Masol Schaah gaurem. <sup>13</sup>) Dafelbft. Masol schaah gaurem. <sup>13</sup>) Targum gu Koheleth 7, 15.
masli deisbru behaun insche. <sup>14</sup>) Dafelbft gu Koheleth 27, 1, 2. magn gu Koheleth 7, 15.
Kule bemasle talje milse. <sup>15</sup>) Moedkaton G. 28a. <sup>17</sup>) Sabbath G. 67a gud gdi usanik lo
<sup>16</sup>) Berachoth G. 7a. <sup>15</sup>, myn gwng, <sup>17</sup>) Sabbath G. 67a gud gdi usanik lo
<sup>18</sup>) Berachoth G. 64a. <sup>19</sup> Sabbath G. 156a. <sup>19</sup>) Midrasch rabba
<sup>19</sup>) Midrasch rabba
<sup>19</sup>) Sabbath G. 156a. <sup>10</sup> Sabbath G. 10c. <sup>20</sup>) Midrasch rabba
<sup>19</sup>) Targum gu Koheleth 3, 10, <sup>10</sup> (10, <sup>21</sup>) Sabbath G. 156a. masol machkim, masol maschir. <sup>2</sup>) Midrasch rabba
<sup>19</sup> Midrasch rabba
<sup>10</sup> Midrasch rabba
<sup>10</sup> Midrasch rabba
<sup>11</sup> Targum gu Koheleth 3, 9 unb Midrasch rabba bafelbft. <sup>23</sup>) Megilla G. 3a. <sup>24</sup>) Baba
<sup>19</sup> Sabbath G. 156. <sup>25</sup>) Ma wurben bit Simmelslichter erjdaffen.



ber ber Geburtsstunde wirkt ein. Wer unter bem Planeten ber Sonne geboren wird, wird mit Schönheit begabt sein; er ift und trinkt von eigenem Gut, seine Beheimniffe werden offenbar; follte er ein Dieb fein, fo ist er nicht gludlich. Mer unter bem Planeten Benus geboren wird, der wird reich und wolluftig. Wer unter der Regierung des Mertur geboren wird, wird erleuchtet und flug fein; unter der Regierung des Mondes, lernt Ungemach ertragen; er baut und reißt nieder, reißt nieder und baut auf; er ißt und trinkt von fremdem Gut, feine Bebeimniffe bleiben verborgen und er ift als Dieb gludlich. Endlich, ift er unter ber Herrschaft des Saturn geboren, so werden scine Pläne vereitelt; auch die Anschläge Anderer gegen ihn werden vereitelt. Wer unter der Stunde des Jupiter geboren wird, wird ein Gerechter werden. Wer unter ber Stunde des Dars geboren wird, der wird Blut vergießen; nach Andern wird er ein Räuber oder ein Richter." 1) Wir bemerken hierzu, daß die Alten sieben Planeten in folgender Drbnung annahmen: Saturn, Jupiter, Mars, Sonne, Benus, Merkur und Mond. Die Stundenordnung, in welcher sie regieren, beginnt mit der Schöpfung der Himmelslichter, d. i. Mittwoch, so daß in der ersten Stunde (bei uns von 6—7 11hr morgens) Saturn herrscht; in der zweiten Jupiter; in der britten Mars u. s. w., alfo 7 Planeten in 7 Stunden. So geht biefer Cyclus immer weiter, fo daß in ber Nacht die Planeten in folgender Reihenfolge regieren : Mertur, Jupiter, Benus, Saturn, Sonne, Mond und Mars, nämlich in ber ersten Stunde am Abend bes fiebenten Tages (6-7 11hr) Mertur; in der ersten Stunde des Abends auf Montag Jupiter u. f. w. Wie hier von glücklichen und unglücklichen Stunden und Tagen gefprochen wird, fo werden auch gewiffe Monate als gludliche und wieder andere als unglückliche bezeichnet. Der Monat "Ab", an dem zwei mal Jerusalem zerstört wurde, ist ein unglücklicher Monat, an dem man sich jedes Unternehmens enthalten foll; bagegen ift ber Monat "Ubar," wie bies bie Geschichte Mordechas im Buche Efther barthut, ein glücklicher für neue Unternehmungen.2) Als Ungludsboten murden ferner angefehen: Die Sonnenfinfternis für alle Bölter; bie Berfinsterung bes Mondes für Israel, weil die Israeliten nach dem Monde rechnen; aber bie Bölker nach ber Sonne; beibe murben mit einem Lehrer verglichen, ber mit ber Beißel in der hand in die Schule tritt. Ift eine Berdunkelung am öftlichen Himmel, fo ift es ein bojes Beichen für bie Bewohner des Oftens; am westlichen himmel - für die Bewohner des Beftens; in der Mitte des Firmaments — für alle Erdbewohner. Ein Vorzeichen des Krieges ist das blut= rote Aussehen der Sonne; der Hungersnot das graue Aussehen derselben; die Verdunkelung beim Sonnenuntergang ist ein Zeichen des fernen Strafgerichts, dagegen beim Sonnenaufgang — das des baldigen Eintreffens desselben. Nach andern ist es umgekehrt.<sup>3</sup>) Im allgemeinen lauten die Angaben über glückliche und ungludliche Tage: Es find günftig Montag und Donnerstag zum Aberlaffen, aber nicht Dienstag; ebenso nicht der 4. Tag der Woche, dann ein 4., 14. und 24. Tag des Monats u. a. m. Der Ensluß des Glückssternes eines Menschen ändert sich, sobald berselbe in eine andere Gemeinschaft getreten ist; es erfolgt eine Modifitation besselben.4) Sonft war der Glaube an das dem Menschen vorher= bestimmte Glud oder Unglud fo ftart, daß ein Gelehrter feine Krankheit lange verschwiegen erhalten wiffen wollte, weil er bei der Verkündigung derfelben eine Berschlimmerung befürchtete.<sup>5</sup>) Andererseits wollte der Bruder des Lehrers Raba in feiner Krankheit von einer Fürbitte für sich zu seiner Genesung nichts wissen.

י) Pesachim E. 94b und E. 118b und Tosephta dajelbst. \*) Taanith E. 29b. \*) Gemara Pesachim E. 94b und E. 118b. Tosephta dajelbst. \*) Gemara Sabbath E. 146a. \*) Nedarim E. 40. כי היכי דלא לחרע מוליה.

"3ch bin," fagte er, "meinem Glücksftern, 5m, überliefert, und ba wird nicht mehr auf mich geachtet. "1) Ebenso ruft Abaji scinem Zeitgenoffen und Rollegen R. Bapa qu: "Du bift im Glucke, ber Dämon wird bir nicht schaden können."?) Von diefer Macht der Bestimmung des Glückes oder Unglückes werden zwei Erzählungen gebracht. Der gelehrte R. Eleafar ben Padath lebte in drückender Armut. Da hatte er einen Traum, wo Gott ihm erschienen war, dem er die Unerträglichkeit feiner Not klagte und um ein befferes Loos bat. "2Bunfcheft bu," lautete bie Antwort barauf, "baß ich bie ganze Schöpfung zerftöre und biefelbe von neuem entstehen laffe, bann tonnte es vielleicht geschehen, bag bu einen beffern Glücksstern erhältst " Darauf rief ber Angeredete aus : "So viel mußte gescheben und dann erft noch ein Bielleicht? Ich verzichte lieber barauf und ertrage weiter ben Druck ber Armut." 3) Eine andere Erzählung darüber lautet: Joseph, Der Sabbatverehrer,4) hatte einen fehr reichen nachbar, bem von einem Chaldäer prophezeit murbe, baß feine Reichtumer einem Frommen zufallen werben. Er veräuferte barauf fein Bab und Gut und taufte fich für deffen Erlös eine Perle, bie er an feinem Turban befestigte. Allein auch dieje Borficht rettete nicht feinen Bei Gelegenheit einer Flußfahrt, die er unternahm, verlor er feinen Reichtum. nach einer Zeit brachte man in feinem Orte Fische zum Verkauf. Turban. Der einzige Räufer für dieselben mar Joseph, der Sabbatverehrer. Aber welche Ueberraschung! Beim Deffnen des Fisches fand er jene teure Berle, die ihm den ganzen Reichtum des Nachbars zuführte. Wir kommen nun zur Frage, wie ver= halten fich biefe Angaben zur biblifchen Gottesibce, den oben zitierten Lehren und Sprüchen aus dem Schrifttum der biblischen Bücher, die den Glauben an das Glück, an einen Glücksstern als einen Aberglauben des Beidentums, einen Absall von dem biblifchen Bottesglauben bezeichnen? Sind die Bolts= und Befeteslehrer der Juden im 2., 3. und 4. Jahrhundert, benen diefe zitierten Aussprüche und Erzählungen zugeschrieben werden, über bas Bibelwort hinausgegangen? Wir verneinen bies eutschieden, ba fie diefen Glücksglauben als Aberglauben bezeichnen und ibn ftreng verbieten. So lehrten fie: "Weshalb foll man die Sterndeuter, die Chaldäer, nicht anfragen?" Es heißt: "Sanz follft du fein mit dem Ewigen, deinem Gotte;" (5. M. 18, 10)5) ferner: "Wer von ben Magiern etwas lernt, hat ben Lob ver= bient."6) Aber ber in obigen talmubischen Lehren und Sprüchen angegebene Bludsglauben, ber Glaube an ben Gludsftern, an ben Ginfluß ber Sterne und Blaneten auf bie Geschicke bes Menschen wird in einem andern, ben heidnischen Glauben davon negierenden Sinne gelehrt und vertündet. Man dachte sich die Simmelskörper, Sterne und Planeten, als belebte Wefen mit höheren Kräften, bie durch geheime Kräfte auf die Menschen verschieden wirten. Dieje Himmels= förper find Diener Gottes, des Serrn der Belten und feiner Gefete, Die feine Anordnungen, Befehle, ausführen. Die Geschide bes Denschen, Glud und Unglud, find bie von Gott ausgehenden Bestimmungen, bie durch bie Sterne und Planeten jur Ausführung tommen. Der Glaube an Glud und Unglud, an einen Gluds= ober Unglücksstern ist weiter nichts als der Glaube an die göttliche Borherbestim= mung ber menschlichen Geschide. Es ist bier ber heibnische Schickfalsglaube nach



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Moedkaton G. 28. <sup>2</sup>) Pesachim G. 115b. Abaji ging mit feinen Freunden um bie Mittagssfunde aus. R Papa ging zu feiner Rechten und R. Huna zu feiner Linten. Der Dämonenwind Reteb Meriri erhob fich. Gonnell schob Abaji ben R. Huna nach ber rechten Gette und den R. Papa auf die linte Geite, die gefährlicher war. Barum ich da, rief diefer, wenn diefe Gette bedroht wird? Beshalb foll ich der Gefahr ausgesetzt werden? Da lautete barauf oblge Antwort. Barumt G. 25a. יוסף כולי האי ואולי – כולי האי ואולי ' נרחא לד דאפכי עלכא ואולי – כולי האי ואולי Gemara Sabbat G. 119. הלומר דבר מן המגיש חייב מיתה Sote G. 75.

ber biblischen Gottesidee umgestaltet und gewissermaßen judaisiert. Das judische Sebetbuch bat Gebetsstücke aus bem 4.-6. Sabrhundert, welche von dem Himmels= törper, dem Himmelsheere fagen: "Alle stehen in der Höhe der Welt und hören allesamt in Shrfurcht die Worte des lebendigen Bottes, des Weltenkönigs . . . ., sie alle vollziehen den Willen ihres Schöpfers." 1) Nur in biefem Sinne mird ber Slücksglaube im Judentume zugelaffen und gelehrt; der Glücks= oder Ungläcks= ftern vollführt die Anordnungen, die Befehle Gottes, die göttliche Vorherbestimmung ber menschlichen Geschide. Co lehrte H. Chanina: "Os giebt für Israel einen Bludsstern, einen Planet, ber von oben herab ihm Glud oder Unglud zuführt. "?) Doch gab es noch immer viele Bolts= und Gefeteslehrer in ber talmubifchen Beit, bie auch gegen biefen modifizierten Gludeglauben auftraten und benfelben aus ber Mitte ber Juden gebannt wiffen wollten. N. Akiba, Samuel, Rabh, R. Jochanan, R. Nachman bar Jizchak, R. Juda u. a. m. lehrten nachdrücklichst: "Es giebt teinen Planeten, Glückssternglauben, für Israel; "3) sie begründeten ihre Begenlehre auf den oben schanzeichen "Bibelvers Jeremia 10, 2: "Fürchtet euch nicht vor den Himmelszeichen, wie die Heiden, die sich vor ihnen fürchten." Andere knüpfen diese Gegenlehre an die Worte 1. M. 15, 5: "Und er führte ihn hinaus" mit der Erklärung: "Gott sagte zu Abraham: gehe weg, laffe ab von beiner Aftrologie, denn für Israel giebt es keinen Glücksglauben. Gründeft bu beinen Glauben auf ben Umftand, daß ber Planet Jupiter, prz, im Weften fich zeigt, ich andere und bestimme feinen Plat im Dften."4) Doch wird auch nach ber ersten Annahme bes Glaubens an einen Bludsstern von allen Seiten zugegeben, daß diefe Vorherbestimmung anch durch Tugendwerke und Befferung des Bandels geändert werden kann und nicht zur Ausführung zu kommen braucht. Es war dies eine Gegenlehre zur Regierung des heidnischen Glaubens vom Geschick and Schickfal, Fatum, deffen Bestimmungen als unabänderlich gehalten wurden. Wir haben die Aussprüche und Lehren barüber in den Artikeln: "Bestimmung," "Krankengebet," "Leiden," "Lohn und Strafe" gebracht und bitten, diefelben dort nachzulefen. Mehreres siehe: "Sterndeutung" und "Aberglaube."

Gluds:, 28ett: und Gewinnipiele. I. Ramen und Arten. Im biblifchen Schrifttume tommt von Bluds-Bett- und Gewinnfpielen nichts vor; fie waren den Jöraeliten während bes ersten jüdischen Staatslebens in Paläftina und noch Jahrhunderte nachher fremd. Erft gegen die Mitte bes zweiten jübischen Staatslebens mochten diefelben durch die Griechen bei den Juden eingeführt worden sein. Eine Bürgschaft für diese Annahme sind die griechischen Benennungen der= felben im talmudischen Schrifttume. Es werden vier Arten von (Blude- und Bettspielen genannt, von benen zwei griechische Namen haben. Es find dies: 1. das Bürfelspiel, Rubaja, קוביא, griechisch ביוויא von bem ber Würfelspieler: "Reffacet Betubaje, בקוביא, beißt; 2. das Brettfpiel "Bfephos" פספם, griechijch chiquos, Steinchen am Brettspiel,") von dem der Brettspieler: anmen בפיספסין, "Spieler mit Steinchen" heißt,") und wird in Bezug auf moralifche Berurteilung desselben gleich dem Würfelspiel gehalten.8) Auf einer Tafel waren

ł

י) Morgenigebet im jüblidien Gebetbudi: בולם עומדים ברום עולם ומשמיעים ביראה: Sabbath (\* יחד בקול דברי אלהים חיים ומלך עולם-וכלם עושים באימה וביראה רצון קונם (\* יחד בקול דברי אלהים חיים ומלך עולם-וכלם עושים באימה וביראה רצון קונם (\* יחד בקול דברי אלהים חיים ומלך עולם-וכלם עושים באימה וביראה רצון קונם (\* יחד בקול דברי אלהים חיים ומלך עולם-וכלם עושים באימה וביראה רצון קונם (\* יחד בקול דברי אלהים חיים ומלך עולם-וכלם עושים באימה וביראה ביום (\* יחד בקול דברי אלהים חיים ומלך עולם-וכלם עושים באימה וביראה רצון קונם (\* יחד בקול דברי אלהים חיים ומלך עולם-וכלם עושים באימה וביראה רצון קונם אין מול לישראל (\* יחד מופלטות) (\* יחד מול לישראל (\* יחד מול לישראל ליה במורח ליש מאצטננינות לים אין מול לישראל (\* משלך מאי דעתך דקאי צרק במערב איבעית מהדרינא ואוקימנא ליה במורח (\* משלך מאי דעתך דקאי צרק במערב איבעית מהדרינא ואוקימנא ליה במורח Sabbath (\* שלך מאי דעתך דקאי צרק במערב איבעית מהדרינא ואוקימנא ליה במורח (\* משלך מאי דעתך דקאי צרק במערב איבעית מהדרינא ואוקימנא ליה במורח (\* משלך מאי דעתך בקאי צרק במערב איבעית מהדרינא ואוקימנא ליה במורח המורס (\* משלך מאי דעתך במורח המורס (\* משלף מאי דעתך בקאי צרק במערב איבעית מהדרינא ואוקימנא ליה במורח (\* משלף מאי דעתך בקאי צרק במערב במורח מורס (\* משלף מאי דעתך במור מורס (\* משלף במור מורס (\* משלף במורח המורס (\* משלף ביובי זהו המשחק בפיםין ליסו ליסו מורס (\* משלף ביובי זהו המשחק בפיםין ליסו ליסו מורס (\* משלף ביובי זהו המשחק בפיםין ליסו מורס (\* משלף ביובי זהו המשלף ביום ליסו מורס (\* משלף ביום ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס (\* משלף ביום ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס (\* משלף מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס (\* משלף מורס ליסו מו מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס מווס מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מורס ליסו מו

zwölf Linien gezogen, auf welche bie Steinchen vorgeschoben wurden. 1) 3. Das Brettipiel mit Schalen von Müssen und Granaten, בקליפי אגוזים ורכונים ber Spieler mit denfelben hieß: "Spieler mit Schalen von Ruffen und Granaten"?) ורמונים בקליפי אגוזים ורמונים. 4. Taubenflugwette, משחק בקליפי אגוזים. 3) Man richtete Tauben zum Schnellflicgen ab; man wettete, welche Taube bie andere im Schnellfliegen überholen werbe.4) Rach einer andern Erklärung war bie 2Bette, baß man ein Bogelnest aufstellte, um fremde Tauben herbeizuloden.5, 5. Gluds= fpiel, eine Art Lotto, wo einer größern Portion eine fleinere gegenüber gestellt wurde,6) unter folgendem Verfahren. Es bezeichnet Seder ber Unwefenden fur fich ein Objekt; ein Fremder, ber zufällig eintritt, legt biefe bezeichneten Objekte auf bie Portionen, wonach die Verteilung berfelben geschicht.7) Rach einer andern Erklärung verzeichnete man auf Holzstäbchen die Namen ber Unwesenden, worauf bann gelooft wurde.8) 6. Rüffe: ober Lepfelfpiele שחוק באגווים ובתפוהים, bie meist von Frauen gespielt wurden. Man ichob Ruffe ober Aepfel nach einem Ziele hin.9) Diefen reihen wir die bei den Juden üblichen Spiele im Mittel-alter an. 7. Das Mühlenspiel. Dasselbe wird im 11. Juhrhundert von Salomo Sizchaki, genannt Hafchi, erwähnt<sup>10</sup>) und besteht aus bem Schieben von kleinen Steinchen ober Hölzchen auf hierzu gezeichneten Linien. Dasselbe wurde von Rindern gespielt. 8. Das Schachfpiel. Dasjelbe wird zuerft ebenfalls von Salomo Jizchafi, genannt Raschi, im 11. Jahrhundert erwähnt. 11) Derselbe bezeichnet es als ein Spiel der Frauen. nach dem Buche der Frommen N. 400, von N. Jehuba aus Paris gegen Ende bes 12. Jahrh., war bas Schachfpiel auch eine liebe Beschäftigung ber Männer in Frankreich. Bei ben judischen Philosophen wurde es in Ehren genannt, von Jehuda Halevi (1085—1140).12) Abraham Ibn Esra (1093—1167) verherrlicht basselbe in einem Gedichte. Rach ihm wurde bie Theorie bes Schachspiels in einer Schrift ausführlich behandelt. 13) קלפים heißt "Pergament" und קלף heißt "Pergament" und find die Pergamentblättchen, auf denen die Rartenfiguren gezeichnet waren. So fpricht der Mainzer Rabbiner Jakob Halevi gegen Ende des 14. Jahr= hunderts in feinen Predigten von dem Kartenspiel.<sup>15</sup>) Ausführlicheres über bas Kartenspiel unter den Juden in Italien haben wir in den Schriften von Leon de Modena und in den Nachrichten über jeine Lebensweise. 1593 bekleidete er in Benedig bas Amt eines Lehrers und Predigers bei ber judischen Gemeinde bafelbft. Gegen das Rartenspiel fcbrieb er ichon in feinem 14. Jahre ein Bamphlet, boch versiel er später -bemfelben felbst, von dem er bis in bas hohe Alter nicht laffen tonnte. 16) In Deutschland beschäftigten fich Juden mit ber Fabritation



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rady Brof. Franz Delitzich, ber es für bas römtiche Ludus duodecemorum scriptorum hält. Bergl. bas Lit.-Blatt bes Orients 1, 51. <sup>2</sup>) Sanhedrin G. 24B und Jeruschalmi Rosch Haschana I G. 57a. <sup>3</sup>) Sanhedrin G. 25a. <sup>4</sup>) Dafelbit. <sup>5</sup>) Dafelbit nach einer auberen Angabe Mischna (Ommentar Bafelbit. <sup>6</sup>) Midrasch rabba zum Riagelted G. 43c. <sup>9</sup>) Gemara Erubin G. 104a (המור באבווים ובתפורום אווים המשרקות באבווים ובתפורום (המור באבווים ובתפורום גם לא מור באבווים המשרקות באבווים ובתפורום אווים (המור באבווים המשרקות באבווים ובתפורום אווים (המור בינגד מור בינגד מור בינגד מור בינגד מור בינגד מור המור שלים (המור בינגד מור בינגד מור המור בינגד מור המור בינגד מור המשרקות באבווים ובתפורום (המור בינגד מור בינגד

von Spielkarten. So überreichte im Jahre 1520 ein Joseph Jud dem Gouver= neur einer Stadt am Rhein eine Betition, daß seinem Schwiegersohne Meyer Chajim, der das Rartenmalen geschäftlich betrieb, Schutz gegen den Import von fremden Rarten aus dem Auslande gewährt werde. 1) II. Verurteilung und Berbote. Die Verurteilung diefer Arten von Glückspielen ließ nicht lange auf fich warten. Der ernfte Sinn der Juben und bie ehrliche Weife ihrer Erwerbsthätigkeit2) fahen bald in folchen Spielen, befonders, wenn biefelben gewerbsmäßig betrieben wurden, eine Art Beraubung des Einen durch den Andern. Gegen griechifche Spiele herrichte noch unter ben altftrengen Juden eine Boreingenommen= heit aus alten Beiten, bie fich von Geschlecht auf Geschlecht vererbt hatte.3, Der griechifche name für "Bürfelfpiel," xufein, grier, wurde fpäter eine allgemeine Benennung für jedes Glücksspiel. Als Grund des Verbots irgend eines Glücks= fpiels hieß es furzweg: "wegen אקוביא, beutlicher קוביא. "4) Go werden neben andern, welche den Juden zur Beugenausfage, Zeugnißablegung untauglich machen, zwei Spiele mit griechischen Namen besonders genannt: 1. das Burfelfpiel קוביא, und 2. bas Brettfpiel ליקעטכ, Bjephos, בכפם, Die andern haben hebräische Namen als 3. B. die Taubenslugwette, מפריחי יונים u. a. m.5) Als Grund ber Verbote wird angegeben, weil der Spieler mit dem Hingeben bes Spieleinfages nicht ernftlich fein Befigrecht besfelben bei etwaigem Berfpielen auf= zugeben gesonnen war; er daher auch das Recht hat, seine Ginlage zurückzufordern.6) Ein anderer Gesetsehrer im 4. Jahrh., Rab Schescheth, giebt als Ursache des Verbots an: "weil der Spieler von Profession sich nicht mit dem, was für die Welt nütlich ist, beschäftigt.<sup>7</sup>) Ein Gesetselehrer des 3. Jahrh., R. Jehada ben Jlai (s. d. A.), erklärt dieses Verbot von Glücksspielen, das den Spieler zur Zeugnisablegung unfähig macht, dahin, daß dasfelbe sich nur auf ben Spieler von Profession beziehe.8) Diese nähere Bestimmung des Verbots wurde als Gefet betrachtet und auf fämtliche Glücksspiele bezogen. 3m Allgemeinen war der Abscheu vor Glücksspielen bei ben Juben so allgemein, daß "Würfelspieler", hebräisch: "gleichbedeutend mit "Dieb" und "Schurke" galt.9)

Sottesreich, (", ατότια των δεοῦ, auch Simmelreich (ατότια των δεοῦ, auch Simmelreich (", ατότια τῶν ουρανῶν; fpäter: Reich des Allmächtigen bilden die Beissaungen von der Ausbreitung der im biblischen Schrifttum vertündeten religiös=ethischen Heilsstistung aus der Mitte des israelitischen Bolkes über alle Bölker, von dem Hervorgehen und dem Eintritt des Gottesreiches, des Reiches, wo Gott in seiner Einheit und Geistisseit als Beltenherr, Weltenschöpfer, Beltenerhalter und Beltenregierer von allen Menschen anerkannt und verehrt wird, wo die geläuterte Gottesidee mit den Lehren und Geschen des gleichen Rechts für Alle, der Einheit und Freiheit des ganzen Menschengeschlechts — die Bölker zu Werfen des Rechts und des Friedens, der gegenseitigen Achtung und ber allgemeinen Menschenliebe — vereinigen werden. Wir lefen darüber: "Wenn

<sup>1</sup>) Bon blejem Borjall įpricht auch Rouchlin. <sup>2</sup>) Siehe: "Uderbau," "Sandwerf," "Mrbeit." <sup>3</sup>) Siehe ble Artifel "Griechentum" und "Sellenismus;" auch "Serodes." <sup>4</sup>) Gemara Sabbath S. 149 B. <sup>5</sup>) Siehe oben. <sup>6</sup>) Sanhedrin S. 24 B. (ה לפי שאין עסוקין בישוב של עולם <sup>1</sup>) Dajelbit <sup>6</sup> לפי שאין עסוקין בישוב של עולם בוכון שאין להם אוכנת אלא הוא אבל יש להן Dajelbit <sup>6</sup> לפי שאין עסוקין בישוב של עולם <sup>2</sup> Bur Literatur über Glüdsipiele verveijen wir auf Fürst, Drient 1840 Rr. 4; Stein, Freitag Abend 1859; Loew, Lebensalter S. 323 u. 279. Musführliches burüber: Cohen im Literaturblatt der Jsr. Bochenichrift, Jahrg. 18, Nr. 27, 28 u. 29. <sup>9</sup> Gemara Cholin S. 91B (<sup>1</sup>) <sup>1</sup> קביוסטוס 1. (fr. 28, 5. <sup>11</sup>) So in Gemara Berachoth <sup>6</sup>. 13a. <sup>15</sup>) So im Gebet Alenu (j. b. 24.).

33



ich umwandle den Bölkern die Sprache zu einer geläuterten, daß sie alle im Namen Gottes rufen, ihm in Einheit zu bienen;") "Und es wird ber Ewige Rönig fein über die ganze Erde, an diefem Tage ist ber Ewige eins und fein Name eins. "2) Die Grundzune biefes Gottesreiches stellt ber Dofaismus3) in bem Künfbuch (Bentateuch) auf; es find die Lehren feiner Gottesidee, die Ausfprüche über die Einheit,4) Gleichheit, Freiheit aller Menfchen,5) die Gefete bes gleichen Rechts und ber Sittlichkeit, der Nächsten= und Fremdenliebe (f. b. A.), ber Armenfürsorge und der gegenfeitigen Hülfe6) u. a. m. mit den zu ihrem Coupe und ihrer Aufrechthaltung geschaffenen Inftitutionen in allen Bestalten und Abftusungen.7) Die Ausbreitung dieses religiöszthischen Gemeinwefens mit feinen bildenden und beglückenden Beilsgütern über alle Länder und Reiche bildete bas begeisterte Ausschauen, bas hinreißende 2Bort, die fehnsuchtsvolle hoffnung ber Bropheten, Pfalmisten, der Volts- und Besetslehrer, der Dichter und Philosophen des israelitischen Volkes in allen Zeiten seines Geschichtslebens in Palästina, Babylonien, Alexandrien und Rom. Das israelitische Bolt wurde zum Träger und Bertünder biefer religios-ethifchen Beilestiftung für bie ganze Denschbeit berufen.8) Es follte in feiner Mitte diefelbe errichten und verwirklichen und fie fo in ihrer fegnungsvollen Gestalt den Böltern zur Annahme vorführen. "Und nun, so ihr höret auf meine Borte und meinen Bund beobachtet, follet ihr mir werden ein Reich von Prieftern, ein heiliges Bolt."9) Bon ihrer Ausbreitung über alle Bölter hören wir: "Und es geschicht am Ende ber Tage; fest fteht ber Berg des Gotteshaufes, er ragt unter den Sügeln hervor und ju ihm ftromen alle Nationen. Es wandeln viele Bölfer und fprechen: "Laffet uns hinziehen auf ben Berg des herrn, in bas haus des Gottes Jatobs. Er belehre uns von feinen Wegen, daß viele wandeln auf feinen Pfaben, benn von Bion gebt bie Lehre aus und bas Bort Gottes aus Jerufalem Er richtet zwifchen ben Bolfern, entscheidet unter den nationen; fie ichmieden ihre Schwerte ju Sicheln und ihre Svieße zu Winzermeffern. Rein Volk erhebt gegen bas andere das Schwert und fie lernen nicht mehr ben Rrieg. "10) Deutlicher wiederholt fich biefe Berheißung in Jeremia 16, 19—26: "Zu bir kommen die Bölker von den Enden ber Erde und sprechen : "Lüge ist's, was unsere Bäter unter uns vererbten, Richtiges, was nichts nützt. Vermag wohl ein Mensch sich einen Gott zu machen, und sie find feine Götter." Ferner Seremia 3, 17: "Zu jener Zeit nenut man Serusalem "Thron des Herrn!" Dorthin versammeln sich alle Völker im Namen des Ewigen, fie wandeln nicht mehr in ber Berftodtheit ihres bofen gerzens." Rurger und eindringlicher lefen wir in Jefaia 45, 22-24: "Bei mir habe ich es geschworen, Heil ift aus meinem Munde gekommen, ein Wort, das nicht zurück= fehrt; mir wird jedes Rnie fich beugen, jede Junge foll bei mir fchmoren." Ferner baselbst 56, 7: "Und ich bringe sie auf den Berg meines Seiligtums, erfreue sie in dem haufe meines Gebetes, ihre Opfer find zur Gnade auf meinem Altar, benn mein Haus wird bas haus bes Gebetes aller Bölfer genannt." Einen mächtigen Wiederhall erhielten diese Prophetenstimmen in dem Schriftum ber griechisch gebildeten Juden in Alexandrien und an anderen Orten in der letten Salfte des zweiten judischen Staatslebens in Palastina. Philo, der Philosoph in Alexandrien (gegen 20 vor), ruft begeiftert aus: "3ch glaube, bie Denfchen werden ihre eigenen Gebräuche unterlaffen, ihre väterlichen Sitten aufgeben und nur diefe Gefete noch verehren. "11) Gleich Sefaia 11 fpricht er von bem weithin

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zephama 3, 9. <sup>2</sup>) Sacharia 14, 9. <sup>3</sup>) Siehe: "Lehre und Geseht". <sup>4</sup>) Siehe: "Menichen". <sup>4</sup>) Siehe: "Freiheit" und "Gleichheit." <sup>6</sup>) S. d. <sup>4</sup>) Siehe: "Staat". <sup>5</sup>) Siehe: "Erwählung Jsraels." <sup>9</sup>) 2. M. 19, 5, 6. <sup>10</sup>, Jesaia 2, 1-4. <sup>11</sup>) Philo, Vita Mosis II. S. 136, M.

sich erstreckenden Frieden in dieser Zeit: "Die Thiere werden ihre Raubgier und ihre gegen den Menschen angeborene Wut verlieren, wo der Mensch den Feind, das Thier in sich, wird bessiegen gelernt haben."1) Die Sibyllinen haben darüber: "Und dann werden sie vor dem großen, unsterblichen König,

"Und dann werden sie vor dem großen, unsterblichen König, "Gott, das schimmernde Knie zur Erde, der nährenden, beugen "Und in des Feuers Glut stürzt jeglich Gebilde der Hände.<sup>2</sup>) "Auf und fallt allesamt auf die Erde und lasset uns anslehn "Den unsterblichen König, Gott, den großen und höchsten. "Lasset zum Tempel uns senden; denn er allein ist der Herrscher; "Lasset uns all das Geset des höchsten Gottes erwägen; "Denn das gerechteste ist's von allen hienieden auf Erden. "Wir aber hatten vom Weg des Unsterblichen irrig entfernt uns;

"Ehrten der hände Gebilde, erfüllt vom thörichten Sinn.

"Elendes Hellas, fo höre doch auf, dich ftolz zu erheben; "Bu bem Unfterblichen flehe, dem Hochherzigen, und nimm in Acht dich.

"Nicht wird Krieg mehr, nicht Trockenheit fürder auf Erben, "Nicht mehr Hunger, und nicht der Früchte zerstörende Hagel, "Sondern ein großer Friede herrscht auf der sämtlichen Erde."3)

So erhält das Gottesreich als das "Meffiasreich" ader "Jukunftsreich" feine weitere ausführliche Darftellung. 2Bir haben in den Artikeln: "Meffias," "Deffiaszeit" und "Jufunft" ausführlich die Aussprüche darüber, auch die des talmudischen Schrifttums, angegeben und bitten ben Lejer, diefelben bort nach= Begen Ende des zweiten jüdischen Staatslebens in Palästina versuchten zulesen. mehrere Volksführer, die sich als Meffiasse (f. d. A.) ausgaben, das Gottesreich mit Waffengewalt herzustellen. Dieselben faßten ben Begriff von "Gottesreich" im politischen Sinne auf, als Gegenfat von "Menschenreich", wo nicht der Mensch, sondern Gott allein als König und Herr anerkannt und verehrt werden soll. "Nieder mit der Herrschaft des Menschen über Menschen, Gott allein sei unser Gerr!" lautete deren Ruf.4) Im Gegensate zu dieser Richtung lehrten und mahnten die Bolks- und Gesetgeslehrer biefer Zeit, von jeder gewaltfamen Aufrichtung des Gottesreiches abzustehen, ba nur durch Gott die Zunahme von Er= tenntnis erfolgen könne,5) eine Mahnung, die wir schon im Propheten Sacharia finden: "Richt burch Macht, auch nicht burch Kraft, fondern nur durch meinen Geift. "6) Die Richtigkeit desselben bezeugt die Geschichte; sie hat es mit unver= löschbarer Schrift für ewige Zeit verzeichnet. In dem Sahrhundert vor und nach der Auflösung des jüdischen Staates hat die Religion des Judentums mit ihren Lehren und Befegen begeisterte Unhänger unter ben Bölkern gefunden und berr= liche Triumphe über die Heidenwelt gefeiert. In Alerandrien, Rom, Griechenland, Antiochien, Damastus u. a. D. drängte man sich zu den judischen Altären, suchte die Synagogen auf und bekannte sich öffentlich zu deren Lehren. Das irdische Reich der Juden war untergegangen, aber das geiftige dafür der Menschheit auf= gegangen= Das Gottesreich schien sich zu verwirklichen, schickte sich an, seinen Einzug in die Bölker zu halten. Eine ausführliche Darstellung davon haben wir in dem Artikel "Ausbreitung des Judentums" gebracht, auf den wir hier, um nicht zu wiederholen, verweifen. Später, im 4. Jahrhundert, machte sich die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daf. de Proem. p. 924 ff. <sup>3</sup>) Friedlieb, Sibyll. III. 545—623. <sup>3</sup>) Daf. III. 698—794. <sup>4</sup>) Stehe Ausführliches darüber in dem Artilel "Melfiasse" und "Zeloten." <sup>4</sup>) Stehe "Ertenntnis Gottes". <sup>6</sup>) Sacharta 4, 6.

Hoffnung unter ben Juden geltend, daß ber Untergang des römischen Reiches bie Beit des Aufganges des Gottesreiches fein werde. "Tritt die Beit ein, daß das frevelhafte Neich (Rom) aus der Welt geriffen wird, fo ist die Beit da, daß das Reich bes himmels, das Gottesreich, geoffenbart werden foll."1) Ueber die Benennung bes Gottesreiches im talmubifchen Schrifttum burch "Reich bes Himmels," Bimmelreich, malchuth Schamajim, odenerten wir, daß man darunter nicht "bas Reich im Himmel," die Stätte der Seligkeit der Frommen nach ihrem Dahinfcheiden, zu verstehen habe, es bedeutet vielmehr diefer Ausdruck gleich dem biblischen "Gottesreich" das Neich Gottes auf Erden. Das Wort "Himmel", schamajim, in dicfer Benennung ist die Bezeichnung für "Gott," die sich in diefen Schriften oft wiederholt. So wird das Lefen des "Schema" (j. b. A.) im Gebete als ein auf fich Rehmen der Pflichten bes Simmelreiches auf Erben angegeben.2) Es gereicht den Israeliten zum Lobe, daß fie trot ihrer Verfolgungsleiden in den Sahrtaufenden nicht aufhörten, für den baldigen Gintritt bes Gottesreiches für alle Menschen zu beten. Go lefen wir in bem Schlußgebet "Alenu" (f. b. A.) des täglichen Gottesdienfles: "Darum hoffen wir auf dich, Ewiger, unfer Gott, daß du bald in der Herrlichkeit beiner Macht erscheineft, die Gräuel wegzuschaffen und bie Göten zu vernichten, bie Belt für bas Reich Gottes, bes Allmächtigen herzustellen. Daß alle Menschen in beinem Ramen rufen, ju bir fich alle Frevler ber Erbe wenden. Mögen fämtliche 2Beltbewohner ertennen und wiffen, daß vor bir jedes Rnie fich zu beugen, jede Bunge zu fchmören habe. Bor bir, Ewiger, unfer Gott, follen fie fnieen und hinfallen und die Burde ber Herrlichkeit deines Namens geben, daß Alle das Joch deines Reiches auf sich nehmen, denn bein ift bas Reich, bu regierst immer und ewig, wie es in beiner Thora heißt: "Der Ewige wird ewig regieren" (2. M. 15, 18); ferner: "Und der Ewige wird Rönig fein über die ganze Erde, an biefem Tage wird ber Ewige eins und fein Name eins fein." In dem Gebet am Neujahrs= und Berföhnungs= fest heißt es: "So laffe walten, Ewiger, unfer Gott, beine Furcht vor bir über alle beine Werke, die Angst über alles, mas du erschaffen haft, daß dich alle Werte ehrfürchten, fich vor dir alle Gefchöpfe verbeugen, allefamt einen Bund machen, um beinen Willen mit gangem Bergen zu vollziehen."3) Ferner : "Laffe ftrahlen die Berrlichfeit deiner Majeftät über alle Bewohner ber Welt, daß jedes Befen erkenne, bu habest es gemacht ; jedes Gebilde einfehe, daß bu es gebildet, und Alles, was Ddem hat, spreche: "Der Ewige, Gott Israels, ift Rönig und fein Reich herricht über alles."4) Ferner: "Mögen fie alle kommen, bir zu bienen, ben Namen beiner Herrlichkeit zu preisen, auf Infeln beine Gerechtigkeit verkunden und bich bie Bölfer fuchen, bie bich ertennen und fprechen: "Groß ift ber herr!" .... Sie allesamt reichen dir die Rrone des Neiches."5) Ferner: "Unfer Gott im Himmel, laffe die Einheit deines Namens walten, errichte bein Reich auf Es mögen unsere Augen es feben, daß unser immer, regiere über uns ewig. Berg sich erfreue, unfere Seele aufjauchze ob deiner Bilfe in Bahrheit, ba man ju Bion sprechen wird : "Es regiert bein Gott. Der Emige regiert, ber Emige hat regiert und ber Ewige wird ewig regieren. Dein ist bas Reich und immer wirft bu ruhmvoll regieren; wir haben keinen Rönig als nur bich!"6)

<sup>(1)</sup> Pesikta, edit Buber p. 51a. יומנה שמלכות הרשעה תיעקר מן העילם הגיע ומנה שמלכות המלכות שמים מתגלה אומנה שמלכות הרשעה עלה אומר אומנה של מלכות שמים שתגלה האנה הגיע ומנה שלמלכות כותים שתכלה הגיע ומנה של מלכות שמים שתגלה p. 15b. האנה למה קדמה פרשת שמע לוהיה אם שמוע כדי שתקבל עליו עולמלכות Berachoth ©. 13a. למה קדמה פרשת שמע לוהיה אם שמוע כדי שתקבל עליו עולמלכות Schemone Esre jum neuen Jahre, שמים חחלה מלוך על כל העולם JSchemone Esre jum neuen Jahre, מולה מלור עולמלכות (י כנלו

Solivertrauen, 2017. 3m Gegensate zum Vertrauen auf Menschen wird im biblischen und nachbiblischen Schrifttume das Gottvertrauen hervor= gehoben und dem Menschen empfohlen. Die Mahnungen und Sprüche barüber find: "Heil dem Manne, der auf Gott fein Bertrauen sest;" 1) "Auf Gott ver= traue ich, ich fürchte nichts, was vermag der Mensch mir thun;" 2) "Am Tage, ba ich fürchte, vertraue ich auf dich; \*3) "Seil dem Menschen, ber auf dich ver= traut; 1) "Und ich vertraute beiner Gnade; es frohlockt mein Herz deiner Hilfe; ich finge bem Emigen, ber mir wohlgethan."5) Gemahnt wird, nicht auf Menfchen fein Bertrauen zu feten. "Bertrauct nicht ben Edeln, dem Menfchensohn, ber nicht helfen tann; fein Lebensgeift geht von ihm, bald tehrt er zur Erde zuruck, an biefein Tage find feine Bläne dahin. "6) "Fluch dem Manne, der Menschen vertraut, und auf Fleisch feine Stärke setzt, aber von Gott fein Serz abwendet. Er wird fein, wie ein bürrer Baum in der Ginöde, er merkt nicht, wenn Gutes fommt, er bleibt öbe in der Wüfte, in dürrem Lande, das nicht bewohnt wird."7) Im Gegensate hierzu heißt es: "Gesegnet ber Dann, der Gott vertraut, deffen Zuversicht der Ewige ist. Er gleicht einem Baume, gepflanzt am Wasser, in feuchtem Boden stredt er seine Wurzel, er sieht nicht, wenn Hitze kommt, sein Blatt ift grun, im Jahre ber Durre forgt er nicht und bort nicht auf, Früchte zu tragen. \* 5) Um bas Gottvertrauen bei den Israeliten zu ftärken, lehrte Simon b. Jochai, ließ Gott bas Manna immer nur auf einen Tag b. h. zur Rahrung eines Tages fallen, aber nicht an einem Tage für bie ganze Boche ober ben ganzen Monat; bie Israeliten follten täglich an Gott erinnert werben.9) Der Gefetes= und Boltslehrer R. Eliefer aus Modein hatte zum Spruch: "Ber Brod im Korbe auf einen Tag hat und fpricht: "Bas werbe ich morgen effen?" gehört ju den Rleingläubigen, \* 10) ober deutlicher : "Jeder, welcher heute zu effen hat und fpricht: "Bas werbe ich morgen effen, ift von ben Ungläubigen;"") "Ber den Tag fouf, fouf auch die Nahrung für denfelben. "12) Eine Mahnung barüber mar baher: "Nie weiche der Schriftvers aus deinem Munde: heil bem Menschen, ber auf Gott vertraut. \* 13) (Pf. 84, 13.) Ferner: "Wer fein Bertrauen auf Gott fest, bem ift er ein Schutz im Diesseits und genfeits."14)

J.

Jeins von Razaret, vur Crev, Stifter des Chriftentums. Die Lebensgeschichte Zesus von Nazaret, des Stifters des Christentums, hat im Laufe jedes Jahrhunderts von den Jüngern und Bekennern seiner Lehren, je nach dem Standpunkte und der Aussassigung derselben, verschiedene Darstellung erhalten; wir sehen dei ihrer Absassigung von jeder dogmatischen Richtung ab und versuchen das Leben, die Aufgabe, die Lehren und die Thätigkeit dieses Mannes mit feinen Erfolgen und Mißgeschicken bis auf seine Verurteilung und seinen Tod objektiv in kurzen Abrissen zu behandeln. Leider besitzen wir zu dieser Arbeit keine zeitz genössischen Originalquellen; die vier Evangelien, die uns als Hauptquellen vorz

<sup>1</sup>) און. 40, 5.<sup>2</sup>) שמן. 56, 5.<sup>3</sup>) שמן. 8. 4.<sup>4</sup>) און. 84, 13.<sup>6</sup>) שמן. 13, 6.<sup>6</sup>) און. 146, 3, 4. <sup>1</sup>) Geranta 17, 6.<sup>5</sup>) שמן. 8. 7, 8.<sup>9</sup>) Geranta Joma S. 76a.<sup>10</sup>) Geranta Joma 74B <sup>11</sup>) Geranta 17, 6.<sup>5</sup>) שמן. 8. 7, 8.<sup>6</sup>) Geranta Joma S. 76a.<sup>10</sup>) Geranta Joma 74B <sup>12</sup> מי שייש לו פת בסלו ואוטר מה אוכל למחר הרי זה מקטני אמנה <sup>13</sup>) Dajclift u. Mechilta 3u 16, 20 u. 27.<sup>11</sup> מי שברא יום ואוטר מה אוכל למחר הרי זה מחוסר אמנה <sup>14</sup>) Jeruschalmi Berachoth V. 1.<sup>12</sup> מי שברא יום ברא פרנסתו אוטפיך אשרי אדם בוטח בך <sup>14</sup> לעולם אל יהיה זופסוק זה זוטפיך אשרי אדם בוטח בך 1.<sup>14</sup> Geranta Menachoth S. 29B. כל התולה בשחונו בה"ב הרי הוא לו מחסה בעולם הזה ובעולם הבא

liegen, gehören einer späteren Beit an und enthalten bie Berichte nach traditionellen, von (Beschlecht auf Geschlecht übergegangenen mündlichen Angaben, bie ben Charafter von "Soren fagen" haben, verschiedene Menderungen und Bufate erlitten, wie dies sich aus den Ubweichungen in ben Erzählungen und nachrichten der vier Evangelien von einander ergiebt. Anch die Ucherschrüchten, die Titel der Evangelien, deuten dies durch das Wort "nach", xaza, an, als 3. B. das Evangelium nach Matthäus;" "das Evangelium nach Markus;" "nach Lukas;" "nach Johannes," d. h. nach den traditionellen Angaben von Matthäus, Markus u. f. w. Hierzu konnt, daß in diefen Schriften eine gewisse apologetische Tendenz hervortritt, die aus der Unführung der Echriftstellen zur Bewahrheitung des Vorachrachten ersichtlich wird. Alles dies beeinträchtigt die Objektivität der Im allgemeinen erscheint das Evangelium Martus in noch ursprüng= Angaben. lichem, judischem Bewande (f. weiter), bagegen ift bas Evangelium Johannes gang unter bem Einfluffe ber alerandrinischen Zeitphilosophie, als 3. 2. ber Philosopheme vom Logos u. a. m., abgefaßt. Bei den zwei andern Evangelien, "Matthäus" und "Lutas," treten die beiden Anfchauungsweisen, die jüdische und griechische, untermischt hervor, sie fließen da in einander. Undere Luellen, als 3. B. bie Rachrichten von Tacitus (115 n.); Sueton (120 n.); Plinius (112 n.) u. a. m., find von keinem historischen Werte. Gbenso können judische Quellen auch nach vorsichtiger Prüfung derfelben taum in Betracht tommen. Die Stelle in Jofephus' Ultertümern 18, 3, 3, ift ftart interpoliert, ) und von benen in bem Schrifttum ber Talmuden und Midraschim beziehen sich einige auf einen Sesus früherer Beit, einige auf gewiffe Sektirer am Ende des ersten und Anfang des zweiten Jahr= hunderts, und die, welche auf unfern "Jefus" hinweifen, gehören meift bem 4. Jahrhundert an und haben Juden in den babylonischen Ländern zu ihren Berfaffern.2) 2Bir können daher diefe Lebensgeschichte, ba wir von den fagen= haften Berichten absehen, nur ffizzenhaft abfassen. Die etwaigen Luden in berfelben muffen unausgefüllt bleiben. Unter den Männern, die fich bem judifchen Bolte als Meffiaffe anfündigten, gab es zwei Richtungen, eine unftische, fogenannte chaffibaifch effaische,") und eine rationelle, politifch = nationale. Die Deffiaffe mystijcher Richtung predigten die Erlöfung von dem Joche der Sünde, der Macht des Böjen, der Herrschaft des Satans durch Werke der Buße und verkündeten den nahen Cintritt des Bottesreiches als des Himmelreiches, für welches man fich burch eine völlige religiös-sittliche Wiedergeburt vorzubereiten habe. Eine gewaltfame Wiederherstellung des judischen Reiches mit einem bavidischen Throne u. a. m. gehörte nicht zu ihrem Vorhaben. Vom Himmel herab, hofften sie, werde, ohne menschliche Hilfe, ein Messiasreich, (Vottesreich, mit einem neuen Jerufalem und cinem neuen Tempel u. a. m. als etwas Fertiges plötlich herniedersteigen. Die Wahrhaftigkeit ihrer Sendung und Verkündigung fuchten fie durch Bunderwerke Den Gegenfatz zu diefen bildeten bie Dieffiaffe ber politifch= zu beglaubigen. nationalen Nichtung. Eie verschmähten als politisch nationale Befreier des jüdischen Boltes jede Bunderthätigkeit und wollten mit dem Edwerte in der Band bie Willfürherrschaft der Herodäer und das brückende Soch der Römer brechen und feuerten das Bolk zum Aufstande an. Nieder mit jeder Herrschaft des Menschen über Menschen, Gott allein sei unfer Rönig und Serr! Gin freies, unabhängiges Gottesreich foll wieder her= gestellt werden! waren ihre Rufe an das Bolt.4) Jesus gehörte zu den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vergl. Echürer, Geschichte des jüdlichen Lolles, I. S. 456 - 8; Keim, Geschichte Jeius, S. 10 - 14. <sup>2</sup>) Siehe hamburger, Nachtrag zur Real-Gueyclopädle für Bibel und Talmud, Artifel: "Jesus im Talmud und Mibraich."<sup>2</sup>) Siehe daselbst Artifel: "Chafsidim" und "Ofsäer."<sup>4</sup>) Siehe daselbst: "Wessiasse."

Mefsiaffen mystischer Richtung, unter benen er burch die Gründung bes Chriften= tums geschichtlich hervorragt.

Rame, Abkunft, Heimat, Geburtsort und Geburts= Der Name "Jesus" ift griechisch, hebräisch lautet derselbe: "Jeschua", batum. verum: Der vollständiger: "Jehoschua". ישרי, der im talnubischen Schröftum abgefürzt "Teschu." ישרי, vorkommt.") Die griechische Benennung "Tesus" für die hebräische "Teschua" oder "Jehoschua" kommt in dem jüdisch-griechischen Schrift= tume oft vor, als z. B. "Tesus Sirach" u. a. m. Später erhielt dieser Name unde bit vor, nis 3. 20. "Leins Struch u. u. m. Sputte erhert vierte sinne burch Anfligung des Namens feines Geburts= und Heimatsortes "Nazaret" eine Ergänzung; er lautete "Jesus von Nazaret," hebräische "Jeschu Nozri," "Ind Juch feine Anhänger nannten sich erst "Nazarener."3) Neben diesem Geburts= namen waren seine Sprenbenennungen, Titulaturen: "Rabbi," "Meister," "Lehrer;"4) "Reffins," השיח; griechifch: "Chreftos," "Chriftus;"5) feltener "Brophet" גביא, Bezeichnungen, bie er nicht zurudwies, fonbern ftillfcweigend anerkannte. Dagegen wollte Icfus von dem ihm beigelegten Epiteton "Sohn Gottes" im leiblichen Einne nichts wiffen. Auf die Frage: "Bist du der Meffüas, der Sohn des Hochgelobten?" nannte er sich nur "Menschensohn;"5) ebenso bezeichnet er sich dem Nathanacl auf deffen Frage: "Bift du der Sohn Gottes?" blos als Menschensohn."7) Erst das Evangelium Johannes, wo Jefus im Sinne des alexandrinischen Philosophems vom "Logos" dargestellt wird, foll die Benennung "Gottessohn" meist wörtlich und im leiblichem Sinne bedeuten.8) Der Ausdruck "Menschen-sohn" ist im Buche Czechiel die Venennung, wie der Prophet angeredet wird,9). und bezeichnet bier ben mit "Gottesgeift" erfüllten Menfchen als den Lehrer und ben Propheten, 10) ber bie Dispensation vom Cabbatgeset erteilt, 11) Günden= vergebung ausspricht u. a. m. 12) In Bezug auf feine Abstammung wird Jefus als Sohn bes Bimmermanns Joseph und feiner Chefrau Maria getannt, 13) ebenso werden feine Brüder und Schweftern angegeben. 14) Von feiner angeblichen bavidischen Ubfunft machte er felbst teine Ermähnung;'5) fie ift eine Angabe, um feine Meffianität im Sinne des Boltsglaubens zu bewahrheiten. 16) Berwirrender find bie Berichte über feinen Geburtsort. Dogmatisch foll der Messias nach Micha 5, 1 "Bethlehem" zum Geburtsort haben, boch wird Jesus überall "Jefus von Razaret" genannt. 17) Es dürfte daraus hervorgehen, daß feine Beimat und wohl auch fein Geburtsort "Nazaret" gewesen. 18) Ebenso ungewiß ift die Angabe feines Geburtsjahres. Nach den neuesten Forschungen 9) soll Jesus 3 oder 4 Jahre vor dem Tode Serodes I. geboren sein. Herodes starb im Jahre 4 v.; das Geburtsjahr von Jesu war demnach im Jahre 8 oder 7 vor der hristlichen Zeitrechnung. Den Tag seiner Geburt gab man erst im Frühlings= monat "Rissan" (März an,<sup>20</sup>) aber später verlegte man ihn auf De;ember.<sup>21</sup>)

II. Jugendgeschichte, Erziehung und Bilbung. Aus feinen Reben, Lehren und Sprüchen, fowie aus feinen Antworten auf die Angriffe von Seiten ber pharifäischen Lehrer auf dieselben und aus der Entsaltung feiner Thätigkeit und feines aggrefsiven Vorgehens geht hervor, daß Jesus umfassende Renntnisse

 <sup>1</sup>) Siehe bajelbft: "Jejus im Talmub."
 <sup>4</sup>) Dafelbft.
 <sup>3</sup>) Apoftelgeichtchte 24, 5.
 <sup>6</sup>) Johannes 13, 14.
 <sup>6</sup>) Martus 8, 29; Matthäus 16, 6; Lufas 9, 20.
 <sup>6</sup>) Martus 14, 62; Matthäus 26, 64.
 <sup>7</sup>) Johannes 1, 49, 51.
 <sup>6</sup>) Siehe weiter.
 <sup>6</sup>) Gzechtels-33, 24.
 <sup>10</sup> So in Martus 2, 5; Matthäus 9, 2; Lufas 9, 21.
 <sup>11</sup>) Martus 8, 81; Matthäus 12, 8; Lufas 6, 59.
 <sup>13</sup>) Martus 2, 5; Matthäus 9, 2.
 <sup>14</sup>) Lufas 8, 23; 4, 24; Martus 6, 1; 3, 20; Matthäus 13, 53.
 <sup>15</sup> Matthäus 12, 46; 13, 55; Martus 2, 31.
 <sup>16</sup> Stepe weiter.
 <sup>17</sup>) Martus 6, 1, 4; Matthäus 13, 54; Lufas 4, 16; Johannes 1, 45, 46,
 <sup>19</sup> Bergl. Lufas 1. 39; 24, 39.
 <sup>19</sup> Reim, Geichichte Seius 6. 99.
 <sup>10</sup> Siehe bei Clemens bon Aleganbrien Etrom I. 339 ff.
 <sup>11</sup>) Mit Begug auf Matthäus 13, 54; Martus 6, 1.

:

bes Gesets und Belesenheit in den beiligen Schriften und beren Auslegung nach bamaliger Auffassung und ber Ertlärungsweife in ben rabbinischen Schulen bejag. Dieses sett einen forgfältigen Unterricht in Diesen Biffensfächern voraus, ben er genossen haben muß. War es das Elternhaus oder gab es Schulen, wo er so herangebildet wurde? Nach talmudischen Nachrichten wurden in Jerusalem auf Anordnung des Synhedrialpräsidenten Simon Sohn Schetach 100 J. v. Kinder= Auch in andern Ortschaften mögen ähnliche Schulen erifliert schulen errichtet. haben. So wird uns von dem Hohenpriefter Josua ben Gamla (64 v.) erzählt, baß er Rinderschulen in jeder Stadt Palästinas errichten ließ. 200 cs teine gab, waren es die Eltern, die den Unterricht ihrer Kinder übernahmen; die reifere Jugend wurde nach Jerufalem zum Besuch der Schulen geschickt. Auch Jesus mag auf diese Weisse seine Ausbildung erlangt haben.<sup>1</sup>) Es wird ja erzählt, daß er im 12. Jahre in Jerufalem die Vorträge der Gesetslehrer mitanhörte und burch feine Fragen die Aufmerksamteit auf sich lenkte.2) Hierzu kommt, daß in ber Synagoge, bie es in jeder von Juden bewohnten Ortschaft gab, am Sabbat und Fest, auch zweimal in der Woche, Montag und Donnerstag,<sup>3</sup>) Borlefungen aus der Thora und den Propheten mit Uebersetzung und Erklärung der vor= gelejenen Schriftstellen4) stattfanden, die unftreitig zur Bermehrung auch feiner Renntnisse beitrugen.5) Cine Vielseitigkeit in denselben brachte ihm das Bekannt= werben mit ben verschiedenen jubischen Religionssetten in Palästina, als 3. B. mit ben Samaritanern, Sabducäern, Bharifäern, Offaern und Selleniften, von beren Leben und Lehren er vieles in seinen Vorträgen vorbrachte. Ungewiß bleibt es, ob er auch Griechifch verftand und mit den Philosophemen ber alerandrinischen Philosophic bekannt wurde. Letteres konnte ihm nur mittelbar burch bie judischen Hellenisten in Balästina zugeflossen sein. Die Sage von seinem Aufenthalte in Negypten bezieht fich auf die Jahre feiner Rindheit und tann teinen Einfluß auf feine fpätere Bildung gehabt haben. Bon feiner Renntnis bes heidnischen sprechen bie Evangelien.6) In den reiferen Jahren traf er mit Johannes, dem Täufer, zufammen, beffen Borträge von ber Rabe bes Gintritts bes Gottesreiches mit bem Rufe zur Buße, einem innern religiös fittlichen Aufbau, tiefen Eindruct auf ihn machten, wo ihm der Gedanke zu einer ähnlichen Thätigkeit in erweiterter, neuer Bestalt zu einem Entschlusse berangereift fein mochte. Auch die Eindrude ber Naturbeschaffenheit des galliläischen Landes und des judäischen Gebirges mit ihren Produktionen, von benen er in feinen Reden fo viele Bilder hat, haben zu feiner inneren Ausbildung beigetragen. 3m Alter von 30 Jahren nahm er von Johannes in der Gegend des toten Meeres die 2Baffertaufe; es war die symbolische Hand= lung der Weihe für feine tünftige Aufgabe. Bur weiteren Borbereitung zog er fich barauf in die Bufte zurück.7) Die Angabe von 40 Tagen der Dauer feines Aufenthalts baselbst ift sicherlich dem Bericht von Mosis 40 tägigem Berweilen auf dem Berge Singi nachgebildet.

III. Vorhaben, Plan, Aufgabe, Lehren und Thätigkeit. Die Wiederherstellung des jüdischen Staates in Palästina in seiner früheren Selbständigkeit und Unabhängigkeit nach den Gesehen und Institutionen des Mosais= mus als eines Gottesreiches, welches keinen Menschen, sondern Gott zum König und Herrn hat, war die mächtig erwachte Schnsucht, der tiese innere Drang des jüdischen Bolkes unter der drückenden Herrschaft der Herodäer und ber Oberhoheit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe Abt. II. unferer Real-Eucyclopädie Artikel: "Schulen." <sup>3</sup>) Lukas 2, 41—52. <sup>3</sup>) Siehe "Vorlefung aus der Thora" in der Abt. II. der R.-E. <sup>4</sup>) Siehe basclbst: "Largum" und "Septuaginta." <sup>4</sup>) Siche daselbst: "Schule" und "Synagoge." <sup>6</sup>) Mathäus 5, 47; 6, 7. <sup>7</sup>) Mathäus 4, 1—11; Lukas 4, 1—13.

ber Römer; es sollte dies das Werk des Messias von politisch-nationaler Richtung Bir erinnern an die Rämpfe des Judas Gaulanitis1) und des Barkochba werden. u. a. m., bie sich zu Mefsiassen politisch=nationaler Richtung aufwarfen und bas Bolt von der Fremdherrschaft der Römer befreien wollten. Jesus von Nazaret. ber ebenfalls vom Bolte als Deffias begrüßt wurde,2) gehörte nicht diefer Richtung an; feine fpätere Bunderthätigkeit tennzeichnete ihn als ben Delfias myftifcher Rictuna. Dieje unftische Richtung im Judentume bamaliger Zeit, wie biefelbe bei den Chaffidäern und Effäern ihr geim und ihre Bflege hatte, verwarf jede Selbsthilfe, ben Rampf gur Biederherstellung der weltlichen jubischen Berrichaft, ber Unabhängigkeit des judischen Staates. Die Mustik spricht von einem Himmels reiche, einem himmlischen Jerufalem, einem himmlischen Tempel und von einem himmlischen Meffias, die zur Beit vom Himmel ohne menschliches Sinzuthun herabkommen und das Gottesreich herstellen ober bilden werden. Die nationale Sehnsucht bes judischen Bolkes zur Erkämpfung und Biedererrichtung eines weltlichen jubischen Reiches schloß sie von ihrem Programm aus. nicht bie Auf= richtung eines irbischen Reiches, fonbern eines himmlischen, eines geistigen, lehrte und verfündete fie. Die Erlöfung des Menschen von ber Sünde, deffen Befreiung von den Feffeln des böfen Triebes, die Bernichtung ber herrichaft bes Satans und der endliche Sieg des Guten, ber Tugend gegen bas Böje und ben Frevel - wurden als die Berte jur herstellung eines Gottes= reiches, himmelreiches, bezeichnet.3) Sie lehrte, die Arbeit um das Irdische und Beltliche zu verschmähen, alles follte den Erwerb der einftigen Seligkeit im Bimmel, jur Sicherung bes Anteils an ber tünftigen, tommenden Welt, olam haba, ober in der Welt nach der Auferstehung erzielen helfen. In dem Ausspruche eines späteren Lehrers (am Ende des 1. Jahrh. n.) heißt es darüber: "Diefe Welt gleicht einer Vorhalle zur fünstigen Welt, vollende dich in dieser Vorhalle, bag bu in ben Palaft einzieheft."4) Dieje Lehren wurden in bem Rreife ihrer Bekenner und Eingeweihten geheim gehalten, ba nur gepflegt und weiter entwickelt. Unzweifelhaft waren fie von auswärts, vom Parsismus und der indischen Religion in das Judentum eingebrungen, wo sie als Geheimlehre ihre Berfchmelzung mit ben judischen Religionslehren fanden. Der Bann ber Geheimhaltung diefer Lehren wurde im letten Jahrhundert vor der Berftörung des judischen Staates burch zwei Männer gebrochen; es waren Johannes ber Täufer und Jefus von Razaret. Daß beide Jünger des Effäismus waren, was von vielen in Abrede gestellt wird, geht aus dem Leben, der Kleidung und der Nahrung und dem Wüftenaufenthalt beider hervor, bei Sesus besonders noch aus feinen Lehren und feinem forglosen Leben um die leibliche Nahrung. Deffentlich vertündeten fie biefe Lehren zur Vorbereitung und zum Eintritt in bas Himmelreich; fie nannten bie Bereinigung für dieselben, um nach ihnen zu leben, "bas Gottesreich" ober "bas Himmelreich," beffen Aufbau ihre Arbeit fein follte. Alles, was bisher nur in engem Kreise gelehrt wurde, follte Gemeingut des ganzen Bolkes und aller Menschen werden. In der ftart erregten Zeit des letzten Jahrhunderts, wo viel von der herstellung eines Gottesreiches gesprochen, gehofft und ausgeschaut murde, traten Dieje zwei Männer auf und verfündeten Die Nähe des Gottesreiches, aber nicht bes irdischen und weltlichen, sondern eines himmlischen, geiftigen, das neu Das irdische, weltliche Gottesreich geht unter, ein eintreten sollte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe Hamburger R.: E.: "Meffiasse." <sup>3</sup>) Martus 8, 29; Matthäus 16, 16; Entas 9, 29. <sup>3</sup>) Siehe Hamburger, R.: "Geheimlehre." <sup>4</sup>) Aboth 4, 21. Ein Ausspruch von R. Jakob, ber die Lehre aufstellte, daß fämtliche Lohnverheißungen auf Gesetsbeobachtungen sich nicht auf das diesseitige Leben, sondern auf das in der künftigen Welt, olam haba, beziehen. Cholim S. 142a. Kidduschin S. 39b.

himmlisches geht auf, tritt ein — war beren Ruf mit der Mahnung, auf basselbe sich vorzubereiten, in dasselbe einzutreten und es begründen zu helfen. Der erste, Johannes ber Täufer, ermahnte zur Vorbereitung für dasselbe und forderte von allen, die hierzu bereit waren, als Symbol der 2Beibe das Tauchbad zu nehmen. Er fprach in seiner Berkündigung von der Nähe des Gottesreiches, auch von der des Gottesgerichts mit der Mahnung zur Bufe und fitt= lichen Wiedergeburt, um dem Gericht zu entfommen und des Gottesreiches teilbaftig Die Beit feiner Wirkfamkeit war turg; er murbe burch ben Tetrarchen zu werden. Serodes Antipas in derfelben gehemmt und hingerichtet. Rach ihm trat Sesus von Nazaret mit viel größerem Erfolg auf. Seine Reden und Lehren, fowie fein aggreffives Vorgehen befunden eine tuchtige Schulung in den Biffensfächern ber heiligen Schriften und beren Auslegung, die Befus fich in den geheimen Rreifen der Effaer, ober, wie andere angaben, in ben Schulen ber Schriftgelehrten Wir heben von feinen Lehren zwei Aussprüche hervor, die bas Biel ancignete. feiner Thätigkeit bezeichnen. Diefelben lauten: "Mein Reich ift nicht von biefer Belt!") "(Bebet bem Raifer, was des Raifers ift !"?, Mit denfelben verkundete er fich als "Mefflas," aber nicht als den zur Wiederherstellung einer weltlichen herrschaft, des irdischen Reiches in Palästina, fondern eines geistigen Reiches, bes Simmelreiches. Das Gottesreich, wie es in dem Schrifttum des Mofaismus, ber Propheten und ber Pfalmisten mit feiner Gottesibce, den Lehren und Befegen des Rechts, der Sittlichkeit und der Gottesverchrung verfündet wird und in bem judifchen Reiche in Paläfting zum Ausdruck tam, follte nun, losgelöft von Thron und Reich, von Jerufalem und dem Tempel und allen politisch-nationalen Banden als himmelreich, geiftiges Reich, feine Wiedergründung finden. Die Berheißungen bes Mysticismus von einem himmlischen Jerufalem, himmlischen Tempel und himmlischen Meffias, die vom himmel niedersteigen und bas Gottesreich bilden werben, follten fich nun in biefem Sinne als geiftiges Reich, Bimmelreich, burch ihn verwirklichen und das ersehnte Gottesreich bilden. Aber diefe feine Berkündigung, bie gegen die nationalen Hoffnungen und Berheißungen verstieß, führte ihn bald zur Auseinanderschung mit ben Anfchanungen, Lehren und Gefehrsauslegungen und der handhabung ber bestehenden Geschespraris, wie diefelben gur Beit von ben Bolts: und Gesehreslehrern, den Vertretern des Judisch-Nationalen, gelehrt Die Loslöfung des Gottesreiches von dem jüdischen und gehandhabt wurden. Reiche, der Verzicht auf dasselbe mußte als gegen die Aussprüche der Propheten gerichtet erscheinen, bie ausbrücklich in ihren meffianischen Berbeißungen Jerufalem und ben Tempel als die Stätte bezeichneten, aus denen die Gotteslehre über die Bölker sich ergießen und nach denen die Nationen wandeln werden, so daß Jerufalem und der Tempel die Mittelpunkte ber Botteserkenntnis und bes Bottes= glaubens bilden follen. Indeffen war diese Jdee von der Loslösung des jüdischen Bottesglaubens von Jerufalem und bem Tempel ichon vor bem Auftreten Jefus Sache ber jüdischen Diaspora in Negypten und in den andern sernen Ländern, bie mit Jerufalem und dem Tempel in nur fehr lofem Bufammenhange geblieben war. Der Tempel Onias in Negypten, die Synagogen in Alexandrien, Rom, Antiochien u. a. D. waren selbständige Tempel mit eigenem Kultus, die den Juden bafelbft ben Tempel in Jerufalem erfetten. Es hatte fomit bie Bertunbigung von ber Loslöfung bes Bottesreichs von Scrufalem und bem Tempel außer den Effäern, bie nicht mehr in dem Tempel zu Terusalem für sich opfern ließen, auch bei den jüdischen Hellenisten ihre Vertreter; sie bildete daher keine Uridee Jesus; er hat nur das öffentlich ausgesprochen, was schon vor ihm und in feiner Zeit in einem



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Johannes 18, 36. <sup>5</sup>) Martus 12, 17.

großen Teil der jüdischen Glaubensgenoffen gelebt hat. Die jüdischen Bolts= und Gesetzeslehrer, fo fehr sie offene Graner diefer antinationalen Bestrebungen waren und fo beftig fie von Sejus in ihren Lehren und ihrem Leben angegriffen wurden, konnten in feinen Aussprüchen darüber teine gesetswidrige Aeußerung finden, um derartige Borträge verbieten zu laffen; auch war die Lehr- und Redefreiheit ein unantaftbares Sut im Judentum, gegen welches man nicht einschreiten mochte (siehe: "Denk=, Lehr= und Rede= freiheit"). Aber Jefus lag es baran, fich im Gegenfat zu bem bestehenden Judentum ber pharifäischen Lehre und Besetzesauslegung zu erklären und feine an deffen Stelle verfündeten Lehren zu proklamieren. Diefer Bruch mit bem Bestehenden mar es, wodurch er über das Auftreten feines Vorgängers Johannes des Täufers hin= ausging. Es kamen, heißt es, die Jünger Johannis zu ihm und fprachen: "Warum fasten wir und die Pharifäer fo viel und deine Jünger fasten nicht?" Jesus antwortete: "Niemand flickt einen neuen Lappen auf ein altes Kleid, denn ausaina. ber neue Lappen reißt boch vom alten Kleide und vergrößert ben Riß. Most füllt man nicht in alte Schläuche, benn sie könnten platen und ben Bein ausschütten, sondern man gießt jungen Wein in neue Schläuche, so werden beide erhalten." Johannes wollte eine sittliche Befferung bes Boltes, eine innere Umwandlung desselben hervorrufen, aber an dem Bestehenden: am Tenwelkultus, an den Lehren, der Gesetsauslegung und Gesetspraris nicht rütteln; es follte alles beim alten erhalten bleiben. Das war fein dem Bolt verfündendes Himmel= Dagegen vollzog Jesus einen völligen Bruch mit dem Bestehenden und reich. arbeitete an der Aufführung feines neuen Aufbaues. Auf zweicrlei Beife fuchte er diefes zu vollbringen; er griff heftig die Lehren und das Leben der pharifäischen Gefeteslehrer an, fchmähte fie und verwarf beren Anordnungen und Satzungen. "Alle Pflanzungen, die mein himmlischer Bater nicht gepflanzt hat, die werden ausgereutet,") war die Antwort auf die Anklage, daß feine Sünger fich nicht nach der Anordnung der Alten vor dem Genuß des Brodes die Sände Mit Nachdruck hob er hervor, daß die Satzungen der pharifäischen muschen. Lehrer bas Gottesgebot zerflören; fie verordnen, daß, fo jemand feinem Bater ober feiner Mutter die Berfagung jedes Genuffes von fich als Gelubbe auferlegt, er tein Wert der Elternverehrung vollzichen barf, und boch ift bie Elternverehrung ein Gottesgebot! "Nicht das, was in den Dund kommt," fchließt er, "verunreinigt, fondern das, was aus dem Munde kommt."2) Er bricht ferner die Schranken des Chaberbundes,3) indem er mit Zöllnern und andern Männern niedriger Bolfstlaffen speist, ohne sie zu fragen, ob alles verzehntet wurde. Doch erscheint es aus anderen Aussprüchen von ihm, daß er nicht gang mit den Gesethebrern zu brechen beabsichtigte. Wie tonnte er es denn, hingen ja auch Lehren ber Mystifer zum Teil mit benen der Gesetslehrer zufammen! Rach Matthäus 23, 2, 3 vermahnte er feine Jünger: "Auf bem Stuhle Mofis figen bie Schriftgelehrten und Pharifäer; alles nun, was fie euch fagen, bas ihr halten follet, bas haltet und thut es; aber nach ihren Werken follet ihr nicht thun; fie fagen und thun es nicht." Auch hinderte feine Opposition gegen die Geseteslehrer ihn nicht, sich ihrer Schlüffe und Folgerungen in der Gesehesauslegung bei feinen Dispensationen vom Gefete zu bedienen, als 3. B. in der Infchutnahme feiner Junger, daß fie am Sabbat auf bem Felde Getreideähren ausreißen, um ihren Sunger ju ftillen, ferner in feiner Rechtfertigung feines Werkes ber Krankenheilung am Sabbat u. a. m. In voller Uebereinstimmung mit ihren Lehren bezeichnete er bas Bekenntnis der Einheit Gottes mit der Liebe zu Gott und der Liebe zu den

<sup>&#</sup>x27;) Matthäus 15, 13. <sup>2</sup>) Matthäus 15, 1—15. <sup>3</sup>) Siehe Hamburger, R.=E. II. Artifel: "Chaberbund." <sup>4</sup>) Matthäus 12, 8.

Renfchen als die hauptbeftimmungen des Gefetes. 1) Bei einer andern Gelegen= heit nennt er das Gebot der Nächstenliebe, wie dies der Gesetbeslehrer Sillel vor ihm gelehrt hatte, als das Hauptgeset der Thora.2) Ebenso verteidiate er ihr Dogma der Auferstehung gegen die Angriffe der Sadducäer auf dasselbe und macht es zu einem feiner Dogmen. Mit ftartem Rachdruck fprach er fich für bie Erhaltung des Schriftgesetes aus, das zu erfüllen er sich berufen hiclt. "Ihr sollt nicht wähnen," sprach er, "daß ich gekommen bin, das Geset ober die Propheten aufzulösen. 3ch bin nicht gekommen aufzulösen, fondern zu erfüllen. Denn ich sage euch, wahrlich bis daß himmel und Erde zergehen, wird nicht zergehen der kleinste Buchstabe, noch ein Titel des Gesetzes, dis daß es alles geschebe. Wer nur eins von diesen kleinsten Geboten auflöst und lehrt die Leute alfo, wird der kleinste heißen im Himmelreiche."3) Dieses "zu erfüllen" in diesem Ausspruche, wozu er gekommen sich erklärt, war der weitere Ausbau, die Vollenbung bes Schriftgesetges, den er im Sinne und nach den Lehren ber Chafnbäer und Effaer gegen die Gefetesauslegung ber pharifäischen Lehrer, ber eigentlichen Schriftgelehrten, ausführte. Es versteht fich, daß er in diefer Ausführung nicht Inechtisch ben effäischen und chaffidaischen Lehren folgte, fondern babei in voller Freiheit verfuhr, fo baß er bei vielem auch über diefelben hinausging,4) als 3. B. von der leiblichen Auferstehung, ju ber ber Offäismus fich nicht bekannt hatte. Diefen Ausbau des Gefetes auf chaffibäisch-effäischer Grundlage hat Jesus in der sogenannten Bergpredigt,5) sowie bei verschiedenen Anlässen einzeln angegeben. Die Bergpredigt sollte die Konstitution des verkündeten meffianischen Gottesreiches werden, gleich den zehn Aussprüchen auf Sinai, welche Die Grundlage bes Gottesreiches im Mofaismus bildeten. Bergleichen wir beide, ftellen wir ihre Aussprüche einander gegenüber, fo ergiebt fich ber unterschiedliche Charakter des einen von dem andern. Die zehn Gebote gehören der Welt der Realität an, ihre Vollziehung hat nicht mit dem Außerordentlichen zu tämpfen: bagegen find bie Aussprüche ber Bergpredigt nicht Sache jedes Menschen, tonnen nicht allgemein auf Befolgung rechnen, fie bleiben fromme Bünfche, die nur in engem Rreife von einer Anzahl Geweihter zur Berwirflichung tommen tonnen. Baren sie boch meist, wie wir schon oben angaben, Lehren ber Ucberfrommen, ber Chaffibäer und Effäer, bie im talmubischen Schriftume unter ber Bezeichnung "Gitten ber Frommen", מרות חסירים, zitiert werben. 2Bir haben über diefelben ausführlich in unferer Real-Encyclopädie in den Artikeln: "Chriftentum," "Evan= gelien," "Meffiaffe," "Meffias," "Effäer" und "Chaffidäer" gesprochen und möchten dasselbe hier nicht wiederholen.

IV. Deffentliches Auftreten, Schauplatz feiner Thätig= teit, Anhang, Jünger, Verfündigung feiner Meffianität und weiteres Vorgehen. Sein öffentliches Auftreten war, wie wir schon oben angegeben, gleich nach der Gesangennahme seines Vorgängers in dieser Thätigkeit, Johannes des Täusers,6) in seinem Heimatlande Galiläa, erst in Nazaret, seinem Geburtsorte, dann in Rapernaum und in den anderen Städten der Umgegend vom Liberiassee, später in Judäa an verschiedenen Ortschaften und zuletzt in

<sup>.&</sup>lt;sup>1</sup>) Martus 12, 29, 30, wo hierzu von ihm der Vers in 5. M. 6, 5: "Höre, Israel, ber Ewige, unser Gott, ist der Ewige, der Eine" zitiert wird. <sup>3</sup>) Matthäus 7, 12 heißt es: "Alles, was euch die Leute thun sollen, das thut ihnen auch, das ist das Gejetz und die Propheten." Es wird hier positiv angegeben, was der Gejetzeslehrer Hillel vor ihm in negativer Fassungesprochen. "Was dir verhaßt ist, ihn nicht deinem Nächsten." ist verhaßt des Egigen unser Machten." ist verhaßt wären die gegen unsere Annahme des Gissmus als Boden jeiner Lehren vorgebrachten Beweise abgethan. ") Matthäus V.—VII.; Eutas VI. 17—49. ") Martus 1, 14; Matthäus 4, 12.

Jerufalem und beffen Umgegend, wo er sich in kurzer Zeit eines großen Erfolges zu erfreuen hatte. In Razaret predigte er an einem Sabbat über Sejaia 61, 1 und 2, wo er in den Worten seines Tertes der versammelten Menge seine Sendung andeutete, durch ihn werde fich die vorgelefene Berheißung erfüllen. Diese seine Anfundigung fand teinen Glauben; er verließ erfolglos feine Baterstadt und fprach: "Der Prophet gilt nicht in feiner Seimat."1) Gludlicher war feine Thätigkeit in Rapernaum (Refar Nahum) und in den andern Städten der Umgegend am Liberiassee. Viel Volk scharte sich um ihn. Sein Anhang bildete sich aus den niedrigen, unzufriedenen Bolfstlaffen, auf die man in den höheren und befferen Sefellschaftstreifen mit einer gemiffen Berachtung herabzusehen gewohnt war. હિર waren dies die Böllner, die Handwerker, Fischer u. a. m., das Landvolt, das sich ben Anordnungen ber Gesetzeslehrer nicht fügte, ben Bestimmungen bes Chaberbundes nicht nachtam und fo als "Am haarez" (f. b. A.) (Landvolt) verschrieen war: ferner andere Widerfesliche, das Gefetz Uebertretende, sowie die Armen, die Leidenden u. a. m., zu denen sich später noch ein Teil der hellenistischen Juden Diefelben strebten nach einer Vereinigung unter einem oppositionellen gesellte. Rührer und wurden von Jeju infolge feiner Angriffe auf die pharifäischen Gesetes= lehrer und bie Schriftgelehrten herangezogen. Mit ihnen vereinte fich gefus und verfündete fich ihnen als Erlöfer, Meffias. Als man ihm vorwarf, er vertebre mit Sündern, Jöllnern und Berworfenen, antwortete er: "Ich bin nicht entfandt, denn nur zu den verlorenen Schafen in Israel;"2) ferner (Markus 2, 16—18): "Die Starten bebürfen teines Urztes, fondern nur die Rranten; ich tam nicht ju ben Gerechten, baf fie zu mir tommen, fondern nur zu ben Sündern." In feiner Bergpredigt pries er die felig, die arm-an Geist find. Aus beren Mitte mählte er feine Jünger, die ihn auf feinen Reifen begleiteten.3) Die 3abl derfelben war erft 12, nicht ohne Beziehung auf die 12 Stämme des israelitischen Bolkes; später vergrößerte er ihren Kreis auf 70 Männer; wohl nach dem Vorbilde der 70 Aeltesten unter Mojes und ber Angahl ber Synhedriften, auch in Bezug auf bie Annahme von den 70 Bölfern der Belt. Wofür wurde er von ihnen gehalten und wie kündigte er sich ihnen an? Wir zitieren darüber mehrere Aus= Johannes 1, 36-50 fagt Philippus, ber Jünger Jejus, zu nathanael: sprüche. "Bir haben den gefunden, von dem im Bejet und in ben Propheten geschrieben fteht, den Jesus, Sohn Josephs, von Nazaret." Matthäus 16, 14, 30: Jesus frug feine Jünger, wofür ihn bie Leute hielten? Sie antworteten : Einige sprechen, er sei Johannes der Täufer! Andere: der Brophet Elia; die Dritten: der Prophet Jeremin oder ein anderer von den Propheten. Run frug er: "Bofür haltet ihr Petrus antwortete: "Du bift ber Meffias, Sohn des lebendigen mich denn?" Jefus lobte ihn barüber, aber befahl, diejes noch geheim zu halten.4) Gottes !" Dieje Geheimhaltung hatte feinen Grund, da er nicht der Meffias im Boltsfinne, ein Biedergründer des weltlichen davidischen Reiches, fein wollte. Mit diesen feinen Jüngern machte er seine Ausslüge um den Tiberiassee,5) er streifte von da auch jenjeits in Beräa umber6) und tam auch nach ben Grenzorten Phöniziens.7) Darauf nahm er feinen Weg nach Judäa und zog zum Paffahfest nach Jerufalem, wo er längere Zeit verblieb. Hier war es, wo Jefus seine Angriffe auf den bestehenden Kultus im Tempel versuchte. Im Tempel, im Vorhof der Heiden daselbst, ftanden die Rrämerbuden, wo bie Opferbedürfniffe angeschafft murben;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lukaš 4, 16—30; Matthäuš 13, 54—58; Markuš 6, 1—6; Johanneš 4, 44. <sup>4</sup>) Matthäuš 15, 24. <sup>a</sup>) Markuš 1, 16; Matthäuš 4, 10, 13; 8, 5; 17, 24. <sup>(a)</sup> Vergl. Markuš 6, 18. <sup>b</sup>) Matthäuš 8, 23; 31, 1. <sup>c</sup>) Matthäuš 8, 28; Lucaš 8, 26. <sup>a</sup>) Matthäuš 15, 11; 7, 24.

auch Geldwechsler gab es ba, die dem Bolke das Geld zur Tempelsteuer umwechselten. Beibe Einrichtungen erschienen ihm als eine Entheiligung bes Gotteshaufes; er fturzte fich mit feinem Anhang auf Diefelben und verjagte fie. Diefer Auftritt hat die Tempelbehörde gegen ihn aufgebracht; doch unterließ man jede Bestrafung aus Furcht vor feinem großen Unhange,2) was ihn zum weiteren Borgeben ermutiate. Er predigte gegen den Opferkultus, verkündete eine kurze Dauer für ben ferneren Bestand bes Tempels und feste feine Angriffe gegen bie Gefetes= lehrer und die höchsten Versönlichkeiten des Synhedrions fort. Wir bringen von benfelben einen Ausspruch, ben er mit ginweisung auf das von Bilatus gur Paffahzeit angerichtete Blutbad unter den Festversammelten machte: "Es werde bald allen Opfernden so ergehen, wenn sie nicht bald umkehren ;"3) "Es werde vom Tempel nicht ein Stein auf dem andern bleiben;"4, "Dieser Tempel, von Menschenhänden gemacht, werde einflurgen, aber er wolle in brei Tagen einen andern, nicht von Menschenhänden erbaut, berstellen."5) Die Schriftgelehrten und Gefetzeslehrer nennt er: Thoren, Heuchler, blinde Leiter, 6) Schl ugenbrut7) u. a. m. Vor seiner Verhaftung schützte ihn auch da noch sein großer Anhana. Aber der= felbe drang in ihn, sich öffentlich als "Mefsias" huldigen zu lassen. Seinem Jüngerkreis bekannte er sich als "Deffins," aber er bat sie, basselbe geheim ju Run follte er fich bem Bolte öffentlich als ben von ihm erwarteten halten. Meffias bekennen und sich als folchem huldigen lassen. Bum Bassahfest, wo viel Bolt in Serufalem versammelt war, veranstalteten sie einen Festaufzug; Jesus gewährte. Er zog, begleitet von feinem Anhange und vielem Bolt, mit Beziehung auf Sacharia 9, 9 auf einem Gjel reitend in Jerufalem ein, wo für ihn Teppiche ausgebreitet waren; Palmzweige wurden ausgestreut, und man rief jauchzend: "Hosiana, gesegnet, der ba kommt im Namen des Herrn! Gesegnet das Reich unferes Baters Davib!8, Rönig von Israel!"9) Diefer Aufzug bezeichnete ihn nicht blos als den von dem Bolte erhofften Deffias, fondern proflamierte ibn auch und zugleich, wie bies aus ben Begrußungen hervorgeht, als ben Rönig bes weltlichen, israelitischen, davidischen Reiches, eine Handlung, die im Widerspruch mit feinem Vorhaben stand; er wollte tein Gründer eines weltichen Reiches fein. Allerdings follte biefes nur eine Demonstration gegen die zur Beit bestehende römische Herrschaft über Palästina fein, aber immerhin bleibt es auffallend, da es eine zweideutige Sache war. Das Bolt erfannte in ihm den Biederhersteller bes weltlichen bavidischen Reiches -- und eine Enttäuschung konnte nicht unvermeidlich bleiben. Auch feinen Gegnern war diese Thatsache ein Motiv zum Bor= gehen gegen ihn und zur Anklage bei bem römischen Proturator.

V. Anftößiges, Konflitte nnd Antlage. Die vielen heftigen öffentlichen Angriffe und Schmähungen ber Persönlichkeiten ber Behörden, des Richter= und Lehrerstandes von Seiten Jesus, seine Verwerfung der Anordnungen des Synhedrioxs<sup>10</sup>) u. a. m. riefen Gegenmaßregeln hervor, die sich dis zur Anklage und Verurteilung steigerten und seinen Tod herbeisührten. Jur Beurteilung dieses Versachen wir hier das Anstößige in seinen Reden, Lehren und Werken, wie dieselben in den vier Evangelien verzeichnet sind, nach den Ausschauungen, Sitten, Lehren und Gesen der Juden dieser Zeit darzulegen. Wir bringen von denselben: a) Die Verfündigung des Gottesreiches als eines Himmel= reiches. Das Gottesreich (s. A.) follte nach den Lehren und Geseten des Mosaismus,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Martus 11, 15; Matthäus 21, 12; Lulas 19, 15. <sup>9</sup>) Matthäus 11, 30; 21, 22; Lulas 20, 4. <sup>3</sup>) Lulas 13, 16. <sup>4</sup>) Martus 13, 2. <sup>5</sup>) Martus 14, 55; Matthäus 26, 2. <sup>9</sup>) Lulas 11, 40; Matthäus 23, 11. <sup>7</sup>) Daj. B. 3. <sup>9</sup>) Martus 11, 1; Matthäus 12, 1; Lulas 19, 28. <sup>9</sup>) Johannes 12, 13. <sup>10</sup>) Stehe hamburger, R.=G. II. Artifel: "Synhedrton."

ber Propheten und der Pfalmisten eine Heilsstiftung für die Menschen in ihrem Birken und Schaffen zur Begründung eines gludlichen Daseins auf ber Erbe fein; alle Lohnverheißungen auf Bollziehung des Gefetes und ber Tugendwerke find im Pentateuch für das meuschliche Erdenleben und beffen segensvolle Ent= Dagegen wird in den Lehren Jesus die Arbeit für irdisches Wohl und faltung weltliches Glück als ungöttlich verschrieen und verdammt; alles soll die einstige Seligkeit im himmel erzielen, die Sicherung des jenseitigen Lebens des Menschen nach dem Lobe begründen. Diefe Lehren hatten, wie wir ichon oben bemerkten, ben judischen Muftizismus, die Anschauungen und Lehren der Effäer, Chaffidäer feiner Beit zur Grundlage, aber fie murden von den Bolts- und Gesetzeslehrern als unbiblisch und fremd zurückgemiesen. !) Auch die 3dee von der Loslöfung bes Bottesreiches mit dem jüdischen Gottesglauben von gerufalem, Tempel und Staat war gegen die Lehren des Mosaismus, der Propheten und der Pfalmen, welche Serusalem und den Tempel als Mittelpunkte der Gotteserleuchtung für die Bölker bezeichneten. b) Die Erklärung der Jünger Jesus, die ihn bald für den "Messias" allgemeinhin, bald für den Messias, Sohn Gottes,?) bald als Messias Sottes3) bezeichneten. c) Der Ausbau des Gefeges. In Matthäus 5, 17-19 lefen wir: "Ich bin nicht gekommen, das Gesetz und die Propheten aufzulösen, fondern zu erfüllen." Dieje Erfüllung ift der von Jejus vorgenommene Gefeges= ausbau, ben er nach den Lehren der Muftit und im Sinne der Effäer und Chafsidäer, ber bamaligen Ucberfrommen, vorgenommen hatte. Es werden die Bejetze ihres gesetzlichen Charakters entkleidet und zu Moralfätzen umgebildet. Einige Befete, als 3. B. bas Bejet von der Chescheidung, werden ganz auf= geboben:4, das Verbot des Mordes wird auch auf den Groll gegen andere, auf Beschimpfung, Schmähbenennungen ausgebehnt;5) das Verbot des Chebruchs übertritt-auch ber, welcher eine Chefrau aussieht, nach ihr geluftet ober auch nur ihre Sand berührt. Vom Gesetze gegen den Meineid lehrte er, daß man gar nicht schwören soll; das Gesetz von der gleichen Vergeltung "Auge für Auge" lehrt er baburch zu erfüllen, daß berjenige, ber einen Schlag auf ber richten Bade erhält, dem Schläger feine linke Bade zu einem zweiten Schlage hinhalten foll u. a. m.6, Diefer Gefetesausbau, der in vielen Studen einer Gesetsaufhebung gleichkam, mußte Anftoß erregen. Ausdrücklich wird unter Hinweis auf 5. M. 4, 2: "Ihr follt nichts hinzuthun zur Sache und nichts bavon abuehmen" jede Gefetes= vermehrung streng verboten 7) d) Verwerfung der Anordnungen der Gesetzeslehrer und die öffentliche Schmähung derselben. Das Dbergericht zu Jerufalem hatte die Befugnis, Anordnungen und Gesetze zu erlaffen, die befolgt werden nußten 8, Man bezog darauf das Schriftwort in 5. M. 17, 8-15: "Und weiche nicht davon ab, weder nach rechts, noch nach links." Jesus beachtete nicht deffen Verordnungen und erlaubte sich harte Angriffe und Schmähun= gen gegen die Männer des Obergerichts, des Synhedrions. Co hören wir ihn bei feiner Verteidigung der Unterlaffung des Brauches vom Händewaschen vor dem Mahle: "Ihr verlaffet das Gottesgebot und haltet die Satzungen der Menschen, Rrüge und Trinkgefäße zu waschen, besgleichen thut ihr auch. 9, Sie binden fchwere und unerträgliche Burden und legen fie bem Menfchen auf ben Sals."10) "Benn eure Gerechtigkeit nicht beffer ift als die der Schriftgelehrten und ber Pharifäer, werdet ihr nicht in das Himmelreich kommen."11) Diefe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe daselbft den Artikel: "Lohn und Strafe."<sup>3</sup>) Matthäus 16, 16.<sup>3</sup>) Lufas 9, 10. <sup>9</sup>) Matthäus 19, 21.<sup>4</sup>) Daselbft Vers 21.<sup>6</sup>) Matthäus 5–7; Lufas 6, 17–49.<sup>7</sup>) Siehe Hamburger, R.-E. Supplement III. Artikel: "Alcht zu viel und nicht zu wenig."<sup>8</sup>) Siehe daselbst: "Obergericht."<sup>9</sup>) Markus 7, 5.<sup>10</sup>) Matthäus 23, 1–5.<sup>11</sup>) Daselbst 5, 20.

Begenerklärungen waren von Schmähungen gegen bie Männer des Gefetes Es war tein Bunder, daß man an folden Neußerungen Anftog nahm. bealeitet. e) Die Sündenveraebuna. Diefelbe konnte nach ben Ausiprüchen bes Bentateuchs und ber Propheten nur durch Gott geschehen. Jejus verhieß diefelbe mehreren. Er vollzog eine Handlung, bie keinem Meuschen zukam.") Diefe anstößigen Reben und Lehren, deren noch mehrere angegeben werden tonnen, mögen wohl die Behörden, die Synhedriften, veranlaßt haben, ihn mehr zu beobachten. Zur Berantwortung konnte er darüber nicht gezogen werden, da im jüdischen Staate unbeschränkte Lehr= und Redefreiheit (siehe: "Dent-, Lehr= und Redefreiheit") Erst bann, wenn mit ber Lehre eine That, eine ungesetliche Handlung verberrichte. bunden war, konnte von einer Anklage die Rede fein. Diefer Fall traf ein, als er zu einem Paffahfeste nach Jerufalem tam und im Tempelvorhofe in einer Rebe feinen Anhang zur Berjagung der Bechsler u. a. m. reizte und barauf ben festlichen Ginzug als Rönig Deffias in Serufalem unternahm. Die Priefter versammelten fich au einer ernsten Beratung, um Maßnahmen gegen Jesus zu treffen. "Wenn wir," sprachen sie, "bas so hingehen lassen, wird das ganze Volt sich ihm anschließen, die Römer werden uns dann das noch Gelaffene nehmen." Es war also die Beforgnis vor der römifchen Berrschaft, die ein Einschreiten gegen ihn nötig machte. Seine Feftnahme und Antlage war beschloffen, die jedoch der jüdischen Obrigkeit eine nicht aeringe Berlegenheit bereitete.

VI. Festinahme, Anklage, Verhör, Aussage, Messias Sohn Gottes, Ablieferung an den Prokurator Pontius Pilatus, Verurteilung als König der Juden, Kreuzigung und Lod.

Das Anstößige in seinen Lehren und Reden, das zur Anklage gegen ihn führen konnte, war nicht, wie wir schon oben bemerkten, das feindliche Auftreten Jesus aegen die Schriftgelehrten und pharifälfchen Gesetselehrer, auch nicht seine Verwerfung ihrer Satungen und Anordnungen, da Lehr= und Redefreiheit jedem Manne zustand, fo lange fie in den Schranken der Lehre verblieb, nicht zur That aufreizte und keine handlung mit berjelben verbunden mar. Der diffentierende Lehrer, talmudisch saken mamreh, וקן ממרה, durfte nach dem halachischen Befetz gegen die Aussprüche und Bestimmungen ber judischen Religionsbehörde, bes Obergerichts, des Synhedrions oder des rite ordinierten Dreimännergerichts, wenn blefelben nicht mit feinem Urteile übereinftimmten, das Wort ergreifen, nach feinem eigenen Urteile lehren und Borträge darüber halten, aber es durfte feine handlung mit dem Borte verbunden fein, b. h. er barf dem Bolt nicht nach feiner abweichenden Meinung zu handeln befehlen. Sobald er dies thut, überfchreitet er die Grenzen der Lehr- und Redefreiheit, hat zum Aft der Biderfeslichkeit gegen bestehende Anordnungen aufgereizt und verfällt der Strafe. Zefus hat in Jerusalem bei seinem Tempelbesuch im Vorhof der Heiden den Umsturz bestehenber Inftitutionen befohlen; es war eine ftrafbare Handlung. Darauf hielt er als Meffias und König von Israel feinen festlichen Einzug in Jerufalem, was eben-falls ein Vergehen gegen die bestehende römische Herrschaft war. Es waren also zwei gesetwidrige Bergeben: das eine gegen die judische Religionsbehörde und das andere gegen die rönnische Herrschaft in Palästina, eine Auflehnung gegen die-felben, die zur Anklage führten. Auffallend ist es, daß die Anklage gegen ihn, wie biefelbe in ben Evangelien angegeben ift, nur von ber gesetwidrigen Bandlung gegen die römische Behörde fpricht und von ber gegen die Religion nichts erwähnt. Die Urfache bavon ift, baß "Jejus" kein orbinierter Lehrer war und die Strafbestimmungen sich nur auf den rite ordinierten Gesetzelehrer beziehen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Martus 2, 5—12; Matthäus 9, 2, 6; Lutas 5, 50; Johannes 2, 19, 20.

Die Berichte von diefer Anklage, fowie die gauge Prozedur des Prozeffes: Berhör, Aussagen, Zeugenvernehmung, Ort des Gerichts, Richter, Berhandlung und Ber-urteilung enthalten die 4 Evangelien, aber die Angaben in denselben darüber bifferieren von einander, fo daß fie Schmierigkeiten bereiten und man bei ber Biedergabe zur Borficht gemahnt wird. Rein Bunder, ba nach jubischem Gefetz bie Verhandlung über Gottesläfterung, um diefelbe nicht öffentlich wiederholen zu laffen, keine öffentliche fein durfte.") Nur die Richter und die Beugen konnten anwesend fein. Die in den Evangelien angegebenen Berichte über die Berurteilung tönnen nur vom "Hörensagen" herrühren, denen es an Objektivität fehlen und benen sich manches Subjektive des spätern Erzählers, der bei der Verhandlung nicht zugegen sein konnte, beigemischt haben dürfte. Nach den Evangelien: Matthäus 26, 57, Markus 14, 53 und Lukas 22, 54 führte man Jesus nach feiner Festnahme in das haus des Hohenpriesters Kaifa; dagegen berichtet das Evangelium Johannes 38, 13, daß er erst zu Hanan, dem Schwiegervater des Hohenpriesters Kaifa, und von da zu Raisa gebracht wurde. In dem Hause des Raifa waren nach Matthäus 26, 57 Schriftgelehrte und Melteste verfammelt, bie fich zu einem Gericht konstituierten. Nach bem Evangelium 14, 53 waren barunter auch fämmtliche Hohenpriester, eine ungenaue Angabe, da es nur einen Hohen= priefter gab. Dagegen erzählt bas Evangelium Lulas 31, 66, daß erft am Morgen barauf sich die Volksältesten, die Hohenpriefter und die Schriftgelehrten versammelten, aber nicht zu einem Gericht. Böllig abweichend von den Berichten diefer drei Evangelien heißt cs in dem Evangelium Johannes, daß der Hohe= priefter allein ihn über feine Lehren und Reden fragte und ihn barauf zum Gericht bes Pontius Pilatus fandte. Bon ber Unwesenheit ber Meltesten und Schrift= gelehrten wird nichts erwähnt; von einer Verurteilung Jesus durch bie Hohenpriefter, Neltesten und Schrifigelehrten weiß biefes Buch ebenfalls nichts. 2Bir machen barauf jest ichon aufmerkfam, weil uns diefe Abweichungen von obigen Angaben höchst wichtig erscheinen. Es folgt erst das Zeugenverhör. Wieder ist es Matthäus 26, 59, wo in Abweichung von Martus, Lutas und Johannes von falfchem Beugnis die Rebe ift, welches das Gericht gesucht, aber nicht gefunden Bur Erklärung biefes Widerfpruches marc vielleicht babei bas Ausforfchen hätte. ber Beugen burch bas Gericht zu verstehen, ob sie nicht falich aussagten, aber nicht, daß sie nach falschem Zeugnis suchten. Und wirklich wird baselbft 2 60 von vielen falfchen Beugen berichtet, unter denen zwei auftraten, baß gefus gefagt hätte, er könnte den Tempel niederreißen und ihn wieder in brei Tagen aufbauen, von denen man keine Rotiz genommen, weil, wie in Markus 14, 59 hinzugefügt wird, die Ausfagen nicht übereinstimmten. Run wird von dem Verhör und der Ausfage Jefus felbst berichtet. Rach Matthäus 26, 63 beschwor ihn ber Hohepriefter, ihm zu jagen, ob er ber Mejfias, Sohn Gottes, fei. In Martus 14, 60 und Lukas 22, 66 war es keine Beschwörung, sondern eine wiederholte Frage des Hohenpriesters an ihn. Die Antwort Jesus lautete: "Ich bin es, und ihr werdet den Menschensohn figen jehen zur Rechten ber Dacht (Gottes) und mit den Wolken des Himmels niedersteigen." Der Hoheriester zerriß darauf sein Rleid und sprach: "Wozu noch Zeugen? Ihr habt seine Lästerung gehört; saget nun eure Meinung!" Darauf sprachen alle über ihn die Todesschuld aus.") Bieder findet sich in Lukas 22, 70 kein Wort von diessem Todesurteil durch das judische Gericht, und im Evangelium Johannes weiß man, wie wir schon angaben, nicht einmal von einer Anklage und einer Verhandlung mit Jesus burch bas judische Gericht. Uns erscheinen die Angaben in den Evangelien Johannes und

7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tosephta Sanhedrin X. 11. <sup>3</sup>) Watthäus 14, 64.

Lutas als die zuverlässigiten, weil eine Berurteilung Jesus zum Tobe infolge feiner Ausfagen und früherer Reden und handlungen nach dem judischen Gefese gar nicht ausgesprochen werden burfte. Nur eine Auslieferung an den römischen Brofurator von Seiten ber judifchen Behörbe, bie unter bem römifchen Profurator gestanden und von ihm auch abhängig war und zur Verantwortung gezogen werden tonnte, tonnte stattfinden. Bir lefen darüber Johannes 11, 48: "Laffen wir ihn also, werden sie alle an ihn alauben. Es kommen die Römer und nehmen uns Land und Leute." Hierzu kommt, daß die Priesterfamilie Hanan und Raifa mit ihrem Anhange, meist Sabducäer, als feige Römerlinge bekannt waren, benen es vor allem baran lag, ihre Treue bei bem römischen Prokurator oftensibel ju wiederholen. Es ift möglich, daß bei einem mehr national gesinnten hohenpriefter bie Auslieferung unterblieben mare. Ein Boltsfpruch charafterifierte bie Gewaltthätigfeit biefer Priefterfamilie: "Behe uns vor bem Saufe Sanans und por ihren Stöden." Auch der Boltshaufe, der die Begnadigung Jejus zurudgemiefen und feinen Lob verlangte, erscheint von bem Anhange Sanans und Raifas hierzu aufgestachelt gewesen zu fein. Der Feind des Tempels und bes Opferfultus mußte weg! Die Gründe, weshalb eine Verurteilung nach jüdischem Geset nicht ftattfinden tonnte, waren folgende: a) Die Antlage wegen Gottesläfterung, wie biefelbe hier angegeben wird, mußte vor das große, vollzählige, aus 72 Mitgliedern bestehende Synhedrion gebracht werden. Nur dieses durfte die Verhandlung darüber vornehmen und verurteilen, ') und zwar in Jerufalem, und nur in der Quaderhalle des Tempels, die zu Sitzungen bestimmt war.<sup>2</sup>) Ferner mußte eine folche Sitzung am Lage abgehalten werden; die Berurteilung tonnte erst am andern Morgen, und zwar nach wiederholter Aufnahme der Verhandlung erfolgen.3) Drei Tage mußten barauf noch verstreichen zur Publikation ber Berurteilung und zur möglichen Revision des Brozesses bei etwaigen Anmelbungen neuer Gegengründe.4) Auch mußte ber Anklage eine dreimalige Verwarnung vorausgegangen fein. Diefe unerläßlichen Bedingungen fehlten in den Angaben der Berhandlung und Berurteilung bei den Evangelien. b) Das Berbrechen wird als Gotteslästerung an-gegeben, die in der Aeußerung Jesus, er sei Gottes Sohn und werde zur Rechten Bottes figen und mit ben Bolten niebersteigen, bestand. Aber diese Gotteslästerung entspricht nicht den gesetzlichen Bestimmungen darüber im mosaischen und nachmosaischen Gesets, um eine Berurteilung aussprechen zu können. Die Gotteslästerung, auf welche die Lodesstrafe bestimmt war, soll aus dem Aussprechen des vierbuchstabigen Gotiesnamens Jhvh, ", mit Verwünschungen oder Be-schimpfungen bestehen.<sup>5</sup>) c) Verlangte das Geset, daß bei Verurteilung eines falschen Propheten, der als Beweis der Wahrhaftigkeit sich auf das Eintreffen eines Beichens oder Bunders beruft, man erst das Nichteintreffen desfelben abwarten muffe. Man hatte auch bei Sefus erst bas Richteintreffen feiner Angaben abwarten müffen. d) Bar die Angabe Sejus, er fei der Meffias, Gottesjohn, nur eine Meinung, die er von sich hatte, beren Meußerung als Sache ber Lehrund Rebefreiheit nicht bestraft werden durfte. Ausdrücklich berichtet die Apostel= geschichte 5, 34, daß Petrus und Johannes, die wegen ihrer Reden an das Bolk vor das Synhedrion gebracht wurden, auf Antrag des Borfigenden R. Gamaliel, weil eine Verurteilung wegen Glaubensmeinungen nicht erfolgen tonne, freigesprochen murden. o) Bestimmt das halachijche Geset, daß derjenige, der fich



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gemara Sanhedrin S. 86b. Siehe Damburger, R.-G. II. Artilel: "Shuhebriou". <sup>3</sup>) Sifre gu 5. Moj., § 152. Gemara Sanhedrin S. 86b. Bergl. Raschi Sanhedrin S. 41a. voce אלא דיני נפשור <sup>2</sup>) Mischna Sanhedrin IV. 1. Gemara baj. S. 32. <sup>4</sup>) Dajelbft. <sup>4</sup>) Mischna Sanhedrin VII. 5 המגרף אינן חייב עד שיפרש השים. Siehe Damburger, R.-G. I. Artitel: "Säfterung Gottes."

felbft als "Gott" verfündet, nicht der Todesstrafe verfällt, weil alle Belt ihm surufen tann: "Was ift er benn anders als wir Menschen!"1) f) War ja bie Ausfage Jefus, er werbe zur Rechten Gottes figen, eine Angabe, bie in der Mystik ber Juden dem Meffias zugeschrieben wird und bie noch von R. Afiba geteilt wurde.2) g) hat ja Jejus felbit den judischen Gottesglauben, die Einheit Gottes, befannt und diefelbe als Grund des ganzen Gefetes mit Bitierung des Berfes 5. M. 6, 5: "höre, Israel, der Ewige, unfer Gott, ift Gott, der Gine" ange-geben.3) h) Gilt es im halachischen Gesetz als Norm, daß keiner auf Grund feines Selbstgeständniffes allein, ein Verbrechen vollbracht zu haben, zum Tode verurteilt werden darf, weil angenommen werden tann, berfelbe fei lebensüber= drüffig ober melancholisch und sehne sich nach dem Lode 4) i) Eine fernere Bestimmung war, daß die Berurteilung ungiltig war, wenn fämtliche Synhedristen in berfelben übereinstimmten, ein einheitliches Urteil abnaben. nach ben Berichten in den Evangelien stimmten alle in der Berurteilung überein. k) Es lautete die Bestimmung, daß die Verhandlung wegen Gotesläfterung nicht öffentlich geführt werden durfte, damit die Gotteslästerung sich nicht wiederhole. Die Richter allein verhandelten. Der Verklagte wurde erst nach feiner Aussage von rechtskundigen Beugen außerhalb bes Gerichts vor bas Tribunal geführt.5) Der ganze Bericht in ben Evangelien konnte baher von keinem Augenzeugen herrühren. 1) Es ift undenkbar, daß ein Synhedrion über einen Mann ein Todesurteil aussprechen werbe, bas burch eine heidnische, römische Behörbe auf folch grausame Beise, wie die Rreuzigung, vollzogen werden follte, die man in judischen Rreifen verabscheute.6) Bir find daher vollftändig berechtigt, ben betreffenden Bericht in Matthäus und Martus, ben die anderen Evangelien: Lukas und Johannes gar nicht kennen, als Sage ober als Dichtung zu bezeichnen und die Verurteilung und Rreuzigung Jejus als Faktum des römischen Prokurators Pontius Bilatus zu halten. Bon den hohenpriestern Banan und Raifa und ihrem Anhange, die als Gewaltmenschen, Frevler verrufen7) und als feige Römerlinge bekannt waren, wurde Jefus an den Proturator benunziert und ausgeliefert. Diefe ihre Handlung suchten fie aus Furcht, fie werbe als antinational von ben Juden verschrieen werben, burch bie Befürchtung zu beschönigen, daß die Römer tommen werden und alles wegnehmen. Jejus wurde, als strebe er nach ber herrschaft bes jubischen Staates in Palästina und als Bolksaufwiegler nach römischem Gesetz zum Tode verurteilt und sollte mit einem "Bar Abba" zugleich gekreuzigt werden. Bon ähnlichen Verurteilungen burch bie römischen Proturatoren und ihre Bollziehungen an Männern, bie fich zu Reffiaffen aufwarfen, berichten romifche und jubifche Beschichtsschreiber.8) So wurde vom Prokurator Fadus der Messias Theudas hingerichtet.9, Gin anderer Reffias mit großem Anhange aus Aegypten, auf ben ber Proturator Felix fahndete, entlam durch Flucht dem Lode; für ihn wurde fein Anhang niedergemetelt.10) Der Bericht von Tacitus über den Tod Jesus lautet furz, daß Chriftus unt r der Regierung des Tiberius durch den Profurator Pontius Pilatus hingerichtet wurde.<sup>11</sup>) Diefe Kürze beweist, daß die Hinrichtung ein Akt des römischen Proturators war. Ausführlicheres hat sich in einem Aktenstück von dem Befehl

**4**\*

<sup>&#</sup>x27;) Sanhedrin S. 61b. Achnlich Johannes 10, 30 u. 83. Es rief bas Bolf: Du macht dich als Menich zum Gott! ') Siehe hamburger, N. & Mrittel: "Gehetmlehre." ') Siehe oben Zeil III. ') Maimonides h. Sanhedrin 18, 6. ') Tosephta Sanhedrin 10, 11. Jeruschalmi Sanhedrin 7, 16. Jeruschalmi Jebamoth 16, 6. Gemara Sanhedrin 5. 67a. ') Sifra 3. M. 21-23. ') Joseph Antt. 20, 5. 1. Sueton, vita Vespasiani cap. 4 und vita Claudii cap. 25. ') Joseph. Antt. 20, 5, 1. Bergl. Mportageich. 5, 36. ') Joseph. b. j. 8, 13, 5. Antt. 20, 8, 6. Mportalgeich. 21, 38; 24, 27; 25, 1. '') Tacitus, Manal. § 54, 59.

zur hinrichtung Jesus erhalten. Dasselbe befand sich in der Sammlung von Manuftripten, die beim Brande des erzbischöflichen Palastes von Bourges 1871 vernichtet wurden. 1) Es lautet: "Jefus von Razaret vom judischen Stamme Juda, bes Betruges und der Rebellion gegen die gottliche Autorität Tiberius Augustus, des Raifers der Römer, überführt und wegen dieses Sacrilegiums über Verfolgung unferes herrn Herodes, Stellvertreters des Raisers in Judäa, durch Spruch des Richters Bontius Pilatus zum Lode am Rreuz verurteilt, foll morgen früh am 23. vor den Jous des Marz unter Begleitung einer Abteilnng der Pratorianer Garde zum gewöhnlichen Hinrichtungsorte geführt werden. Der sogenannte König ein anderes Aktenstück, ebenfalls über den Tod Jesus, das von Fr. Clemens, Jesus der Nazarener, Hamburg 1867. S. 238 (2. Aufl. Berlin 1868) mitgeteilt Bir entnehmen bemfelben, wenn auch bie Nechtheit biefer Aftenftude uner= wird. wiesen bleibt, daß es allgemein galt, die Berurteilung Jesus geschah auf Grund eines politischen Bergehens gegen bie romische Herrschaft. Dem judischen Bolte. das die Auslieferung Jefus an den Profurator Pontius Vilatus als Verrat an ber nationalen Sache der Juden angesehen hätte, wurde vorgebracht, Jesus mußte wegen Gotteslästerung fterben. So wurde bas Bolt von bem Anhange bes Priefters Raifa bearbeitet und gegen Jesus aufgestachelt, daß es die ihm angebotene Begnadigung für ihn nicht annahm und feinen Tod forderte. Diefe Annahme des Einverständniffes Raifas mit Pilatus zur Festnahme und Auslieferung Jesus wird noch daburch bestärkt, daß diefer feine Knechte dem Kaifa zur Verfügung gestellt hatte, mit beren Silfe die Festnahme Sejus ausgeführt wurde. Eine folche burch Raifa veranstaltete Scheinverurteilung Jefus wegen Gotteslästerung, um ihn barauf anstandslos der römischen Oberbebörde ausliefern zu bürfen, mag wohl bem Bericht in Matthäus und Martus zu Grunde liegen. Eine wirkliche Berurteilung burch bas judische Gericht konnte aus oben angegebenen Gründen nicht stattgefunden Die römische Oberbehörde, Bontius Bilatus, hat Diefelbe, nach feiner baben. Auslieferung an fie, vollzogen. So ftarb Jefus nach einer öffentlichen Thätigkeit von 2<sup>1</sup>/, Jahren im Jahre 35, 33 Jahre alt.<sup>2</sup>)

## M.

Maffora, ICCIC, auch Mafforeth, ICCIC, Ueberlieferung. Benennung des Leiles in der Bibelkunde des nachbiblischen Schrifttums der Juden, der sich mit den Angaden, den Lehren und Bestimmungen zur Feststellung des korrekten überkommenen hebräischen Textes der biblischen Bücher mit seinen Bokal= und Lonzeichen, auch der Gestalt, Jahl, Reihenfolge und Einteilung des biblischen Schrifttums, seiner Abschnitte, Verse, Wörter und Buchstaben nebst deren Schreib= und Leseweise u. a. m. beschäftigt. I. Name, Bedeutung und Bezeichnung. Der Name "Maffora", ICCICIC, ist neuhebräsch und kommt erst im talmubischen und nachtalmudischen Schrifttum vor; er bedeutet "Ueberlieferung," "Ueber= kommenes" und bezeichnet die Bestimmungen, Lehren und Angaden zur Feststellung

des überkommenen korrekten bebräischen Bibeltertes mit allen feinen Ginzelnheiten. Eine ältere Bezeichnung bafür, die später weniger gebräuchlich wurde, war "Mafforeth", מסורת הברית bem biblifchen מסורת, Ueberlieferung bes Bundes, in Ezechiel 20, 37.2) Von beiden kommt auch die Pluralbenennung "Mafforoth", nanne, "Ueberlieferungen", vor.3) Die Gelehrten, die sich mit mafforethifchen Studien beschäftigten, bießen: "Mafforeten", בעלי המסורה, ober אנשי המסורה. So enthalten die mafforetifchen Arbeiten, die But und bie Maknahmen, den hebräischen Bibeltert in feiner überkommenen Gestalt unverfälscht ju erhalten, in zweifelhaften gällen deffen Korrektheit nachzuweifen und zu bestimmen und ihn vor jeder absichtlichen oder unabsichtlichen Menderung zu schützen. Diese mafforetischen Regeln fing man fpäter an zu fammeln, zufammenzustellen und Rompendien von denfelben anzulegen. Die Maffora, als die Schrift, welche biefe Angaben enthält, war schon im 7. Jahrhundert gekannt, von ber es mehrere Rompendien, bald kleinere und fürzere, bald größere und ausführlichere, gab.4) So kannte man eine "kleine Massora" und eine "große Massora", von denen jene gewöhnlich an den Seitenrändern des hebräischen Textes der biblischen Bücher, aber diefe oberhalb und unterhalb desselben geschrieben murbe. Bu beiden fertigte man darauf eine Uebersicht, eine Art Register der mafforetischen Angaben an und verfaßte auch ein mafforetisches Borterbuch. Beide erleichterten bas Aufsuchen ber mafforetischen Angaben. Die erste Schrift erhielt ben Ramen Ochla Woochla, אבלה ואכלה ואכלה אנלה זיש nach ben zwei ersten Zitaten im Buchstaben א aus 1 S. 1, 7 und 1. M. 27, 13 ואכלה und wurde von dem gelehrten Frensborf nach einer Parifer Handschrift 1864 herausgegeben, der ebenfalls im Jahre 1876 ein mafforetisches Legiton, die Maffora in alphabetischer Ordnung zu veröffentlichen begonnen hatte. Bollständig abgebruckt finden wir die Massora, wie sie von bem gelehrten Jatob ben Chajim Abonim geordnet und zusammengestellt wurde, in ber 1525 erschienenen großen Bambergischen und in der darauf von Johann Burtorf veranstalteten, ebenfalls großen Bibelausgabe. Dieselbe besteht bort aus: a) einer tleinen Maffora, am Rande des Bibeltertes, מסורה קטנה; b) einer großen Raffora oben und unter bem hebräifchen Terte, מסורה גדולה, benen ein alpha= betisches Register mit ausführlichen Stellenangaben oder Verweisungen beigegeben ift. Endlich folgt am Ende diefer großen Bibelausgabe ein übersichtliches Sammel= wert "Maarecheth", avren, bas in alphabetarifcher Reihenfolge bie Gegenstände der Massora angiebt. Der größte Teil davon soll dem oben genannten massoretischen Berte "Ochla Beochla" entnommen fein.5) Dan nannte auch die große Maffora wegen ihrer Stelle oberhalb und unterhalb bes hebräischen Textes: "Massora marginalis" und die lettgenannte "Massora finalis", מסורה סופיות, oder מסורה סופיות. In neuefter Zeit hat C. D. Ginsburg in London das ganze Material der Maffora mit den verschiedenen Jugaben in neuer alphabetischer Anordnung in drei Bänden (The Massora, London 1880—1885) herausgegeben. II. Aufgabe, Bert und Bürdigung. Die Aufgabe der Maffora resp. ber Rafforeten war, ben hebräischen überkommenen Tert der biblischen Bücher unver= fälscht zu erhalten und jede Aenderung in demselben als unrichtig zurückzuweisen. Eine besondere Bedeutfamteit hatte fie für bie Bibelabschreiber, Sopherini, bie

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aboth 3, 13. מכורת סיג לתורה . <sup>3</sup>) Rad Reschi bafelbft. הברית שמסרתי לכם.
 <sup>3</sup>) Nedarim G. 37b. Megilla G. 3a. יובינו במקרא אלן המסורות . <sup>4</sup>) Bergl. Frensdorf,
 <sup>4</sup>) Ochla Rr. 71, G. 24; Franz Delitzsch, Leipziger Codicees Nr. 1; Zunz, Additamenta bierzu G. 315, wo Reschi fic auf ble große Maffora beruft. <sup>4</sup>) Go nach Elia Lebita in leiner Gorift: "Mafforeth Gamfora". (1538).

Jugendlehrer, die Synagogenvorlefer, 1) aber nicht minder für die Bolis- und Befeteslehrer,2) bie einen forretten hebräifchen Bibeltert ober eine Anmeifung gur herstellung ober Bestimmung besselben zu ihren Berufsarbeiten vor fich haben Bichtig erschienen bieje mafforetischen Arbeiten zum Schutze bes über= mußten. tommenen hebraifchen Bibeltertes gegenüber den mabrend bes zweiten jubifchen Staatslebens in Baläftina entftandenen religiofen Setten (f. b. A.) und Barteien.3) von benen jede das Richtige und Rechtmäßige ihrer Angaben und Lehren in ben Aussprüchen des biblischen Schrifttums nachzuweisen sich bemühte, was nicht immer ohne Textänderung möglich war. In der That findet man eine Menge Textänderungen in den angefertigten Uebersetzungen der biblischen Bücher, als 3. B. in ber griechischen Uebersetzung der Septuaginta,4) der samaritanischen Pentateuch= übersetzung, den älteren und jüngeren Targumim (s. d. A.)5) u. a. m. bis auf bie lateinische Uebersetzung ber Bulgata u. a. m. So warfen die judischen Gesetzes lehrer ben Samaritanern noch im 3. Jahrhundert Fälfchungen des biblischen Aehnliches geschah in den Disputationen zwischen Chriften und Tertes vor.6 Juden.7) Man stellte im Tempel zu Jerusalem zwei Beamte an, welche bie Rorrekturen des biblischen Schrifttums in der Tempelbibliothet zu beforgen hatten.8) Im zweiten Jahrhundert lautete ber Ausspruch des Gefeteslehrers R. Atiba: Die Maffora ift ein gaun um die Thora. ") So mahnte R. Ismael ben R. Meir, ber sich ihm als Bibelabschreiber vorgestellt hatte: "Mein Sohn, fei bedacht, denn deine Arbeit ift eine heilige, denn folltest du einen Buchstaben zu viel ober zu wenig schreiben, du würdest eine Welt zerftören."10) Ein Gefet schärfte die Anschaffung von nur korrekten biblischen Büchern ein und verbietet, ein nicht vom Korrektor burchgefehenes Bibelbuch länger als 30 Tage im Saufe zu halten.<sup>11</sup>) Man hatte für korrekte Schriften einen besonderen Namen, fie hießen: אופרי דוקנין). Eine weitere Bürdigung fanden diese massoretischen Angaben und Regeln in den Deutungen berfelben zur Antnüpfung von halachischen und agadischen Lehren, wie diefelben fich in den Midraschim, auch in den Talmuden erhalten haben. Wir verweifen über diefelben auf den Artikel "Eregefe" und bemerten, daß man aus biejen ihren Berwendungen in diefen Schriften eine Busammenstellung eines großen Teiles mafforetischer Lehren, wie diefelben bie Maffora enthält, machen könnte. III. Wefen und Inhalt. Die Maffora gehört nächft bem talmubischen Schrifttum zu ben bedeutendsten litterarischen Erzeugniffen bes jubifchen Altertums; fie unterscheidet fich von biefem barin, daß Diefes fich mit dem innern Gehalt beschäftigt; dagegen hat es die Maffora mit ber äußern Beschaffenheit bes hebräischen Bibeltertes allein ju thun, bie Erhaltung desselben in feiner Integrität, fein Schut vor jeder Fälfchung und Menderung ift ihre Sache. Die Aufstellung von Bestimmungen zur Rennzeichnung bes torretten überkommenen hebräischen Tertes der biblischen Blicher bestand bier zumeist nicht aus den Refultaten von Konjunkturen der Eregeten nach Art ber freien Bibel-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe: "Borlejung aus ber Thora." <sup>3</sup>) Siehe: "Tanaim" und "Amoraim." <sup>3</sup>) Siehe barüber die Artikel: "Gjäer", "Bharijäer", "Chajfibäer", "Samaritaner", "Zeloten", "Meifias", "Meifiafie", "Selleniften", "Orifientum", "Evangelten", "Religionsgeipräche". <sup>4</sup>) Siehe: "Uebers fetung, griechtiche". <sup>6</sup>) Bergl. die treffliche Schrift von Samuel Rosenfeld: "Mischpachath soferim". Wilna 1873. <sup>6</sup>) Siehe: "Camaritaner in Abt. II diefer R. &; ferner: Kirchheim, Karme Schomron S. 31. <sup>7</sup>) Bergl. Justin, Dialog cap. 120, p. 404; cap. 124, p. 420, wo die Juden antworten, daß die betreffenden Ztellen in der Septuaginta entworten ungenau überjest oder Ginfdiebsel find. Herrakel, Monatsichrift 1873, S. 150, 151 u. f. w. mit Anmertungen daselbst, und Friedlaender, Batriftighe Studien, Absch. 2. <sup>6</sup>) Midrasch rabba 4. M. Abich. 11. Jeruschalmi Schekalim Abich. 4. <sup>9</sup>) Aboth 3, 17.

forschung unferer Zeit, sondern enthielt größtenteils überlieferte Notizen und Angaben über die Gestalt, Aussprache, 3abl und Ramen ber Buchstaben, Borter, Berfe, Abschnitte, Bucher und Leile des biblischen Ranons; ferner über die Botale, Accente, Die Schreib= und Lefeweise der Borter, Die Trennung und Teilung ber Abschnitte und Berje, bie Bufammenstellung ber ähnlichen und fich wiederholenden Ausbrücke, bie zweifelhaft scheinenden Borter und Buchstaben u. a. m. Das Befen der Maffora ift, was ichon ihr Rame andeutet, größtenteils Ueberlieferung und Begebenes. Die eigene Arbeit ber Mafforeten mar, außer ber fpäteren Aufftellung von Bokabeln und Tonzeichen (f. d. A.) zur Erleichterung des richtigen Lefens, bei zweifelhaften Stellen des Bibeltertes die Richtigkeit derfelben durch Bergleichung mehrerer korrekten Bibelegemplare herauszufinden ober nach ber Rehrheit derfelben zu bestimmen. 1) Die Themen der Maffora find, wie bereits angegeben: a) ber hebräische Text in feiner überkommenen Gestalt im allgemeinen; b) seine Schrift; 0) die Sinteilung desselben in Bücher, größere und kleinere Abschnitte, Paraschim, und größere Ordnungen, Sedarim, nebst beren Namen, Bezeichnung und Auzahl; d) die Verse, ihre Bezeichnung und Jahl; 0) die Wörter, ihre Schreid- und Leseweise, die plenen und desekten, ihre Stellung und Berbindung; f) die Bokale und Accente, ihre Beichen, Aussprache und Betonung u. a. m. a) Der hebräische Bibeltert. Die Grörterung barüber berührt bie Frage von der Integrität des überkommenen hebräifchen Bibeltertes. In den beiden Talmuden (f. d. A.) und in den Midraschim (j. d. A.) werden hebräische Borter und Berje aus bem biblischen Schrifttum gitiert, die fich in bem mafforetischen hebräischen Text unserer biblischen Bucher teils gar nicht, teils in veränderter Gestalt, mit anderen Ausdrücken vorfinden. Wir haben dieselben in dem Artikel: "Bibeltext" ausführlich angegeben und bitten, sie dort nachzulesen.<sup>2</sup>) Die Integrität bes Bibeltertes wird badurch fehr fraglich, wenn wir nicht annehmen, daß diefe und noch mehrere andere Barianten aus ben verschiedenen unforrekten Bibelhand= fcriften herrühren, deren man sich bedient hatte, und die später eine einheitliche, übereinstimmende Rorrektur in der Redaktion der biblischen Bücher durch die Mafforeten erfahren hatten. Aber mehr als diese Barianten geben die talmubischen Rachrichten von gewissen durch die Sopherim (j. d. A.) vorgenommenen Ber= befferungen bes Bibeltertes, bie unter bem Ramen "Tituni Sopherim", תקוני סופרים, "Berbefferungen ber Sopherim", aufgezählt werden. Die Maffora zählt 18 folche Berbefferungen auf, bagegen tennen die Schriften ber Midraschim: die Mechilta nur 11 und ber Mibrasch Tanchuma 13 Verbesserungen. Spätere Schriften haben bei der Zitierung diefer verbefferten Schriftstellen ben Ausdrudt: "nur daß die Schrift umschrieben hat", אלא שכנה הכתוב. Bir haben in dem Artikel: "Tert der Bibel" diefe Verbefferungen aussührlich gebracht und unfere Meinung über biefelben bahin ausgesprochen, daß bergleichen Tertverbefferungen mahrichein= lich nach älteren Bibelegemplaren vorgenommen wurden. Bir wiederholen das= felbe auch hier zur Beantwortung der Frage über die Integrität des Bibeltertes. Rächst diefer hätten wir noch die mafforetischen Bunkte, נקודות, oberhalb gewiffer Buchstaben und ganzer Börter zu nennen, welche gewiffe Zweifel über die Richtig= feit berfelben andeuten follen. Wir haben auch über diefe in dem Artikel "Text ber Bibel" gesprochen und möchten basselbe hier nicht wiederholen. b) Die Schrift. Belche Aenderung mit derfelben später vorgenommen wurde, darüber

<sup>&#</sup>x27;) Bergl. Jeruschalmi Megilla IV. 2. Traktat Sopherim VI. 4. Mehreres in Tell II diefer R.=E. Artitel: "Bibel", S. 1317 und hier Teil III. Geschichte. ') Mehr barüber hat Weiss, Geschichte der jüdischen Tradition IV. S. 239-243.

bitten wir in den Artikeln "Schrift", "Grammatik" und "Eregese" nachzulejen. Bir fügen bier hinzu die mafforetischen Angaben über die Bergierungen und Auszeichnungen gemiffer Buchstaben in bestimmten Bortern. Diefelben tennen größere und fleinere, hängende und vertehrte Buchftaben; ferner Buchftaben mit Bergierun: gen, als mit Strichelchen oder Krönlein oberhalb. Bon Zierauszeichnungen gewiffer Buchstaben in Wörtern, die man als zur Andeutung von Gegenständen erklärte, um fo bie Aufmerkfamteit auf biefelben zu lenken, spricht auch ichon bas talmudische Schrifttum, aber fie werden nicht in folcher Menge, wie in ber Maffora, angegeben. Bon berfelben nennen wir erft a) bie größeren Buchftaben, אותיות גדולות. Diefelben heißen auch: "langgeftredte Buchftaben", שומין, ווויקופין, und "aufgerichtete" ober "überragende Buchftaben", יקופין,') und tommen in einer größeren Anzahl von Börtern vor, die in ben mafforetischen Schriften verschieden angegeben werden. Um kleinsten ist ihre 3ahl im Traktat Sopherim Rap. 9. Es werden daselbst genannt: das 1 im 1. 2. M. 11, 42; das 7 in וישרט 3. M. 8, 23; fämtliche Buchftaben in 5. M. 6, 4, היאלהינו ה׳ ארד, wo bas n in bem letten Bort Nnrt ftart hervorragt. Der Grund diefer Auszeichnung ift bas Glaubensbetenntnis, welches diefer Bers enthält. Ebenso follen bie Buchstaben in bem Worte ישראל am Ende bes Bentateuchs die größeren fein, von benen das 5 alle andern überragen muß. Bei den ersten zwei soll befannt= lich ber größere Buchstabe bie Mitte bes Pentatenchs bezeichnen. Feiner werden angegeben das ל in dem Borte וישליכם 5. Dl. 29, 27, als Andeutung, daß Bott mit den Israeliten auch im Exil fei; das 7 in Tirft 5. M. 32, 6 - und zwar mit einem größern offenen Raum, um jeder falfchen Deutung vorzubeugen. mehr barüber hat die Mafforaschrift "Ochla we Ochla". אכלה ואכלה (herausgegeben von Frensborf) G. 88, die zwei Aufstellungen angiebt. Bir bringen von denfelben: das x in 5. Dl. 33, 29; in אדם 1. Chr. 1, 1; das ב in אחד 1. M. 1, 1; bas ג in והתגלח 3. M. 13, 33; bas in אחד in ג 5. M. 6, 4; bas ה in הליהוה 5. M. 32, 6; bas ו in גרון 3. M. 11, 42; הכלילי in הכוונה 1. M. 34, 31 und in זכרו Maleachi 3, 21; bas הכוונה in הכלילי 1. M. 49, 12 und in הור Giter 1, 6; bas ט in 2. M. 2, 2 und in שבטו in שבטו Riob 9, 34: das 1 in 57. 4. M. 14, 17 und in 4. M. 14, 37: das 5 in ודתמכרתם 5. M. 28, 68 und in וכנה in 16, 80, 16; das ל in וישליכם in ישליכם in ל 5. M. 29, 27; das di in משלי 4. M. 24, 5, und in משלי Epr. Cal. 1, 1; bas in וכנה 1. M. 50, 23 und in אלפים Daniel 7, 10; bas וכנה in וכנה in in 4. M. 13, 30 und in כוף Roheleih 12, 13; bas y in way 5. M. 6, 4; bas p in בעפרפרא 5. M. 32, 5 und in בעפרפרא Daniel 6, 20; bas ה in ובהעטיר 1. M 30, 42; bas צ in צא 2. M. 28, 36; bas ק in 5. M. 22,6 und Pf. 84, 4; das 7 in 7. M. 34, 14; das w in yr 5. M. 3, 11 und נתכתב gohelied 1, 1; bas ה in המים 5. ש. 18, 13 und in ותכתב Efter 9, 29. אותיות זעירות אותיות קטכות, Die kleineren Buchkaben, אותיות זעירות ober אותיות זעירות Bon biefen kommen Bestimmungen schon in ben Talmuben und Mibraschim vor;<sup>2</sup>) mehr hat darüber der Traktat Sopherim. Eine vermehrte Zusammenstellung

י) So im "Traktat Sopher", Rapitel 9. \*) Bergl. Midrasch rabba 3. D. Abich, 23 von dem ' in ימשי 5. D. 32, 18; ferner Gemara Megilla S. 16b über das i in וויתא וויתא (fiter 9, 9. finden wir wieder in der Maffora Dolla we Ochla (herausgegeben von Frens= Rach berfelben find es: א in איקרא 3. D. 1, 1; bas ג in נורש Sjob 7, 6; dorf). 4. D. 25, 12; das 7 in rin €fter 9, 9; das □ in □ Jjob 33, 9; das v in מבער Rlagelieb 2, 9; bas in י in 5. M. 32, 18; bas כ in ולכתה 1. M. 32, 2; 39, 13, in בסכה Sefaia 44, 14 und in ונרגן הערגן Spr. Sal. 16, 28; bas D in בסכה in בסכה אוֹם 27, 5; bas y in לעות Rlagelieb 3, 36; bas D in בשפרפרא Daniel 6, 90; bas צ in וצורות Geremia 14, 2; bas y in פרטשתא 1. D. 27, 46; bas ה in ארטשתא Gremia 14, 2; bas y in פרטשתא וו ש Giter 9, 9 und in ה Giter 9, 7. y. Die umgetehrten, zurüct gewandten Buchstaben, אותיות הפוכות, auch אותיות מנוזרות שניאות (י.אותיות מנוזרות מנוזרות אותיות הפוכות) Es wird im talmudischen Schrifttum<sup>2</sup>) von zwei umgekehrten 3 gesprochen, von denen eins vor ben zwei Versen 4. M. 10, 35, 36 und eins nach benjelben steht, die als Beichen, Oracion, Rlammern, Dienen follen, daß biefe Berfe nicht hierher geboren. Ihre Stelle wird zu 4. M. 2; 1 in dem Abschnitt von der Ordnung ber Fahnen= süge, דגלים, angegeben. Die Septuaginta hat diefe zwei Berfe unmittelbar vor Bers 33. frach einem Dritten, R. Afchi, gehören fie nach 4. M. 10, 28, bem Schluß ber angegebenen Reihenzüge. Rach bem Patriarchen R. Juda I und Bar Rappara follen dieje umgekehrten ) bezeichnen, daß dieje zwei Berje ein Buch für sich bilben. Uber auch ichon früher hat ber Patriarch n. Simon ben Bam= liel ausgesprochen, daß diese zwei Berse von dieser Stelle wegkommen und an ihre Stelle geschrieben werden sollen.<sup>3</sup>) Die Massora geht weiter und giebt zur Schreibweise der Wörter von 4. M. 10, 35 רוחי בנסוע und von Vers 37 an, daß das j in den Wörtern בנסוע und zwar conאוננים und zwar das erste j in letzterem umgekehrt geschrieben werden soll. Weiter nennt die Maffora sieben Verfe in Pf. 107, bei benen bas umgekehrte ) als Zeichen sich vorfindet. Diefe Berje dafelbst find: 20, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 40, 41. Bas hier diefe Zeichen andeuten follen, wird nicht angegeben. 4) d. Die schwebenden Buchstaben, תלויות תלויות Man versteht darunter die Buchstaben, die über der Zeile geschrieben werden und gleichfam in der Luft fcwebend erscheinen. Diese Gestalt foll den Zweifel über ihre Stelle bezeichnen, ob sie hierher gehören. Wir haben über diefelben in Abteilung II, Artikel "Text der Bibel", S. 1213 berichtet und verweisen den Lefer dorthin. c. Die verzierten Buchstaben, כתרות הגין. Die Verzierung der Buchstaben bestand aus Kronstrichelchen über bem Buchstaben, die unter verschiedenen Benennungen vorkommen, als Rronen, Rrönlein, קוצים, Sperlein, זיין, fpise Dörnchen, קוצים, auch nach ber Form des siebenten Buchstabens mir. Diefelben werden ichon im talmubifchen Schrifttum erwähnt. 3br 3med ift, abnliche Buchstaben von biefen unterscheiden ju können. Den Bolks- und Gefeteslehrern waren fie eine Sandhabe zur Anfnüpfung von Lehren. Ein Lehrer des 4. Jahrh., Rabbah, lehrte,5) daß die fieben Buchstaben ? 17 1 0 y w überall mit Rrönlein zu versehen feien.6, Die Form biefer Rrouftrichelchen foll bem Buchftaben ; entsprechen, bagegen mar bie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das Bort נוורו אחור אחור אחור, זעדומטיפחטר. <sup>1</sup>) (Jemara Sabbath G. 115b; G. 116a. Sifre zu 4. M. 10, 35, 36; Midrasch rabba 1. M. Abjo. 64. <sup>3</sup>) Sabbath G. 115b. אר שמעון בן גמליאל אמר עתידה פרשה וו שתיעקר מכאן ותכתב במקומה Jergl. jeboch Rosch haschana G. 17b. <sup>4</sup>) Menachoth G. 29b. <sup>6</sup>) Sierzu Maimonides, h. Mesua 5, 3.

Bahl berfelben nicht genau angegeben. Gewöhnlich waren es brei Strichelchen, bie zufammen bie Form einer Rrone bilbeten. 1) Auch bas בראשית ו 1. DR. 1. 1 foll Rronstrichelchen haben. c. Die Einteilung des Bibeltertes in Bücher, fleinere und größere Abschnitte, Paraschim, und größere Ordnungen, Sedarim, nebst deren Ramen, Anzahl und Bezeichnung. In den Artikeln "Bidel" und "Pentateuch" haben wir bereits von der Einteilung des Bideltertes in Rücher gesprochen; wir beginnen daher mit a. den kleineren und größeren Abschnitten. 3m Bentateuch heißen bie kleineren Abschnitte Dober Der Der Der Der Abteilungen, die burch ben Anfangsbuchstaben dieses Bortes, burch das D, angegeben werden. Dieselben sind teils nach Inhalt, teils nach Teilen desselben bestimmt. 3hr Ursprung ift, wie dies im Lalmub?) ausdrucklich angegeben wird, auf ihren Gebrauch bei Borlefungen und Borträgen mahrent bes Tempelbestandes in Ferufalem zurudzuführen. Bon diefen hat man die größeren Abschnitte, bie Sebarim, Orreg, zu unterscheiden. Bur Rennzeichnung ber größeren Abschnitte werden drei D als: D D D oder drei D als: D D D, wenn es ein geschloffener größerer Abschnitt ift, gesetz.3) Es bilbeten diese größeren Abschnitte Die Sabbatperitopien, die verschieden gebraucht und auch verschieden angegeben Der Pentateuch wurde zum einjährigen Cyclus (fiebe "Borlefung ans werden. ber Thora") in 54 Sibras, aber zum breijährigen Cyclus in 155 Sibras ein= geteilt, von benen jede mieber in fieben fleinere Abichnitte, Dr. geschieden wurde, fo daß biefe 1085 und jene nur 378 fleinere Abschnitte gablte.4) Ausführlicheres barüber haben wir in den Artikeln: "Borlefung aus der Thora" und "Pentateuch" gebracht und fügen hier diesem nur noch hinzu, daß die von der Waffora bezeichneten kleineren Abschnitte, פרשיות, deren Jahl im Bentateuch 669 beträgt, schon im talmudischen Schrifttum zum großen Teil erwähnt sind. So tennt man bie zum Vorlejen für den Gottesdienst ber Standmänner, Maamad (f. b. A.) bestimmte Peritopie vom 1. Kapitel bes 1. B. Mosis, die in sechs fleinere Abschnittes) geschieden war. Die andern Abschnitte, bie noch ermähnt werben, find: ber Abfchnitt von ben Erftlingen, con 26;6) ber Abfchnitt bes Schema, yw, 5. M. 6, 4;7) neben diefem die Abschnitte für die Tephilin (f. d. A.) in 2. M. 13, 1—13 und Kap. 13, 11—12; ferner der Abschnitt von ber wegen Chebruch verbächtigten Frau in 4. M. 6, 1-6;8, der Abschnitt von ben Schekalim (f. b. A.) in 2. M. 30, 11 16;9) ber Abschnitt von Amalet in 5. M. 25, 17-19 10) ber Abschnitt vom Rönig in 5. M. 31, 11-13;11) ber Abschnitt von urfer vielen in 5. M. 21, 1-9;<sup>12</sup>) ber Abschnitt vom Entschaltsamen, 1-24;<sup>14</sup>) ber M. 6, 29;<sup>13</sup>) ber Abschnitt von den Priestern in 3. M. 21, 1-24;<sup>14</sup>) ber Abschnitt von den Leviten in 4. M. 8, 5-12; ber Abschnitt von ben vermischten Gattungen, Relaim, in 4. M. 3, 6 u a. m. Eine spätere Einteilung bes biblischen Tertes ift bie in Rapitel.15) Diefelbe wurde allgemein üblich, nur im Pentateuch erhielt sich bie ber kleineren Abschnitte, Paraschim, neben ber von ben Rapiteln. Die größeren Abschnitte, Sebarim, tonnten jedoch nicht verdrängt werden und beißen auch Besifthot, nuchen. Bon biefen hat das Buch Josua 14; das Buch der Richter 14; die zwei Bücher Samuel 34; die zwei Bücher der Könige 35; Jefaia 26; Jeremia 31; Czechiel 23; die zwölf kleinen Propheten 21; die Pfalmen 19; die Spr. Sal. 8; Jjob 8; Roheleth 4; das Buch Efter 5; Daniel 7; Esra und Nehemia 10. d. Die



Bergl. Raschi zu Menschoth l. c. ) Siehe wetter. 3) Siehe barüber ben Artitel "Bentateuch". 4) Siehe: "Borlefung aus der Thora". Bergl. Julius Fürft, Rultur- und Ritteraturgeschichte S. 62. 4) Mischna Taanith IV. 3. 9 Biccurim III. 6. 7) S. d. A.
 Mischna Jorma III. 10. 9) Daf. Megilla III. 4. 19 Dafelbft. 11) Dafelbft Sota VII. 2.
 Dafelbft. 13) Dafelbft. 16) Gemara Gittin S. 60a. 16) Richt vor bem 13. Jahrhundert.

Berfe, ihre Bahl und Bezeichnung. Die talmubischen und späteren Angaben über die Bestimmung, Gintheilung und gabl ber Berfe in den biblifchen Buchern bitten wir in dem Artikel "Text der Bibel" und "Pentateuch" nachzulefen. Wir tragen hier zu diefen noch nach von der Zahl der Verse in den anderen biblischen Büchern außer dem Pentateuch. Es hat das Buch Josua Verse: 656; das Buch ber Richter: 618; die zwei Bücher Samuel: 1506; die zwei Bücher ber Könige: 1534; Jefaia: 1295; Jeremia: 1365; Czechiel: 1273; die zwölf kleinen Propheten: 1050; die Pfalmen: 2527; die Spr. Sal.: 915; Jjob: 1070; das Hohelied: 117; bas Buch Ruth: 85; die Klagelieder: 154; Roheleth: 222; Efter: 166; Daniel: 157; Sora und Nehemia: 688 und die zwei Bücher der Chronik: 1763. o. Die Börter, ihre Schreib= und Lefeweise, die befekten und die plenen u. a. m. Es gehören bierber die im talmubischen Schrifttum und in der Massora unter mehreren Schlagwörtern, welche bie Rubriken bilben, aufgestellten Regeln und Angaben, als: 1. מקרא סופרים, bie Lefearten ber Sopherim; 2. עישור סופרים, bas Entfernen gewiffer Buchstaben von den Börtern beim Lefen; 3. קריין ולא כתיבין, bie Börter, welche gelefen, aber nicht geschrieben werben; 4. כתיבין ולא קרין, bie Borter, bie geschrieben, aber nicht gelesen werden; 5. מלאים וחסרים, bie befetten und plenen, b. h. die Wörter, die balb mit einem der Buchftaben 1778, bald ohne denfelben geschrieben werden; 6. כקודות, Bunkte, die Börter, die mit Puntten oberhalb bezeichnet find, um ben 3meifel über die Richtigkeit ihrer Stelle anzudeuten; 7. הכרעות, zweifelhafte Wörterverbindung, b. h. der Źweifel bei einer Anzahl von Wörtern, ob dieselben zum Worte vorher ober zu dem nachher gehören; 8. כל המקראות הכתובות לגנאי קורין אותם לשבח, alle Ausbrüde, bie bas Schamgefühl oder den Anftand verleten, follen beim öffentlichen Borlefen burch andere, paffendere Börter erfest werden; 9. חקוני סופרים, Berbefferungen ber Sopherim (f. oben); 10. כתיב ולא קרי, Börter, bie anders geschrieben als gelesen werben; 11. קרי ולא כתיב, Börter, bie anders gelesen als geschrieben Wir haben auch über diefe Bunkte schon in den Artikeln Tert ber werden. Bibel" und "Eregese" berichtet und verweisen bier, um nicht zu wiederholen, auf biefelben. Ueber bie Accente und Botale, diefe zwei wichtigen Teile ber Maffora, fiehe bie Urtikel: "Lonzeichen" und "Botale". IV. Geschichte. Die Maffora, wie sie uns vorliegt, ift tein Produkt der nachtalmubischen Zeit allein, sondern hat ihre Anfänge in der vortalmudischen, ihren weitern Ausbau in der talmudischen und ihre Bollendung, Zufammenstellung und redaktionelle Abfaffung in der nach= talmubischen Periode. Ihre Arbeiten beginnen in dem ersten Jahrhundert ber Biebergründung bes zweiten judischen Staatslebens in Palästina, sie überdauern basselbe und fcließen im 9. Jahrhundert n. ab. Nach biesen brei Abschnitten wollen wir hier ihre Geschichte behandeln. 1. Die vortalmudische Zeit. Diefelbe umfaßt den Zeitraum der Sopherim (f. d. A.) von Esra bis Simon den Gerechten (von 450 bis 219 v.); es waren die Männer der großen Synode (f. d. A.), die auch die Synode der Sopherim, der Schriftgelehrten, ovvarwyn γραμματειων, hieß. 1) Bon ihrer weitgehenden Thätigkeit hat das talmudifche Schrifttum eine Menge von Berordnungen unter ben Namen: "חקוני סופרים, Anordnungen der Sopherim, und: "דברי סופרים", Borte der Sopherim, verzeichnet. Die Institution der Thoravorlefung seit Esra,2) der später auch die aus den Buchern der Propheten folgte,3) mehrte die Renntnis der heiligen Schriften, mit der das Bedürfnis nach dem Besitz von Abschriften der biblischen Bücher,

<sup>1) 1.</sup> Macc, VII. 12. 3) Siehe "Borlejung aus ber Thora". 3) Siehe "Haftara".

zunächft nur des Pentateuchs, ermachte. Bei Anfertigung derfelben waren Fehler der Abschreiber unvermeidlich, was zu Tertverschiedenheiten und Mißverständniffen Eine Ueberwachung der Abschreiber und die Aufstellung von bestimmten fübrte. Regeln für biefelben zur herstellung von forreften Abschriften wurden bringend und bildeten sich allmählich heraus. Es war dies die Sache der Sopherim, die mit Esra begannen, ber felbst den Namen "Sopher", ore, "Schreiber", Schrift= tundiger, führte, fo daß auf ihn Abschriften von biblischen Büchern gurudgeführt werben. 1) Bon ben Sopherim lautete es: "Barum hießen fie "Sopherim" (3abler)? Beil fie die Buchstaben ber Thora zählten".2) Das Bählen ber Buchstaben, Borter, Berje und Abschnitte ber biblijchen Bucher machte einen Teil ber mafforetischen Arbeiten aus zum Schutz des Bibeltertes vor Fälfchung und beliebigen Bufäten. Im Buche Nehemia 8, 8 heißt es: "Und sie lasen im Buche der Lehre Gottes, beutlich mit Angabe des Sinnes, daß sie verstanden das Borgelefene", mas bie Handhabung eines korrekten Bibeltertes voraussest, beffen man fich zum Borlefen bedient hatte. Dieser Vers diente später als Unterlage für die Bestimmungen und Angaben eines korrekten bebräischen Tertes ber biblischen Bucher. Man beutete die Worte: "Und fie lafen im Buche der Gotteslehre", ויקראו בספר תורח ויקראו אלהים, b. i. bie gehörige Lefeweife ber 2Börter, אלהים; beutlich; מפורש b. i. bie Uebersezung, Targum; mit Angabe des Sinnes, ,rwich d. i. die Berseinteilung bes Tertes, אלו הפסוקים; "und fie verftanden das Gelefene", ורבינו, das find die Tonabfäte innerhalb des Berfes: במקרא, das find die Tonabfäte innerhalb des Berfes: במקרא einer andern Deutung d. i. die Entscheidung über zweiselbaften Zusammenhang ber Börter, אלו המכורות;4) ober bie Mafforaregeln überhaupt, אלו הכרעות;5) Andere mafforetische Angaben aus der Beit der Sopherim waren: a. die Bunkte, , oberhalb einzelner Buchstaben oder ganzer Wörter zur Andeutung eines Bweifels über beren richtige Stelle; b. die Lefeart gewiffer 2Börter, Darre ; c. bas Entfernen von Buchflaben, meift | und ' beim Lefen gewiffer Mörter, עיטור סופרים; d. eine Anzahl von Wörtern, die geschrieben aber nicht gelefen, כתיבין ולא קריין, und wieder, bie gelefen, aber nicht geschrieben werden, כתיבין ולא קריין , כתיבין;6, 6. Tertverbefferungen, הקוני סופרים, cs werden von denfelben 18 ans gegeben;7) f. die Einführung der Quadratichrift, כתיבין, an Stelle der bis bahin üblichen ibräifchen Schrift, כתב עברי; g. die Entscheidung über eine an= gezweifelte Tertstelle burch Bergleichung derfelben in anderen Thoraeremplaren u. a. m. Wir bitten, über diefe fämtlichen Gegenstände die Urtitel: "Schrift", "Text ber Bibel" und "Eregefe" nachzulefen, und bringen hier den Bericht über das Verfahren des letzten Punktes. "Drei Thorarollen", heißt es, "befanden sich im Tempelvorhofe, von benen jede nach der in ihr vorgefundenen Tertverschiedenheit genannt wurde. Man fand in der einen das Wort (5. M. 33, 27), aber in den zwei anderen ftand dafür מעונה. Man entschied sich für die Richtigkeit ber letten Angabe diefes Wortes, weil es fo zwei Exemplare, die Mehrheit, für sich hatte.8) Eine erneuerte Veranlassung zur Wachsamkeit über die Erhaltung bes überkommenen hebräischen Bibeltertes gab die Berschiedenheit desselben an vielen Stellen bei den Samaritanern, welche dieselben in ihren polemischen und apologetischen Gesprächen mit den judischen Gelehrten zur Geltung brachten.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Stehe "Bibel" und "Esra". <sup>1</sup>) Gemara Kidduschin S. 30a. <sup>1</sup>) Jeruschalmi שהיו סופרים כל Nedarim S. 3, ober ופיסוק טעטים bajelbft S. 37b. <sup>4</sup>) Jeruschalmi Megilla 4, 14d unb Midrasch rabba 1. M., 20bjch. 36. <sup>4</sup>) Stehe oben. <sup>6</sup>) Nedarim S. 37b. Diefelben werben bort als finaltifche Salachoth bezeichnet, was jeboch nur im Sinne bon uralten Irabitionen zu nehmen fet. Bergl. Supplement II. S. 162 u. S. 353. <sup>1</sup>) Stehe: "Tert ber Bibel." <sup>6</sup>) Tractat Sopherim.

3n 4. M. 26, 4 heißt es in ihrem Texte: בהר, "er erwählte", anstatt יבחר; ebenjo fteht in ihrem Bentateucheremplar 5. DR. 11, 30: אצל אלוני מורדה שכם, während in unferm Bibeltert das Wort DDW fehlt; es follten diefe Tertverschieden= heiten die Annahme der Samaritaner, Sichem, nicht Jerufalem fei die für das heiligtum erwählte Stabt, begründen. Ferner finden sich in ihrem Bentateuch 1. M. 48, 16 anftatt המלאך הגואל, ber Engel, ber erlöfte, bie Borte המלר הגואל, der König (Gott), der erlöfte, denn fie glaubten nicht an Engel. Ebenfo fiehen bei ihnen 5. M. 32, 35 anstatt לי נקם ושלם bie Borte: ליום נקם ושלמ, b. h. "zum Tage der Vergeltung nach dem Tode", weil fie an teine Auferstehung glaubten, u. a. m. Bon Seiten jubifcher Gelehrten murben biefe Tertverfchiebenbeiten ber Samaritaner als tendenzibje Nenberungen, Tertfälfchungen, erklärt. Ein Jahrhundert später mußte man diese Sorge für die Erhaltung des rezipirten hebräischen Bibeltertes noch verdoppeln. Der judische gellenismus in Megppten und an anderen Orten, besonders in Alexandrien, bot alles auf, um ben Inhalt feines heiligen Schrifttums in Einklang mit der Denk-, Lehr- und Sprechweise der gebildeten Griechen zu bringen. Auch war es Sache der ägyptischen Juden, bie Gefeglichkeit des Tempels in Heliopolis (f. d. A.)1) biblifc nachzuweifen.2) Es wurde eine griechische Uebersesung der diblischen Bücher, zunächst nur des Bentateuchs, angesertigt, wobei viele Aenderungen des hebräischen Textes vorgenom= Wir haben darüber ausführlich in dem Artikel "Ueberfegung, men murden. griechische, der Bibel" gesprochen, auf ben wir hier verweisen.3) Die Anfertigung diefer Bibelüberfetung, zu deren Ausführung folche Opfer an Tertänderung gebracht werden mußten, verjete bie einsichtsvolleren Juben in Balaftina in tiefe Es heißt darüber: "Diefer Lag tam ihnen verhängnisvoller vor als der, Trauer. an welchem das goldene Kalb in der Büfte angefertigt wurde, weil die Ehora nicht vollständig überset merden konnte".4) Man beftimmte ihn zum gafttag.5) Eine Sage berichtet, daß darauf eine dreitägige Finsternis eingetreten mar.6) 2Bie ftart bennoch der jübische Hellenismus aus Alexandrien bei den Juden in Palästina Eingang gefunden — haben wir in den Artikeln: "Griechentum", "Religions= philosophie", "Ethik, philosophische", "Erkenntnis Gottes", "Onade und Barm= herzigkeit Gottes", "Targum" nachgewiesen. Die Thätigkeit der judischen Gelehrten ging gegenüber diesem judischen Hellenismus in Palästina dahin, sein Fremdartiges, den Grundlehren des Judentums Widersprechendes auszuweisen, aber auch durch gewisse Anordnungen bem neuen, ermachten, fortgeschrittenen Bemußtfein Rechnung ju tragen. In den oben genannten Artikeln haben mir von dem Ersteren gesprochen; hier foll die zweite Art diefer Arbeit erörtert werden. Es gehören hierher: a. die fon oben angegebenen Verbefferungen der Sopherim, nelche bie Anthropophormismen und Anthropopathismen in dem hebräijchen Tert der biblischen Bücher weniger auffallend erscheinen lassen; 7) b) fämtliche Schriftstellen im Penta= teuch, welche Ausdrücke haben, die bei öffentlicher Vorlesung den Anstand ober das Schamgefühl verleten würden, follen durch andere Börter erjetzt werden8) u. a. m., worüber wir auf die Artikel: "Eregese" und "Targum" verweisen. 2. Die talmudische Zeit, die Volks= und Gesetzeslehrer, Tanaim (f. 5. A.) und Amoraim (s. d. A.) von 100 vor bis 500 nach. Die eigentliche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe: "Oniastempel". <sup>3</sup>) Bergl. Geiger, llrichrift S. 78-80; auch S. 4 und Kirchheim, Kamre Schomron S. 16, besonbers S. 30, den ganzen Abschnitt 2. <sup>3</sup>) Herzu noch Geiger's nachgelassene Schriften, B. IV. S. 70-73. <sup>4</sup>) Tractat Sopherim 1, 7, Jeruschalmi Megilla 1. <sup>4</sup>) Daselbst. <sup>5</sup>) Daselbst. <sup>7</sup>) Siehe: "Tert der Bibel" und "Eregese". <sup>5</sup>) Megilla S. 25a. Tosephta Megilla III. 9. Mehreres siehe: "Eregese" S. 192, "Tert ber Bibel" u. "Targum".

Arbeit beginnt erst im 2. Jahrhundert n. Den Hervorgang berfelben bildete eine Reaktion gegen die willfürliche Behandlung des hebräischen Bibeltertes in ben Schriften und ben griechischen Uebersezungen ber biblischen Bucher ber jubischen Bellenisten, 1) sowie gegen die Targumisten mit ihren beliebigen Zufäten in ihren aramäischen Uebersebungen bei den üblichen Thoravorlefungen; befonders gegen die Ueberhandnahme ber durch die fehlerhaften Bibelabschriften entstandenen Textverschiedenheiten in den biblischen Büchern. Jede Subjektivität in der Be-ftimmung und Wiedergabe des hebräischen Bibeltertes follte aufhören. Schon früher wurde bestimmt, daß Thoraeremplare nach dem Thoraeremplar im Tempel burch bas vollzählige Synhebrion von 71 Mann forrigiert werden follen.2) Man unterhielt Bibeltorrettoren in Berufalem, die von ber Tempeltaffe bezahlt wurden und ben Auftrag hatten, Bibelhandfdriften im Tempel, aber auch bei Andern ju forrigieren.3) Die Bolts- und Gesetsehrer bes zweiten Jahrhunderts, von benen fich mafforetifche Lehren, Angaben und Aussprüche erhalten haben, waren: R. Ismael, R. Akiba, R. Jose, R. Sizchak, R. Jehuda ben Bathyra, Matja ben Charasch, R. Simon ben Jochai, R. Simon ben Gamliel, R. Eleafar ben R. Simon, R. Mair, Iffi ben Jeruda, R. Juba I., Simon ben Eleafar, Rechanija, R. Eleafar ben R. Jofe Haglili u. a. m. Bon R. Ismael wird erzählt, daß er seinem Schüler R. Meir, der sich ihm als Bibelabschreiber vorgestellt hatte, zurief: "Mein Sohn! fei in beiner Arbeit vorsichtig, denn bein handwert ift ein Bert für den himmel. Du tönnteft ein Wort vergeffen oder hinzufügen, du würdeft eine ganze Welt zerftören ! "4) wozu von den Erklärern hinzugefügt wird, 5) wenn man z. 9. zu בראשית ברא "Im Anfange fouf", ein i mehr foriebe, fo baß es hieße: בראשית בראו, "Im Anfange erfchufen", ober von den Borten הי אלהים אמת bei הם das n wegließe, jo daß es lautete ה' אלהים מה, "Der Ewige, Gott, ift gestorben;"6) nuißte das nicht eine Zerftörung bes Glaubens hervorrufen? Ein anderer Lehrer, R. Levi, versteht biefe Mahnung durch mehrere Beispiele nachdrucksvoller einzuschärfen. Es heißt: "Bore, Israel, ber Ewige, unfer Gott, ift ber Ewige, ber Gine",") ... Wenn man anftatt des 7 in אחר ein 7 fcriebe, fo daß es hieße , "der Ewige, ein Anderer;" ebenso wenn man anstatt bes 7 in dem Borte ver bes לא השתחוה לאל אחר, "Du follft dich nicht vor einem andern Gott buden",») ein foriebe, fo daß es אחר, "Einigeinzig", hieße, nämlich "Du follft dich nicht buden vor Gott, dem einigeinzigen" u. f. w., fo wurde man eine Zerftörung der Belt verurfachen ".") Man sieht, daß es sich hier um Schutz gegen Tertänderungen zu Gunften chriftlicher Dogmen handelt, vor denen man warnt. R. Atiba stellt über bie Bichtigkeit der mafforetischen Arbeiten ben Sat auf: "Die Maffora ift ein Baun, Schutz ber Thora." 10) Die Sage erzählt von ihm, daß er auch die Krönchen über den Buchstaben zu deuten verstand.<sup>11</sup>) Sein Zeitgenoffe R. Jofe tennt die mafforetischen Punkte über den Buchstaben, die er nach seiner Weise zur Andeutung gewiffer Halachoths12) und zu andern Exegesen, als z. B. zur Erflärung bes Bortes לולא in Bf. 27, 13; עשרון in 4. 90. 29, 15; אליו in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe: "lieberjeigung, griechtiche", und "Eregeje" S. 187; mehr in ben Artikeln: "Griechentum", "Religionsphilosophie", "Ethit, philosophice" und "Largum". <sup>3</sup>) Jeruschalmi Sanhedrin II. 5; Tosephta Sanhedrin IV. <sup>3</sup>) Midrasch rabba 4. M. Abich. 11; Jeruschalmi Schekalim Abich. 4; Gemara Kethuboth im leiten Abichitt. <sup>4</sup>) Gemara Erubin S. 13a. <sup>4</sup>) Tosephoth bajelbit voce או <sup>6</sup>) Raschi bajelbit voce <sup>1</sup>. <sup>5</sup>. M. 6, 4.
<sup>6</sup>) 2. M. 84, 14. <sup>9</sup>) Midrasch rabba 3um Sohelieb voce <sup>1</sup>. <sup>10</sup>) Aboth Abich. 1. <sup>11</sup>; Midrasch Jelamdenu 3u בראשית unb Agadoth Samuel Abich. <sup>10</sup>) Aboth Abich. 1. <sup>11</sup>; Contra Mit Ginnotiung auf bie Buntte über bem a in a min <sup>1</sup>/<sub>2</sub>. M. 9, 10.

1. M. 18, 9 u. a. m. benutt. 1) R. Sizchaf bezeichnet die Hauptgesete ber Daffora: Die Lefebestimmungen gewiffer 2Börter, Dier die Entfernung des beim Lefen gemiffer Borter, Derig ; bie Borter, welche geschrieben, aber nicht gelefen, und wieder die Wörter, welche gelefen, aber nicht geschrieben werden, כתיבין ולא קריין קריין ולא כתיבין, als uralte Erabitionen, halachoth Mofis von Sinai (f. d. A.).2) Mehr erfahren wir von N. Juda ben Bathyra; er bediente fich ber Methode von Zählung ber Wörter und nacht uns mit einigen Refultaten derselben bekannt. So lehrte er: Dreizehn mal war die Anrede an Mofes und Abron, aber an 13 Stellen nur an Moses. Diese find: breimal 4. M. 7, 89; zweimal 2. M. 25, 22; zweimal 2. M. 30, 6; 29; 42; ferner 2. M. 6, 28; 4. M. 3, 1; 3. M. 1, 1; zu jenen gehören: 2. M. 6, 13; 7, 8; 9, 8; 12, 1; 12, 43; 3. M. 11, 1; 13, 1; 14, 33; 15, 1; 4. M. 14, 26; 16, 21; 19, 1; 20, 12.3) Wichtiger ist die Angabe des R. Simon b. Jochai; er lehrte, daß die mafforetischen Zeichen ju 4. M. 10, 35 andeuten, diefe Berje feien nicht an ihrem Drte; es follte hier ber Abschnitt von Rap. 11, 11 11 folgen. Bon dem Patriarchen R. Simon ben Gamliel ift die Notiz, daß obige Verfe in 4. M. 10, 35, 36 von ba wegtommen und an einer andern Stelle verzeichnet werden follen.4) אהכרעית, die in der Maffora הכרעית, die in der Maffora eine nicht unbedeutende Stelle einnehmen; er fagte: "An 5 Stellen in ber Bibel ift es unentschieden, ob Börter in denselben zu den ihnen vorhergehenden ober ju den ihnen folgenden gehören, nämlich: שאת in 1. M. 4, 7; ארור in 1. M. 49, 7; in 2. 17, 9; ושקדים in 2. 17, 34; וקם in 5. 17, 16.5) in 5. 17, 16.5 Richt minder wichtig erscheinen uns die Vemerkungen des R. Meir. In feinem für sich angesertigten Thoraeremplar verzeichnete er mehrere Textabweichungen: 1. M. 3, 21 itand für כתנות עור , Röde aus Fell," bie Uenberung כתנות אור, "Röde aus Licht"; ferner zu 1. M. 46, 33, anstatt ובני דן im Gingular und in 1. 20. 1, 31 anftatt והנה טיב מאר, "und fiebe, es war fehr gut", bie Borte והנה מיב מות , "und fiebe, gut ift ber Tob", wo das in והנה weg= gelassen und das 7 = 5 gelesen wurde,6) und endlich Sesaia 21, 11, anstatt die Worte: משה רוכוה, "Vortrag gegen Rom".") Von R. Nechemia ift der Satz: "Jedes Wort, das ein ל zum Anfange haben follte, hat dafür ein 7 zulett", eine Bemerfung, die von den Grammatifern als ftebende Regel auf= genommen wurde.<sup>8</sup>) Bedeutend ist der Ausspruch von R. Eléasar, Sohn des Jose Haglili, über die Reihenfolge der Abschnitte im Pentateuch, daß dieselbe nicht immer jo ftrikt zu nehmen fei; derfelbe lautet: "Es giebt kein "vorher" und fein "nachher" in der Thora", 9) אין מוקדם ומאוחר בתורה. Endlich nennen wir noch ben Lehrer Simon ben Gleafar, der über die Verwendung ber mafforetischen Punkte zur Andeutung von agabischen und halachischen Lehren spricht. Seine Regel darüber ift: "Wo die Schrift mehr ift als die Punkte, d. h. wo nicht alle Buchstaben des Bortes oder des Sapes diefe Punkte haben, deute die Schrift".10) Bon ben Lehrern bes 3. und 4. Jahrhunderts, bie von mafforetischen Lehren

<sup>1</sup>) Gemara Berachoth S. 4a. Megilla S. 7b. Baba mezia S. 87a. <sup>3</sup>) Nedarim S. 37a. Siehe Ausführliches barüber in bem Artifel: "Tert ber Bibel". <sup>3</sup>) Sifra ju 3. M. 1, 1. <sup>4</sup>) Sabbath S. 115b. יתידה פרשה וו שתיעקר טמקוטה ותכתב במקום אחר <sup>5</sup>) Mechilta ju 2. M. 17, 9. Gemara Joma S. 52a. <sup>6</sup>) Midrasch rabba 1. M. Abjob. 9; bajelbft Abjob. 20 unb bajelbft Abjob. 94. <sup>7</sup>) Jeruschalmi Taanith I, 1c. <sup>5</sup>) Midrasch rabba 1. M. Abjob. 3, 65 unb 86. יה במופה ה" במופה 1. M. Abjob. 3, 65 unb 86. הבחב Supplement I. Artifel: "Grammatit". <sup>9</sup>) Siehe: "Gregeje". <sup>10</sup>) Baba mezia S. 87b unb Midrasch rabba Abjob. 49 unb 78. הכתב הכתב גבל מקום שאתה מוצא כתב רבה על נקודה אתה דורש. fprechen, nennen wir: R. Chija, Hanmuna, Josua ben Levi, Jochanan, Simon ben Lakisch, Samuel ben Nachmeni, Abahu, Eleasar, Jonathan, Rab Nachman, Rab Joseph, Rab Acha bar Juda, Abaji u. a. m. Von Ersterem, R. Chija, wird eine andere Lefeart des Bortes שכבין in 1. G. 2, 22 als שפיבון bie hiphilform angegeben, was eine Rechtfertigung ber Handlungsweise von Elias Söhnen in fich fchließt. 1) Weiter will er das Wort "hallelujah", nichten Pfalmen in zwei Worten geteilt haben, als - 1 - 20bet - Jah ben Ewigen" und fpricht fich tabelnd über das Pfalmbuch des R. Meir aus: "Gabe mir jemand bas von R. Meir geschriebene Pfalmbuch, ich murbe alle הללויה Darin auslöschen, weil er nicht diefes als den Gottesnamen zu heiligen geschrieben".2) Bon Som = muna wird angegeben, daß er ber Lehrer des berühmten Bibelkenners Chanina bar Chama gemefen. 211s ber Patriarch feine Bibelkenntniffe bewunderte und ihn frug, von wem er diefe gelernt habe, antwortete er: "von hamnuna". Samnuna mar in Babylonien, und ber Dafforet Ratai flüchtete fich aus Balaftina nach Babylonien; es ist möglich, daß Hannuna von Nakai seine Bibelkenntnisse erhalten hatte. Von Josua ben Levi wird erzählt, daß er ein Agadabuch hatte, worin die Bahl ber Abschnitte des Bentateuchs auf 175, die der Pfalmen auf 147 und ber Hallelujas in den Pfalmen auf 123 angegeben wird. 4) Bon Bf. 136 tennt er 26 Wiederholungen bes Gates : ,, bie er zur Antnupfung von Agadas verwendet. 5) Eine andere Notiz von ihm ift, daß an 24 Stellen in der Bibel der Rame כהנים, "Priefter", anftatt לויים, "Leviten", vortommt.6) Bon R. Jochanan, seinem Zeitgenoffen, ift bie Notiz nicht unwichtig, daß die brei mit dem Gottesnamen יה zusammengeseten Wörter: כמיה (2. D. 17, 16), in ben Bjalmen und רדידיה (2. S. 12, 25) als ein Bort anzujehen und zu lefen feien, 7) gegen bie oben angegebene Unnahme des R. Chija, der ausdrudlich bas הללויה in zwei Börter getrennt haben will, als הללויה In feinen Rotizen über Wörter plone und defect giebt er bas Wort unt im Buche Efters) und Urique in 1. D. 18, 24 als befekt, b. h. im erstern nur mit einem nund beim zweiten in ber letten Gilbe ohne ' ju fchreiben;9) ferner werden inge Jojua 9, 11 und 12. R. 5, 9 ohne 1 (10) und 2. R. 5, 9 ohne 1 geschrieben.<sup>11</sup>) Weiter bemerkt er, daß das Wort ⊂×− in den biblischen Büchern 48mal vorkommt<sup>12</sup>) und 10 mal vom Tode Mosis gesprochen wird.<sup>13</sup>) Von Simon ben Lakisch tennen wir nur die eine Angabe, daß in bem Borte Siob 38, 15 das schwebende y andeuten foll, es gehöre nicht hierher.") R. Samuel ben nachmani macht die beachtenswerte Bemerkung, daß in dem Sebet Salomos (1. R. 8, 23-53) für "Gebet" 24 Ausbrücke vorkommen, nämlich: תפלה 6mal (18. 28, 29, 38, 45, 49); הרונה 7mal (18. 28, 30, 38, 45, 49, 52); einmal (18. 28); אתפלל (18. 28, 29, 30, 33, 35, 42, 44, 48);



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jeruschalmi Sota 16d. Bergl. Midrasch Samuel Rap. 7. Anfang. <sup>2</sup>) Jeruschalmi Succa S. 53b. <sup>3</sup>) Jeruschalmi Taanith S. 68a. <sup>4</sup>) Jeruschalmi Sabbath S. 15c. Soferim Rap. 16, 2, wo biefe Angahl zur Antnühfung agabifder Lehren gebraucht wird.
<sup>4</sup>) Pesachim S. 118a. Schocher Tob zu Ri 36. <sup>5</sup>) Jeruschalmi Sota S. 21c. Gemara Jebamoth S. 86b. Berachoth S. 4a. Challin S. 24b und Tamid S. 27a. Bergl. hierzu Frensdorf, Massora magna p. 99a. Diefe Stellen find: 5. M. 17, 9; 17, 18; 24, 8; Joina 8, 33; Czechiel 43, 19; Esra 10, 5; Rch. 4, 29; 10, 35; 11, 20; 1. Chr. 9, 2; 26, 17; 2. Chr. 5, 5; 23, 18; 30, 27; 5. M. 27, 9; Joina 3, 3; Czechiel 44, 15; 5. M. 18, 1; Jerem. 33, 18; 5. M. 21, 5; 31, 9; 4. M. 18, 26; Csra 3, 8. <sup>7</sup>) Pesachim S. 117a. Bergl. Norzi zu 2, M. 17, 16. <sup>8</sup> Jeruschalmi Megilla S. 73a. <sup>9</sup> Midrasch rabba 1. M. Abfd. 49. <sup>10</sup> Daf. Abfd. 45. <sup>11</sup> Dafelbft. <sup>13</sup> Midrasch rabba zum Hohelteb X. 4, 15. <sup>13</sup> Jalkut zu 5. M. 36, 14. <sup>14</sup> Sanhedrin S. 103b.

דתחנן (B. 33, 47)<sup>1</sup>). Eine andere Rotiz von ihm giebt die Berszahl in Svr. Sal. auf 915 an.2) Eine britte Bemerkung von ihm ist, daß das Wort in den biblischen Büchern plone mit ז vorkommt, mit Ausnahme von zwei Stellen: 1. M. 2, 4; 14, 3.9 Im Gegensatz zu diesen massoretischen Renntniffen und Studien der Lehrer in Baläftina ftehen die Lehrer in Babylonien. Rab Joseph, ein Lehrer in Babylonien im 4. Jahrh., bekennt öffentlich, daß er von der Bestimmung der Verse keine Renntnis habe. So wird berichtet, daß ber aus Balästina eingewanderte Acha bar Ada sie lehrte, ben Bers 2. D. 19, 9 in brei Teile zu trennen.4) In einem andern Ausspruche fagt er: "Die Paläftinienser verstanden bie Gefete über bie Schreibweise von plone und defoct der Börter; aber uns find diefelben abhanden gekommen.5) Er zweifelte ferner, ob das Bort Land in 3. M. 11, 42, bas die Mitte des Bentateuchs angiebt, zu ben vorhergehenden oder zu den folgenden zu rechnen fei.6) Ebenso war ihm die Angabe über התוכלה als Bezeichnung unklar.7) Es bleibt uns hier noch, von ber Menge ber Stellen im talmubischen Schrifttum ju fprechen, welche bie Börter angeben, die balb plene, balb defect geschrieben werden; ferner von den Angaben über gleichlautende Wörter und wie oft sich ein Ausdruck wiederholt u. a. m. Bon den Defekten und Plenen existierten ganze Mibraschsammlungen, auf die wir hier verweisen. Eine Aufzählung derfelben haben bie Schriften: "Sefer Thora" und "Traktat Soferim" (j. oben). Ueber bie gleichlautenden Ausbrücke hatten wir schon oben die Notizen von R. Josua ben Levi, R. Jochanan und Samuel b. Nachmani, benen wir noch die Notizen hinzufügen, daß es zehn Ausdrücke für "Lied", giebt;8) zehnmal das Bort (vortommt;9) zehn Männer ben Ueberblicken wir diese massoretischen Ebrennamen איש האלהים führen<sup>10</sup>) u. a. m. Angaben und beziehen hierher die in den Artikeln: "Tert der Bibel", "Bibel", "Schrift" und "Eregese", so haben wir hier die Grundlehren und Regeln der Raffora", so daß lettere aus der Sammlung und der redaktionellen Zusammen= ftellung diefer talmudischen Angaben hervorgegangen ist, die im Laufe ber Zeit noch eine bedeutende Vermehrung und fritische Sichtung erfahren hat, wo vieles, was sich zu widersprechen und unkorrekt schien, ausgeschieden wurde. Daher kommt es, daß wir im talmudischen Schrifttum auf Zitierung von Bibelversen stoßen, die in unferer Mafforabibel ganz und gar fehlen oder fich in veränderter Gestalt daselbst vorfinden.11) 3. Nachtalmudische Zeit. Diese Geschichtsperiode der Raffora umfaßt die Zeit nach bem Abschluß des babylonischen Talmuds (f. Talmud) von 500 bis zum 10. Jahrhundert, die Zeit der Saburäer (f. b. A.) und ber Gäonen. Die Thätigkeit der Massoreten in derselben erstreckt sich meist auf Sammeln, Jusammentragen und Ordnen der mafforetischen Angaben und Lehren, die sich in den verschiedenen Agada= und Halachaschriften zerstreut vorfanden, auch als Randglossen in den biblischen Büchern verzeichnet waren oder als Traditionen von den Gelehrten gelehrt wurden. Es war teine leichte Arbeit, da die Verwirrung diefer mafforetischen Lehren und Gesete aus ben verschiedenen Quellen nicht gering war. Noch heute haben die Talmuden und Midraschim, wie wir schon oben

5

Digitized by Google

65

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jeruschalmi Berachoth S. 8a. Daf. Taanith S. 45a. <sup>5</sup>) Midrasch rabba gum hohenlied Abich. 1. <sup>3</sup>) Midrasch rabba 1. R. Abich. 12. S. 14c. <sup>4</sup>) Kidduschin S. 30b. <sup>5</sup>) Dafelbit. <sup>1</sup>) Dafelbit. <sup>5</sup>) Mechilta <sup>2</sup> Moj. über bie אורה אורהו בקיאין בהסרון ויתרון אנן לא בקיאין <sup>10</sup>) Sifre gu § 342. <sup>3</sup>In ber Maffora werben 11 Männer aufgezählt. <sup>11</sup>) Siehe barüber: "Tert ber Bibel". Gine Sammlung bon benfelben hat bas Buch von Samuel Rosenfeld: "Mischpachat Sopherim", Bien 1873. Mehr noch in Hachaluz IV. S. 82-83 unb 85; III. S. 83, 101, 105.

angegeben haben, in ihrer Bitierung von Bibelftellen und Bibelwörtern auffallenbe Abweichungen von benen in ber Maffora, und wir können baraus auf die Berfciedenheiten fcliegen, bie in biefen zusammengebrachten Dafforaregeln berrichten. Es bildeten fich zwei Mafforetenschulen, die eine in Liberias, Paläftina, die andere in Babylonien. Lettere verdankte ihre Entstehung ber Auswanderung vieler Gelehrten aus Palästina nach Babylonien im 4. Sahrhundert, welche die Dafforalehren mit ihren Traditionen mitbrachten. 1) 3m Laufe ber Beit bilbeten fich nicht unbedeutende Differenzen zwischen diefen beiden Schulen beraus, fo bag obige zwei Schulen in ihren Mafforaangaben und Lehren immer mehr und mehr von einander abmichen. Bur Rennzeichnung diefer Abweichungen belegte man jede Schule mit einem besondern Ramen, die in Tiberias bieg bie palästinensijde ober bie bes Abendlandes, מערבאי, und bie in Babylonien bie bes Morgenlandes ober die östliche, UTO. Eine jede Schule bemühte sich nach ihrer 2Beise, unabhängig von ber andern eine einheitliche Maffora aufzustellen. Man veralich bie gesammelten Angaben, Lehren und Gesete und bei etwaiger Berschiedenheit und Abweichung entschied man meist nach der Mehrheit. 3wei Schriften sind uns aus ber erften hälfte biefer nachtalmubifchen Beit erhalten, welche Refte folcher redattionellen Mafforazufammenstellungen haben, die eine ift ber "Trattat Sopherim") und bie andere ber "Traktat Sefer Thora".3) Dieje zwei Schriften aus dem fechsten ober ber ersten Sälfte des fiebenten Jahrhunderts find bie uns befannten ersten Dafforafchriften. Diefes ihr Alter wird baburch bewiefen, daß fie noch wenig von ben Botal= und Tonzeichen enthalten. Eine neue Arbeit, welche bieje zwei Schulen noch ftärter von einander geschieden hatte, mar bie Einführung von Botal= und Tonzeichen, welche die Lefe= und Bortragsmeife bes hebraifchen Bibel= tertes näher bestimmten. Diefelbe geschah im 7. Sahrhundert und bauerte mit ihrer Feststellung nach bestimmten Geseten bis jur hälfte bes 8. Jahrhunderts. Bei ben chriftlichen Syrern, ben Reftorianern im Dften und bei ben Satobiten im Beften, waren fie ichon früher ausgebildet, von benen fie bei den Juden Einaana gefunden baben mögen. Die beiden Schulen weichen schon bei ber Angabe ber Stelle für diefe Botal- und Tonzeichen von einander ab. Die tiberianische Schule, genannt die westliche, bestimmte die Stelle der Botale unter dem Buchstaben, aber die babylonische, genannt die östliche, setzte sie oberhalb des Buch= ftabens. Das babylonische Punktationssystem, bas auch: "Affprische Punktation", נקוד אשורי, hieß, erhielt sich nur bei den Juden in Sudarabien und wird auch in alten Sanbidriften noch angetroffen, bagegen murbe bas tiberianische Punttations= system allgemeiner und behielt die Oberhand. Ausgezeichnet in diesen Massora-Urbeiten haben fich Abron ben Mofche ben Afcher (900-960), ein Rabbinift, tein Raräer,4) ber nach mafforetischen Regeln mit äußerster Sorgfalt ein Bibeleremplar mit Bokalen und Accentzeichen schrieb, das er mit einer Massora versah. Dasselbe wurde als Mustertober hochgeschätzt und später normativ.5) Rach ihm war bedeutend Jakob ben Naphtali in Babylonien, ein Gegner des eben genannten Ben Afcher; er fchrieb einen andern Bibeltober nach den Gefeten ber Daffora ber babylonischen Schule und versah denfelben ebenfalls mit einer Maffora, ber jedoch nicht allgemein normativ wurde. Spätere Massoras haben jedoch bie Abweichungen des letteren, besonders die von den Botal- und Tonzeichen mit aufgenommen. nach Bergleich derfelben mit benen von Ben Afcher heißt es aber:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe oben "Talmubische Zeit" in diesem Artikel. <sup>9</sup>) herausgegeben in neuester Zeit von Joel Müller, Leipzig 1878. <sup>3</sup>) herausgegeben von Raphael Kirchheim, Frankfurt a. M. 1851. <sup>4</sup>) Nach der aussführlichen Darlegung von S. Baer in seinem Buche S. XIII gegen Graetz, Geschick V. S. 344 u. 555–57. <sup>8</sup>) Siehe weiter.

"Ran richte sich nach Ben Ascher", הלכה כבן אשר. Berdienste als Punktatoren hatten: ein Rab Moche, רב מוחה, und beffen Sohn Rab Mosche, רב משה, im 9. Jahrhundert. 1) Beide vervollständigten das tiberianische Punktationssystem. Reben diefen werden als Punktatoren genannt: Rab Pinchas, das Oberhaupt einer Gelehrtenschule; ferner Rab Jonathan und Rab Chabib. Die Arbeit diefer war in dem affprischen Bunktationsspftem.2) Als Erfinder ber Botalzeichen mird ein "Rab Moscheh" angegeben.3) Bon speziellen Mafforaschriften werden gefannt: eine unter bem Namen "Machfora Rabbah", aniter Cyflus, von ber Pinster in feiner Schrift "Litute Radmonioth" S. 31 u. 32 fpricht, bie auch Ben Naphtali in seiner Massora erwähnt.4) Ferner nennen wir das Buch "Nikud Saadja".5) Eine große Massora, welche alle diese Regeln und Angaben umfaßte, schrieb im 11. Jahrhundert Gerschon ben Jehuda.6) Diesem schließen wir bie Mafforafdrift "Dola Beodla", אכלה ואכלה, an, welche bie wefentliche Srundlage der fpätern Maffora von Jatob ben Chajim war, von der wir ichon oben sprachen. Endlich war es im Jahre 1525 der gelehrte Jakob ben Chajim ibn Abonim aus Tunis, der für die Buchdruckerei von Daniel Bomberg in Venedig bas umfangreiche Material gesammelt und geordnet hat, das in der veranstalteten großen Bibelausgabe abgebruckt murbe. Wir haben über beibe Mafforas bereits oben in Teil I. gesprochen. Wir nennen noch das von 3. Derenburg heraus= gegebene Manuel de Cotoux, Paris 1871, eine aus Vemen stammende Grammatik und Mafforabuch. Eine Zusammenstellung, nach Wortstämmen geordnet, ber mafforetischen Bemerkungen zum Pentateuch hat die Schrift "Massoreth Sejag Lethora" von Meir Abulafia Halevi ben Todros aus Toledo (1244), gebruckt Berlin 1761, früher Florenz 1750. Jum Schluß erwähnen wir noch, daß bie Differenzen ber zwei oben genannten mafforetischen Schulen sich nicht blos auf bie Botal- und Lonzeichen beziehen, fondern fich auch auf andere mafforetischen Angaben erstrecken. Dieselben werden auf 241 angegeben. So hat die Maffora alle Angaben im talmudischen Schrifttum nicht blos zusammengestellt, sondern auch vervollftändigt. Bermehrt ift bie Anzahl der "Reri und Rethib", der Plenen und Defetten, חמרון ויתרון; ber fopherifchen Berbefferungen, המרון ויתרון, u. a. m. Abweichend vom Lalmud hat die Maffora die Verszählung, die Zahl und Reihen= folge der biblischen Bücher u. a. m. Neu ist die Einteilung des Bentateuchs in 53 bis 54 große Paraschoth, Sidras, für die sabbatliche Thoravorlesung; auch die Bestimmung der Prophetenstücke, Haftaras (f. d. A.), für fämtliche Sabbate bes Jahres u. a. m. Die Rechtschreibung ber Wörter wurde vervollständigt und ein nicht unbeträchtlicher Teil neuer Normen burch eigene Forschung und Bergleichung aufgestellt. Wichtig ist die Angabe unter , Daß, wenn auch nach bem Sprachgebrauch ein Wort eine andere Leseart haben sollte, man jedoch bei der rezipierten bleiben soll. Von der Litteratur zur Massora aus der neuesten Beit nennen wir außer den schon angeführten Schriften: Baer und Strad, Ahron ren Ascher, Dikbuke Laamim 1879; Bacher, Berliner Magazin, 17. Jahrg., S. 169—72, 18. Jahrg, S. 50; L. Blau, Massoretische Untersuchungen, Straß= burg 1891; Strad, Prolegomena critica 1873, nicht frei von vielen Unrichtig= keiten; vergleiche darüber Geiger, Jüdische Zeitschrift 1872, S. 142–143 und 1874, S. 132. Ferner die Jahresschrift Rherem Chemed IX, S. 62; Dzar Rechmad II, S. 159. Als unentbehrlich bezeichnen wir: Geiger, Rachgelaffene

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Weiss, Gefchichte ber Trabition, B. IV, S. 225. Pinsker, Beitrag, S. 61. <sup>5</sup>) Dafelbft. <sup>5</sup>) Graetz, Gefchichte, V, S. 552 und Weiss IV, S. 258-8. <sup>4</sup>) Derenburg, Manuel, S. 122; Ginsburg, The Massorah, p. 611. <sup>4</sup>) Darüber Geiger's Bettichtift, 1864, S. 104. <sup>6</sup>) Frensdorf, Ochla Mr. 71, S. 24; Delitzsch, Leipziger Codices Mr. 1.

Schriften, B. III und B. IV und fein Buch "Urfchrift". Die Auffätze über Massora in Quartal Rov., Jahrg. I u. III haben mir nicht vorgelegen. Dagegen tam mir turz vor Abschluß dieser Arbeit der Auffatz "Massora" von Bacher in dem Werte "Geschichte der jüdisch-bellenistlichen und talmudischen Litteratur" von Winter und Wünsche, Bd. I, zur Ansicht. – Die Schriften über die Accente und Botale bringen wir in den Artikeln: "Lonarten" und "Lonzeichen" und "Botale".

עניני משיה בתפלה Das Gebet im Juben: עניני משיה בתפלה tume hat neben der Erbauung auch die Belehrung zu feinem Biele; es foll ben Menschen zu Gott erheben und ihm zugleich den Gottesglauben mit feinen Lebren, wie dieselben im biblifchen Schrifttum verfundet werben, vorführen und einschaften. Das jüdische Gebetbuch ift bemnach nicht blos ein Buch der Andacht, sondern auch ein Buch ber Lehre. Der Deffianismus, bie Meffiasidee ber Bropheten mit ihren Bufunftsverheißungen bilden einen nicht unbeträchtlichen Bestandteil desjelben. In den hauptgebeten für bas Baus und die Synagoge an Bochen= und Fefttagen werben diefe meffianischen hoffnungen, die ben Israeliten über bie beengenben Schranken der Gegenwart erheben, mit vielem Rachdruck bervorgehoben. Die brei Richtungen, die fich bei den Juden in ber Auffaffung ber meffianischen Berheißungen (f. "Deffiaffe und "Deffias") geltend machten, die religios=et bifde. bie politisch=nationale und mystisch=gläubige, finden in den verschiedenen Gebeten ihren Ausbrud und ihre Bertretung. Das jubifche Gebetbuch, ber alte Siddur und das Machfor (f. d. A.), ift für die Gesamtheit des jubischen Bolkes in allen seinen Glaubensrichtungen; es will ein Buch ber Andacht und der Lebre fein für alle Bekenner des judischen Gottesglaubens, wo Niemand fich ausgeschloffen halten foll. Bon ben genannten brei Richtungen im Dieffiasglauben ift die erste, die religios=ethische, die älteste und verbreitetste, ju der sich alle Glaubensrichtungen des Judentums in ihrer noch fo großen Berschiedenheit bekennen und immer bekannt haben. Die Pharifäer, Cabbucaer, Chaffibaer, Die Effäer und bie Sellenisten mährend des zweiten judischen Staatslebens in Palästina; die Rabbiniften, die Karäer, die Mystifer und die Rabbalisten in ben folgenden Sahrhunderten; bie Orthodoren, die Reformer und die Ronfervativen der Neuzeit, sie sämtlich sind Anhänger und Bekenner des Messianismus in feiner religios-ethischen Ausprägung. Bir bringen von den Gebeten, die von demfelben fprechen : a) das Alenugebet (f. d. A.) des täglichen Morgengebetes. Am zweiten Teil desselben heißt es: "Daher hoffen wir auf Dich, Ewiger, unser Gott, baß Du dich balbigit offenbarft, die Gögen von der Erde wegzuschaffen, die Abgötter zu vernichten, die Welt als Reich des Allmächtigen berzustellen, auf daß alle Rinder des Fleisches Deinen Ramen anrufen und fämtliche Frevler ber Erbe sich zu Dir wenden. Mögen alle Bewohner der Welt einfehen, daß Dir allein jedes Knie sich beugen, jede Junge Dir schwören soll. Vor Dir, Ewiger, unfer Gott, follen sie knien, hinfallen und Deinem Namen Ehre geben; Alle follen bas 30ch Deines Reiches auf sich nehmen. Wollest Du über sie ewig regieren, denn Dein ist das Reich und ewig regierst Du ehrenvoll, wie es in der Schrift heißt: "Der Emige wird emig regieren" (2. M. 15, 18); "Und es wird ber Emige Rönig fein über die ganze Erde; an biefem Tage wird der Ewige eins fein und fein Name eins." (Sacharia 14, 9.) b) bas Gebet am Neujahrs= und Ber= jöhnungstage: איארזין, "Und es mögen Alle fommen, Dir zu bienen und ben namen Deiner Herrlichkeit zu preisen; in Gilanden Deine Gerechtigkeit verkunden, baß bie Bölker Dich auffuchen, die Dich nicht gekannt, die von aller Enden ber Erde Dich preisen und ausrufen: Immerbar fei der Ewige verherrlicht! Sie verlaffen alsbann ihre Gögen und erröten ob ihrer Götterbilder, einmutig neigen

Digitized by Google

sie ihre Schulter, Dir zu dienen. Sie erkennen die Rraft Deines Reiches und lehren die Irrenden Einsicht; Deine Macht verfünden sie und erheben Dich als bas über Alles erhabene Haupt. In Ehrfurcht beten sie Dich an und krönen Dich mit der Krone der Erhabenheit. Berge brechen in Jubel aus und Gilande jauchzen ob Deines Reiches und erheben Dich in ber Bolksansammlung. Es hören die Fernen, sie kommen und reichen Dir die Rrone des Reiches." c) Ein Gebet aus dem Achtzehngebet am Neujahrs= und Berföhnungstage mit ben Anfangsworten: ובכן תן פחדך. Dasfelbe lautet: "Und fo laffe walten bie Furcht vor Dir, Ewiger, unser Gott, über alle Deine Werke, die Bangigkeit vor Dir über Alles, was Du geschaffen haft, daß alle Werke Dich ehrfürchten, alle Geschaffenen sich vor Dir verbeugen, Alle einen Bund machen, Deinen Willen mit ganzem Herzen zu vollziehen. Co, Ewiger, unser Gott, ist es uns ja be-tannt, daß Dein die Herrschaft ist, Macht in Deiner Hand; Allgewalt in Deiner Rechten und Dein ehrfurchtsvoller name über Alles, mas Du geschaffen hast".1) In einem anderen Gebet daselbst:2) "Ewiger, unser Gott, wollest Du über die ganze Belt in Deiner Herrlichkeit regieren, ihr Deine Majestät zeigen; strahle im Glanze Deiner hohen Macht allen Weltbewohnern, auf daß jedes Geschaffene erkenne, daß Du es geschaffen; jedes Gebilde einsehe, daß Du es gebildet; es spreche Alles, was Dbem hat: Der Ewige, Gott Israels, ift König und sein Reich berrscht Nächst diefer ift es die zweite, die politisch=nationale Richtuna über Alles." bes Deffiasglaubens, welche im Gebetbuche ebenfalls ihre ftarte Bertretung bat. Bir bringen von benselben aus dem täglichen Gebetc, dem Achtzehngebete, Schemone Esre (f. d. A.): a) die siebente Benediktion, von: "Stoße in die große Posaune zu unserer Freiheit, erhebe das Panier, unsere Vertriebenen zu fammeln, bringe uns zufammen aus den vier Enden ber Erbe. Gepriefen feift Du, Ewiger, der da sammelt die Zerstreuten seines Bolkes Israel." b) die elfte: "Nach Jerusalem, Deiner Stadt, kehre in Barmherzigkeit zurück, da rendbiere, wie Du es verheißen hast. Erbaue es zum ewigen Bau bald in unseren Tagen. Den Thron Davids errichte in ihm. Gepriefen seieft Du, Ewiger, Du erbauft Jerufalem." c) die zwölfte: "Den Sprößling Deines Dieners David laffe bald empor wachsen; fein gorn erhebe durch Deine Hilfe, benn auf Deine hilfe hoffen wir immerdar. Gepriefen, Ewiger, Du läßt das gorn ber Hilfe empormachfen." Unbedeutender ift bie myftifch=gläubige Richtung des Deffias= glaubens. Diefelbe hat in den älteren G beten bis auf die aus tem 10-12. Jahr= hundert keine Vertretung, kein Gebet bringt ihre Angaben und Meinungen zum Ausbruck. Erst im 10. Jahrhundert<sup>3</sup>) wird derfelben gedacht Die Lehre der Mystik von der Vorweltlichkeit des Messias, feines Verweilens im Himmel, im Paradies, und feines Leidens zur Sühne der Sünden der Menschen, besonders Israels u. a. m., findet sich ganz in einem poetischen Gebetstück, Pijut (1. d. A.), in der Raduscha (f. d. A.) des Versöhnungstages (f. d. A.) im Auschluß an die Worte baselbst: "Und er wird uns zum zweiten Mal in seiner Barm-herzigkeit erhören vor den Augen aller Lebenden." Dasselbe beginnt mit den hebräischen Borten: או כולפני בראיצוית und lautet in deutscher Uebersebung: "Damals ichon, vor der Schöpfung, hat er die Bohnung, den Tempel, und Jinnon, ben Messias,4) geschaffen; den Tempelberg, Talpijoth,5) crhaben von jeher,6) errichtet, bevor es Volk und Sprache gab, wo seine Schechina (s. d. A.)

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So bas Gebet: ובכן תן פחדך. <sup>9</sup>) Dafelbft אלהינו יאלהי אבותינו. <sup>3</sup>) BergI. Landshut, Amude Aboda barüber in ber Schemone (58re. <sup>4</sup>) BergI. "Meifias", wo ber Name bes Meifias nach 38j. 72, 17 mit "Jinnon" angegeben wirb. <sup>3</sup>) Pesikta Rabbathi S. 149b N. Berachoth S. 30a. <sup>9</sup>) Nach Jerem. 17, 22,

refidieren soll, um die Irrenden auf die Bahn der Rechtschaffenheit zu leiten; wenn blutrot sein Frevel gewesen, bestimmte er früher: "Waschet und reiniget euch (Jesaia 1, 18). Sollte sein Jorn surchtbar zum Verberben entbrennen, läßt der heilige nicht seinen ganzen Grimm aus. Jur Vernichtung sind wir wegen unserer habsucht hingegeben. Unser Hort naht uns nicht; der Messias, unser Gerechter, wandte sich von uns weg; wir werden gerichtet, Niemand ist, der uns rechtsertigt. Unsere Sünden und das Ioch unserer Missehaten, er trägt sie; er leibet wegen unseren Missehaten; ladet auf seine Schulter unser Fehl, Verzeihung zu sinden sür unsere Sünden, daß wir durch seine Wessehaten geheilt werden u. s. " Wir haben hier die Angabe von den Leiden des Messias zur Sühne der Sünden — als Lehre der Mystik, ganz so, wie sie sich im Christentum findet; es ist möglich, daß sie von da ins Judentum Eingang gefunden. Doch wurde sie von ben oben genannten zwei anderen Richtungen entschieden als unjüdisch bekämpft und zurückgewiesen. Wir haben dies im Artikel "Messias" und "Messiasleiden" aussührlich dargethan und verweisen darüber borthin.

moraentaufer, שובלי שחרית, griedifa Ήμεροβαπτιστοί, Benennung ber Angehörigen einer religiösen Bereinigung unter den Juden Palästinas in dem Jahrhundert vor der Zerstörung des Tempels in Jerusalem bis gegen das 3. Jahrhundert, die jeden Morgen, um das Morgengebet auch in förperlicher Reinheit verrichten zu können, ein Reinigungsbad nahmen. Ueber diefelbe haben fich im talmubifchen Schrifttum1) und auch bei ben Rirchenvätern2) einige Rachrichten Es wird von einem Disput der Morgentäufer mit den Pharifäern erhalten. "Bir bedauern Guch, Pharifäer", riefen erstere biefen zu, "bag 3hr berichtet. ben beiligen Gottesnamen im Gebet am Morgen in Unreinheit (b. b. ohne vorher genommenes Reinigungsbad) aussprechet". Die Pharisäer antworteten: "Das Bedauern müßte auf Euch bezogen werden, daß Ihr trot Eurer Reinigung den Gottesnamen im Gebet mit törperlichen Organen aussprechet, ba der Körper Sit ber Unreinheit ift".") Der gelehrte 3. Frankel versteht unter ben Morgen= täufern bie "Effaer" (f. b. A.),4) aber ber Geschichtsforfcher Berzfelb5) fieht in ihnen bie Opponenten gegen bie Abschaffung bes Reinigungsbabes am Morgen vor bem Gebete.6) Die Rirchenväter erzählten von benfelben, daß fie teils ben Pharis fäern zugethan waren, aber auch gleich ben Sabbucäern ben Auferstehungsglauben leugneten. 7) Bir haben uns in dem Artitel "Effäer" über diefelben babin erklart, baß sie eine Abteilung der Effäer bildeten. In Betreff des Reinigungsbades vor bem Morgengebet bestimmte ein älteres Gesetz, das von Esra (f. d. A.) hergeleitet wird, daß Männer, die Pollution des Nachts hatten, ein Reinigungsbad nehmen Die Morgentäufer gingen darin weiter und ordneten basselbe ein für sollen. allemal an, wenn auch keine Pollution erfolgt war. 3m 2. Jahrh. n. hob ber Gesesslehrer R. Juda ben Bathyra ganz und gar die Verordnung des Morgenbades auch auf erfolgte Pollution auf, was auch als Norm anerkannt wurde, wenn auch noch andere Gefeteslehrer, als 3. B. R. Jojua b. Levi (f. b. A.) u. a. m. fich nicht diefer Gefetesaufbebung anfchloffen und gegen biefelbe bemonftrierten.8) Mehreres fiebe "Effaer" und "Pharifaer".



 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tosephta Judaim Abid. 2 gegen Ende dajelbit. Gemara Berachoth S. 22b und Jeruschalmi Berachoth Abid. III 14a. <sup>3</sup>) Euseb., Ritchengeid. IV 22. Epiphan. I 5.
 <sup>4</sup>) Tosephta Judaim Abid. 2 gegen Ende. <sup>4</sup>) Frankel in feiner Monatsichrift 1853, S. 67.
 <sup>5</sup>) Herzfeld, Geichichte bes Bolites Israel, Bb. 3, S. 396-7, Norbhaujen 1857. <sup>6</sup>) Bergl. Berachoth S. 22b und Jeruschalmi Berachoth Abid. 8, 4. <sup>5</sup>) Euseb. hist. evangel. 4, 22 und Epiphan. 1, 5. <sup>6</sup>) Bergl. Gemara Berachoth S. 22b und Jeruschalmi Berachoth III 4.

## P.

Barfismus und Judeutum, תורת הפרסים. Der Menfch ift und bleibt in allen Lebenslagen ein gefelliges Befen, ber von feiner Umgebung, in die er gerät, lernt und annimmt. Sein Denken und Fühlen, feine Lebensweise und Lebens-richtung werden von derfelben beeinflußt und gebildet Wir mögen noch so fehr extlusiv und partifularistisch fein wollen, die Macht der Umgebung ist stärker, sie reißt uns allmählich an fich und bricht bie Schranken, welche trennen und scheiben. Aegypten und Babylonien waren die zwei Reiche, zwischen denen die Israeliten in Palästina ihr Volks- und Staatsleben aufbauten, sie wurden bald von diesem, bald von jenem beeinflußt, auch zeitweise religiös und politisch beherrscht. 3m ersten Staatsleben war es der heidnische grobsinnliche Gögendienst mit den mit ihm verbundenen Sitten, welche bei ihnen eindrangen und ihren Gottesglauben bedrohten. Nach der Wiederbegründung des zweiten jüdischen Staatslebens in Palästina war das Gözenwesen bei den Israeliten überwunden, aber besto mächtiger brohten andere Mächte ber Umgebung ber judischen Religion mit ihren Lehren und Gefeten gefährlich zu werben. In den Ländern des persischen Reiches, wohin die Israeliten nach der Eroberung Palästinas (606 v.) durch Nebukadnezar (f. b. A.) verpflanzt murben, lernten fie bie Religion ber Parfen, ben Parfismus, tennen, bie wegen der Achnlichkeit ihres Gottesglaubens, der bildlofen Gottes= verehrung, des Engels= und Geifterglaubens u. a. m. mit den Lehren bes Juden= tums leicht Eingang und Aufnahme bei ben Juden finden konnte. Später war es das Griechentum (f. d. A.) in den Ländern Syriens, Aegyptens und besonders in Alexandrien, welches mit seinen Sitten und Anschauungen, seinen Philosophemen von Gott, Welt und Menschen auf die Juden biefer Länder ftart einwirkte und ben Boden ihrer Religion unterwühlte. Wir haben in ben Artikeln: "Griechen= tum", "Hellenismus", "Religionsphilosophilosphie", "Ethik, philosophische", "Aristäas", "Aristobul", "Philo ber Alexandrier", "Septuaginta" u. a. m. in unserer Real= encyklopäble von dem Eindringen dieses Griechentums und bessen Botten Bekämpfung von Seiten der judischen Bolts= und Gefeteslehrer in Palaftina gesprochen, auf die wir hier nnr verweisen. Es bleibt uns hier nur noch den Einfluß des Parsismus auf das Judentum und bessen Bekämpfung und Jurückweisung von demselben zu erörtern übrig. In der Behandlung dieses Themas machen sich unter den Gelehrten zwei Meinungen geltend. Die Ginen weisen auf bie exilischen und nacherilischen Bucher des biblischen und apokryphischen Schrifttums (f. Bibel und Apokryphen bin, 1) die angeblich Vorstellungen von Engeln und Geistern, ähnlich benen bes Parsismus haben (f. weiter) und behaupten, bas Jubentum habe biefelben bem Parsismus entlehnt,2) die Andern weifen diefe Annahme ent= schieden zurück und treten für die Unabhängigkeit des Jubentums von irgend einem Ginflusse bes Parsismus ein. Wir erklären uns weder für diese, noch für jene Meinung und fcheuen nicht die Mube, die Berichte darüber felbständig zu prüfen, um zu einem eigenen Resultate zu gelangen. Der Sturz des affyrisch= babylonischen Reiches durch Cyrus, "Roresch" (s. d.) und die Begründung des großen persischen Reiches auf die Trümmer desselben — bahnte dem Parsismus, ber Religion der Perfer, die Herrschaft in den eroberten Ländern. Für die Israeliten in diesen Landschaften mochte diese Umwandlung der politischen und religiofen Verhältniffe recht erfreulich gewefen fein. Baren ja bie Affprer und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Von den Apolryphen gehören hierher: das äthiopische Henochbuch, das 4. Buch Esra und das Buch der Jubiläen. <sup>9</sup>) Siehe Schorr, Hachaluz, Jahrgang 8, dem schon Abraham Geiger in seiner Zeitschrift mißtrauisch entgegentritt.

die Babylonier die Eroberer und Zerstörer ihres Staates in Palästina und ihres heiligtums in Jerufalem. Hierzu tam, daß Cyrus ihnen den Rudzug nach Palästina nicht nur gestattete, fondern sie noch mit allem Möalichen dazu unte = ftutte. Es traten daher freundliche Beziehungen zwischen ben Juden und ben Perfern und ihren religiöfen Anschauungen ein, die allmählich wohl zu einem Austausch ihrer Religionslehren führten. Hatte boch der Parsismus nichts von bem wüsten Gözenwesen der Syrer und Affyrer (f. Gözendienste; sein Urgott, Zerevane Akerene, war gleich dem des Judentums kein sinnliches Wesen. Von bem freundlichen Ginvernehmen ber Juden mit ben Berfern fprechen noch bie fpätern Boltslehrer. "Gott, ber gerr, mußte, bas Israel unter Roms herrichaft nicht bestehen könnte," er ließ es nach Babylonien ins Gril gehen". 1) Dan wünschte, baß bie Berftörer bes zweiten Tempels, bie Römer von ben Perfern besiegt werden,<sup>2</sup>) und allgemein hieß cs: "Wer von Babylonien nach Paläftina auswandert, übertritt das Verbot in Jeremia 27, 22.3) Die Folge dieses gegen= feitigen freundlichen Bertehrs mochte gewesen fein, bag vieles vom Parfismus in ben Bolksglauben der Juden überging Einen Beweis dafür haben wir in bem entschiedenen Auftreten des Bropheten Jefaia gegen ben Gottesglauben bes Barfismus, von einem Gott des Lichtes und des Guten, Ormuzd, und einem Gott der Finsternis und des Bösen, Ahriman, die aus dem Urgott hervorgegangen, emaniert, sein sollten. Wir lesen darüber in Jesaia 45, 5—7. "Ich bin der Ewige und Niemand mehr; außer mir giebt es teinen Gott, ich helfe dir, und bu kennst mich nicht? Doch von Sonnenuntergang bis Sonnenaufgang erkennen fie mich, es giebt teinen Gott außer mir; ich, ber Ewige und teiner mehr. Er bilbete bas Licht und schuf die Finsternis; er machte den Frieden und schuf bas Böje, ich, der Ewige, vollziehe diefes Alles." Bon welcher Bedeutung dieser Mahn-ruf noch später bei den Lehrern des Judentums gewesen, ersehen wir daraus, daß berfelbe ein für allemal als Betenntnis bes Israeliten in bas Morgengebet von dem Euloge über das Biederausstrahlen des Sonnenlichtes am Morgen auf= genommen wurde. Es heißt daselbst: "Gepriefen seift Du, Ewiger, unser Gott, Rönig der Welt, er bildet das Licht und schafft die Finsternis; er macht den Frieden und ift der Schöpfer von Allem." Belchen Erfolg biefes polemifche Auf. treten des Propheten hatte, und zu welchen Magnahmen fich fpäter die Lehrer bes Judentums gegen das Eindringen des Parsismus veranlaßt faben, darüber berichten wir später. Aber bas vermögen wir jest ichon auszusprechen, daß bie Gottesibee bes Judentums oder richtiger fein Gottesglaube mit ben Lehren und Besethen besselben frei und rein von jeder Bermischung und Entlehnung aus bem Parsismus infolge ber energischen Thätigkeit gegen benfelben (fiebe meiter) geblieben. Bir geben weiter und behaupten, daß ber jubifche Gottes=, Engel= und Beifterglauben burch die verschiedenen ihm später beigelegten Ramen einen Gegen= fat oder beffer eine Regation des Gottes-, Engel- und Geisterglaubens im Barfismus und im heidentum überhaupt ausbrücken follte. Die Engel- und Geifterlehre, wie wir biefelbe in unferer Real-Encyclopädie in den Artikeln: "Engel", "Rlaffen und Arten der Engel", "Geister, böse und gute", "Geister und Gespenster", "Asafel", "Asmodi", "Lilith", "Satan", "Samael" u. a. m. angegeben, be-zeichnet die Engel und Geister als keine selbständige, eigenmächtige, aus Gott emanierte, frei handelnde Bejen, fondern fie kennt fie als von Gott erschaffene und von ihm in ihren Werken abhängige Bollzieher göttlicher Aufträge, bie nicht ihren Willen, fondern den ihres herrn zum Ausbrud zu bringen haben. Go

<sup>1</sup>) Gittin G. 17a. <sup>•</sup>) Joma G. 10a. <sup>•</sup>) Kethuboth G. 111a. <sup>•</sup>) Der hebr. Tert ברוך אתה ה אלהינו מלך העולם יוצר איר ובורא חושך עושה שלום ובורא את הכל



lefen wir in ben Pfalmen (Bf. 103, 20, 21): "Es preisen ben Ewigen feine Engel, die mächtigen an Kraft, Bollzieher feines Wortes, bereit, zu hören auf die Stimme feines Auftrages. Den Emigen preisen alle feine Beere, feine Diener, bie feinen Billen vollziehen." Diefelbe Borftellung fpricht auch ein altes fynagogale Gebetstud in dem täglichen Morgengebet aus; es lautet: "Gepriefen unfer Hort ..., er schuf feine Diener . . . ; fie alle fteben in der Höhe der Welt und laffen gemeinsam in Ehrfurcht und laut die Borte des lebendigen Gottes, des Welten= tonigs, hören . . ., Alle vollzichen ängfilich und ehrfurchtsvoll ben Willen ihres Schöpfers, nehmen auf fich ertennen an) bas Joch bes himmelreiches f. Gottes= reich) und rufen: "heilig, heilig! einander ju". Bon ben den Engeln beigelegten Namen, welche ben judischen Engel- und Geisterglauben im Gegenfas zum Parfismus ausdrückten, nennen wir: "Gabriel", LEring, Gottesmacht: "Michael", מיכאל, "Ber wie Gott"; Raphael, רפאל, "Gott heilt"; "Uriel", אוריאל, "Gott, mein Licht". In denfelben wird auf "Gott" mit folchem Nachdruck hingewiefen, daß das eigene "Ich" des Engels in Gott gleichfam aufgeht. Auch die Benen= nungen: "Gute Engel", "Böje Engel", ) "Engel bes Berberbens", כולאך המשחית,2) "Friedensengel", מלאכי השלום,3) "Gatan", עטון,4) u. a. m. bezeichnen bie Engel nur nach den ihnen gegebenen Aufträgen. Nehnlich wird von guten und bojen Geiftern gesprochen; es find Befen, die weder absolut "gut", noch absolut "boje" find, fondern fo nach den von ihnen zu vollziehenden göttlichen Aufträgen heißen.5) Bon dem biblischen Schrifttume heben wir das Buch Hiob hervor, wo ber Satan ausdrücklich als von Gott abhängig dargestellt wird. Im Auftrage Regen Hiob heißt es: jedoch fein Leben hute", אר את נפשו שכור אוני. Bon ben Lehren und Aussprüchen der jüdischen Bolts- und Gefegeslehrer (vom 1.-4. Jahrh.) in diesem Sinne bringen wir: . Der name des Engels ift nach feiner Sendung", 6) " Nicht, wie er jest genannt wird, ift später sein Rame; \* 7) "Ich weiß nicht, mit welchem Namen man mich später nennen wird", foll bie Antwort des Engels an Manoach if. b. A.), der nach feinem Namen frug, gewefen fein;5) "Eine Tafel", lehrte Simon ben Ladisch, "hängt auf bem Bergen bes Engels, wo der Rame Gottes in Verbindung mit dem des Engels vereint ver= zeichnet steht", eine Erklärung der oben ermähnten Engelnamen.9) Auf einer andern Stelle lefen wir: "Gottes Name wurde mit bem jedes Engels vereinigt", es heißt: "Denn mein name ift in ihm".10) Ferner: "Die Engel wurden nicht am eriten Tage geschaffen, daß man nicht fage, die Engel Michael und Gabriel waren bei der Himmelsschöpfung mitthätig." 11) Auf die Frage: "Bann wäre Sottes Ruhm größer, wenn es schädigende Geister, Schedim, giebt ober wenn es feine gabe? lautete die Antwort: Gewiß, wenn es welche giebt und sie nicht schädigen dürfen". 12) 3m Allgemeine mar ihre Lehre darüber: "Die Engel find Sefchöpfe, 13) beren Namen, 14) Gestalt, 15, 3ahl, 16) Gott verschieden ändert. Nicht ein Engel vermag zwei Botichaften zugleich vollziehen, 17) ebenfo vollziehen nicht

1) 第6. 68. 49. <sup>9</sup>) 2. S. 24, 17. <sup>3</sup>) Jefata 33, 7. <sup>4</sup>) S. b. A. <sup>5</sup>) Bergl. ben Artifel "Getfier, gute und böje;" aud "Abajel", "Geifter" und "Geipenfier". <sup>6</sup>) Midrasch rabba 4. Moj. Abjd, 10. <sup>3</sup>) Dajelbft 1. Moj. Abjd, 75 und 78. <sup>6</sup>) Dajelbft ju 4. Moj. Abjd, 10. <sup>7</sup>) Jalkut ju ßjalm § 797. Pesikta Rabbath cap. 21 S. 104. Tanchuma ju Jithro 5. 14. <sup>10</sup>) Tanchuma ju Orgencia 2. Moj. 28, 21. <sup>11</sup>) Midrasch rabba 1. Moj. Abjd, 1 und Abjd, 2. שלא נבראו שלא נבראו ביום ראשון שלא יאטרו טיכאל היו מותח בדרומו של רקיע ונבריאל בצפונו והב"ה טלאכים ביום ראשון שלא יאטרו טיכאל היו מותח בדרומו של רקיע ונבריאל בצפונו והב"ה 2. M. Abjd, 15. <sup>19</sup>) Daj. 1. Moj. Abjd, 78. <sup>18</sup>) Daj. 2. Moj. Abjd, 15. <sup>19</sup>) Daj. 3. Moj. (10) Abjd, 15. <sup>19</sup>) Daj. 1. Moj. Abjd, 50.

Digitized by Google

zwei Engel eine Botschaft.1) Aber wie vereinigt sich mit biefer Darstellung ber Ausspruch eines Boltslehrers Simon ben Latisch (im 3. Jahrh.) ber in Bezug auf den Ausspruch R. Chaninas, "bie Namen ber Monate tamen mit ihnen aus Babylonien", daß auch die Ramen der Engel mit ihnen (ben Exulanten) mit= famen,2) אף שמות מלאכים עלו עמהם מבבל, eine Angabe, bie ihre volle Bestätigung durch die vorerilischen biblischen Bücher hat, wo die Engel ohne Ramen vortommen. Zeigt dies nicht von einem späteren Einfluß ober gar Ent= lehnung aus bem Parsismus? Wir find mit diefer Frage an bem hauptteil unferes Themas. Der erwähnte Ausspruch des genannten Boltslehrers mit feiner Sinweisung auf die vorerilischen Bibelbucher, mo bie Engel teine besondern Ramen haben, bient Vielen als Beweis der Annahme, daß das Judentum in feinen Lehren und Gefeten Mehreres dem Parsismus entlehnt habe. Wir haben uns oben gegen diefe Annahme erflärt und wollen bier unfere Gegenäußerung ju begründen fuchen. Bor Allen bemerken wir, mas mir ichon oben bargelegt haben, bag bie Engelnamen, die in den nacherilijchen biblischen Schriften und im Midrafc vor= tommen, eher eine Bekämpfung des Parsismus als eine Entlehnung aus ihm sein Andererseits muß zugegeben werden, daß bie fpäteren Angaben von Engelfann. namen in ben nacherilischen Schriften ber Juden durch bie Berührung bes Judentums mit dem Parsismus hervorgegangen. Der Sachverhalt besselben ift diefer. Der Volksglaube der Juden in den babylonischen Ländern hat eine Menge vom Aberglauben des Parsismus in sich aufgenommen; der ganze Beister= und Gespenster= fput mit ihren Bauber= und Beschwörungemitteln, ben vielen fympathischen Ruren u. a. m. fand bei ihm ein neues Beim. Einen großen Teil bavon bringen bie Talmuben und Mibraschim in ihren agadischen Aussprüchen, die daselbst den Charafter von Boltsjage ober Boltsglauben haben. Der gelehrte Gibeon Brecher hat biefen judischen Bolksglauben mit seinen Sagen in seiner Schrift: "Das Transcendentale im Talmud" (Wien 1860) zusammengestellt. Wir haben einen großen Teil desselben in den Artikeln unferer Realencyklopädie: "Geister, böse und gute;" "Geister und Gespenster", "Böses Auge", "Zauberei", "Amuletten", "Besprechung von Krankheiten", "Asmodi", "Satan", "Asafel", "Aberglaube" besprochen. Bie verhielten sich die Bolks- und Gesetselehrer in der talmudischen Beit gegen biefen vom Aberglauben bes Parsismus geschmängerten Boltsglauben? Denfelben durch Bort und That zu bannen -, erschien ihnen als ein vergebliches Abmuben; fie fuchten ihm eine monotheistische Grundlage zu verschaffen, ein Mittel, daß er nicht mit dem jübischen Gottesglauben in Widerspruch tam. Der Bolksglaube an gute und boje Engel, an gute und boje Geister wurde berart umgestaltet, baß dieselben, wie schon angegeben, im Gegensate zum Parsis= mus als keine felbständige Wefen, sondern als von Gott geschäffene, von ihm abhängige und feine Aufträge vollziehende Beifter gehalten merden follen, bie ursprünglich weder gut, noch boje find, sondern so nach ber Ausführung ber göttlichen Aufträge genannt werden. Bir haben in ben genannten Artikeln nachgemiefen, daß nach den Lehren der Bolkslehrer die fogenannten bofen Engel und bie böfen Beifter auch Aufträge ju guten Berten erhalten und vollziehen können. Dieje monotheistifche Umbildung des von Parfismus erfüllten Boltsglaubens ber Juden in Babylonien war eine Konzession an denselben, ein Berfahren, das ältern Urfprunges ift, von bem ichon bas biblische Schrifttum berichtet. Es verbietet bas mofaische Gesetz jebe Opferbarbringung für die vom Bolte gehaltenen bofen Geister (3. M. 17, 7) und boch gehörte die Absendung eines Opfers zum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daselbst. <sup>9</sup>) Jeruschalmi Rosoh hasohana Absch. 1. Halacha 4.

Afasel zu den Werken des Tempelkultus am Berjöhnungstage.<sup>1</sup>) Die Lösung diefes Widerspruches war, wie wir dies in dem Artikel "Afasel" (f. d. A.) nach= gemiefen haben, bag diefe Opferdarbringung auf ftreng monotheistischer Grund= lage geschah; daher als Kon effion an den Bolksglauben von bojen Geistern gestattet war. Zwei Stiere wurden im Tempel zu Serufalem am Versöhnungstage (f. b. A.) nach gesetlicher Borschrift als Opfer Gott geweiht, von benen ber eine nach vollzogener Beihung als Opfer für Gott zum Afasel nach ber Büfte geschickt wurde. Es war eine Umbildung des Bolksglaubens auf monotheistischer Grundlage, bie bier vollzogen wurde. Ein zweites Beispiel folcher Umbildung als Ronzeffion an den Boltsglauben finden bie Gefetes= und Boltslehrer in bem Sefete und ber Einführung der Opferdarbringung überhaupt. "Ein Prinz", fo lehrten fie,2) ,,erlaubte fich in feinem Hochmut den Genuß verbotener Speifen : Der König hörte bavon und befahl feinem Sohne, er möchte von nun an täglich an feinem Tifche fpeisen, bamit er jo von feiner Sunde laffe." So verhielt es sich mit dem Opfergesete, Israel war bem Gögendienste ergeben, es brachte ben Baldteufeln Opfer (3. M. 17, 8) auch opferte es auf Anhöhen. "Da fprach Gott, mir bringet im Heiligtum Opfer, damit ihr vom Gögendienste abgehalten und gerettet werbet." Belche Gestalt bieje nach bem jubijchen Gottesglauben umgestaltete Engel- und Geisterlehre des Parsismus im Bolksglauben der Juden annahm, darüber bitten wir die Artikel "Engel" und "Geister, boje und gute" in unferer Realencyclopädie nachzulefen. Eine weitere Frage wäre, ob der Auferstehungsglauben mit dem von einer fünftigen Belt, "olam haba", "vida reck und dem eines Weltgerichts aus dem Parsismus entlehnt wurde, auch darüber geben die betreffenden Artikel Aufschluß. Bur Litteratur über Parsismus und Judentum nennen wir: Drient 1851, S. 750; Baer, Leben Abrahams; Schorr, Dachaluz 1865; Ben Chanaja 1865, S. 637 und 720; Jeschurun 1871; Kohut, Angeologie; Weiß, Tradition II. Absch. 1, S. 12 u. S. 16—124, Rahmer, Litteratur= blatt 1875, Nr. 11; Geiger, Zeitschrift, B. IV. S. 70; VII. S. 168.

Ħ.

**Religion**, הראת אלהים Beg Gottes; auch הראת אלהים, Gottesfurcht. I. Name und Bedeutung. Ueber "Religion" versteht man im Judentume den Gottesglauben und die Gottesverchrung mit ihren Lehren und Gesegen des Rechts und der Menschenliebe. Der Name "Religion" ist lateinischen Ursprunges und kommt im biblischen Schristume nicht vor; die Benennungen dasür sind de: 1. Slaube, הראת אלהים (האמונה, southers, auch chieft, אמונה, southers, auch chieft, southers, auch chieft, southersverchrung, zu nehmen ist, als Ausdruck der Freien Seldstempfindung, der eigenen Erkenntnis — nach: "Siehe, Gottessucht ist das Erste der Erkenntnis", Jund nun, Israel, was verlangt der Ewige, bein Gott, von dir, als nur den Ewigen, deinen Gott, zu fürchten (zu ehrstürchten), in seinen Begen zu wandeln, ihm zu dienen und ihn zu lieben";<sup>5</sup>) 3. Weg Gottes, "Top nach: "Bandle vor mir und werde volltommen";<sup>7</sup>) "das bu den Beg des Ewigen

 beobachteft, Recht und Bohlthun vollzieheft";1) 4. Dienft Gottes, עברדת ה׳ mit ber nähern Angabe: "ihm zu bienen mit eurem ganzen gerzen und mit eurer ganzen Seele. "2) In ihrem weitern Begriffe heißt fie auch: "Bund Gottes", ותורת ה׳, und Lehre bes Ewigen", הורת ה׳ II. Bejen, Gestalt und Charakteristik. In obiger Bezeichnung der Religion im Judentume als des Bottesglaubens und ber Gottesverehrung mit ihren Lehren und Gefeten bes Rechts und ber Menschenliebe ist zugleich die Angabe ihres Befens, ihrer Gestalt und ihrer Charakteristik mit begriffen. Der Gottesglaube enthält die Gottesidee bes Judentums. 3hre Darstellung in dem biblijchen und nachbiblischen Schrifttume kennt Gott in feiner Geiftigkeit, Einheit und Seiligkeit,3) ju benen noch bie andern Gigeuschaften Mottes als 3. B. Allgegenwart, Gerechtigkeit, Liebe, Onabe, Barmherzigkeit u. a. m. hingukommen, bie dem inweltlichen Balten Gottes entnommen find. Bott wird als Schöpfer, Regierer und Erhalter der Welt gehalten. Bir haben über diefe Beichnung Gottes in ben Artikeln "Gott", "Allgegenwart Bottes", "Allmacht Gottes", "Gerechtigkeit Gottes", "geiligkeit Gottes", "Liebe , "Gnade und Barmherzigkeit Gottes", "Schöpfung", "Belterhaltung und Gottes" Beltregierung Gottes" ausführlich gesprochen und bitten, dasfelbe bort nach= zulefen. Diefer Gottesglaube stellt in feinem prattifchen Teile Lehren und Gefete auf, die bem Menschen ben Weg zur geiftigen und leiblichen Gludfeligkeit zeigen und fo für ihn eine heilsftiftung bilden. Diefe Lehren und Gefete find, wie bereits oben angegeben, die der Ethit, des Rechts und des Kultus. Die Gesetze bes Rechts und ber Ethik find ebenso Teile ber Religion, die ihr Befen bilden, als die bes Rultus und ber Dogmatif; es giebt feine Scheidung zwischen bem Befete des Beltlichen und Göttlichen, beide bilden bas Befen der Religion und bas ist das Charakteristische der Religion des Judentums. a. Der Mensch, geistige Begabung, Willensfreiheit, Böscs, Sünde, Offenbarung, Seilsstiftung; Israel, Beruf und Aufgabe, Gottesreich und Butunft. Der Mensch ift unter den Geschöpfen vermöge feines Beistes bas bevorzugtefte Seine geistigen Anlagen befähigen ihn zum Selbstdenken und Selbst= Wefen. urteilen; feine Gefühle und Empfindungen laffen ihn auch das Bohl und Beb Anderer mitfühlen und mitempfiuden, und vermöge feiner Billensfreiheit tann er über sich felbst bestimmen und feine Lebensweise wählen. So wird ber Mensch als im Gbenbilde Gottes geschaffen gehalten,4) und vom Pfalmiften als zum Berricher in ber Schöpfung, mit Bobeit und Bürbe geschmudt, bezeichnet, ber nur mit Geringem der Gottheit nachgeset ift.5) Aber in biefer hohen Auszeich= nung des Menschen liegt zugleich bie Möglichkeit feines Falles. Bermöge feiner Billensfreiheit tann er auch fich bas ihm Cchabliche mablen, ben Beg bes Böfen betreten, ber Sünde verfallen und ein unglückfeliges Leben führen. "Der Mensch in all feinem Glanze, wenn er es nicht versteht, gleicht bem Bieb, bas fprachlos ift". (Pf. 49, 21). "Wehe benen, die das Boje gut nennen und das Gute bofe, Die Finsternis zum Lichte machen und Licht zur Finsternis, Die Bitteres ju Süßem und Süßes zu Bitterem (Jefaia 5, 20). Diefem Uebel vorzubeugen, ift bie Religion da, die mit ihren Lehren und Geseten der Offenbarung (f. b. A.) bem Menschen den Weg des Guten, der Tugend und Glückseligkeit zeigt — mit dem Rufe: "Siehe, ich lege dir vor das Leben und das Gute, den Tod und das Böse, mähle das Leben !" ") ferner: , Ohne Offenbarung verwildert das Volk; beobachtet er das Gesetz, heil ihm".<sup>7</sup> Es sind dies die auf Sinai geoffenbarten



<sup>1)</sup> Daf. 1. Mof. 18, 19. 2) 1. Mof. 11, 13. 3) S. b. A. 4) 1. Mof. 1, 27. Siehe: "Ebenbild Gottes". 5) Pf. 8, 4—10. Bergl. Pf. 139, 14. 9) 5. Mof. 30, 15, 19. 7) Spr. Sal. 29, 18,

Sejege, die "zehn Gebote", mit den sie erweiterten Lehren und Bestimmungen des Rechts, ber Ethit, bes Gottesglaubens und ber Gottesverehrung im Pentateuch und den andern biblischen Schriften.1) Die Verkündigung derselben geschah erst an die Israeliten burch Moses; sie follten eine Heilsstiftung zunächst für bas israelitische Bolt werden, um von da in die Bölter für die ganze Menscheit ein= zuziehen. Brael war bestimmt, diese Seilsstiftung mit ihren Segnungen in feiner Mitte zu verwirklichen, ihre Lehren und Gejete zu erhalten und weithin zu ver= fünden, bis fie ein Gemeingut aller Menschen geworden und fie ein Gottesreich bilden, wo Gott in Wahrheit ertannt, verehrt und angebetet wird und die Menschen ju Berten des Rechts und des Friedens in gegenseitiger Liebe und Achtung ver= bunden fein werden. Das Böfe und die Sünde,2) lehrt das Judentum, find nicht mit bem Menschen mitgeboren, bilden auch feine Befen an sich; Gott hat alles gut geschaffen3) und bas Bofe hat teine Stätte bei ihm.4) Diefelben entstehen in= folge unferes Fehls, bas burch Anreis bes Sinnlichen zum übermäßigen Genuß ober burch Berwirrung ber Begriffe - fich bes Menschen bemächtigt. "3wei Raller der Sünde, heißt es: erijtieren, das Auge und das Berz; das Auge fieht und das herz gelüftet";5) ferner: "Beichet nicht ab nach eurem Berzen und euren Augen, denen ihr nachbuhlet".6) In diesem Sinne wird auch die Bergeltung angegeben. Der Lohn des Guten ist die Frucht des Guten und die Strafe des Bösen find bie Folgen des Bösen. "Das Böse verfolgt die Sünder";") "Die Perfon, welche fündigt, stürzt sich in den Tod".8) Von diefer Bibellehre find die Angaben der Mystik zu unterscheiden, welche auch von der Vrgeltung nach bem Tobe fprechen.9) B. Der Menich zu Gott, die Gottesverehrung. Die Lehren und Gesethe der Gottesverehrung haben die Befestigung des Gottes= glaubens in der oben angegebenen Gestalt zu ihrem Biele. Es gehören hierher die gottesdienstlichen Handlungen im Gotteshause und in der Familie, als die Feier des Sabbats (f. d. A.), der Feste (f. d. A.); ferner bas Gebet, die Institution ber Borlefung aus der Thora und ben Propheten u. a. m. an diefen Tagen, benen wir als besonders wichtig die Volksbelehrung und den Jugendunterricht anreihen, die im ersten Staatsleben durch die Leviten (f. b. A.) und die Propheten (f. b. A.) und im zweiten Staatsleben und nach demfelben durch bie Bolks= und Gesetseslehrer besorgt wurden. "Berfammle bas Bolt", heißt es, "die Männer, die Frauen, die Rinder und den Fremden in deinem Thore, daß sie hören und lernen, den Ewigen, euren Gott, zu ehrfürchten und zu beobachten alle Worte biefer Lehre";10) ferner: "Scharfe fie beinen Rindern ein; rede von ihnen, wenn bu sitzeft in beinem haufe, gehit auf bem Wege, wenn bu bich niederlegst und wenn bu aufstehit;11) fie (die Leviten) lehren beine Rechte, Satob, und beine Lehre, Israel". <sup>12</sup>) Ausführlicheres darüber bitten wir in den Artikeln "Vorlesung aus der Thora", "Unterricht", "Lehrer", "Erziehung" nachzulesen. 7. Der Renfc zu fich felbft. Die hierher gehörenden Lehren des biblischen und nach= biblischen Schrifttums bezeichnen die Arbeit zur Selbstbildung und Selbstvereblung als das Erste der Pflichten des Menschen zu sich felbst. Es gehören hierher die Ausbildung feiner geiftigen Unlagen und bas Ringen nach befferer Erkenntnis. Bir lefen barüber: "Der Bfad des Lebens geht für den Denker aufwärts, damit er nicht in den Abgrund ftürze". 13) "Ein Lebensquell ift der Berftand feinem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe bieje Artitel einzeln. <sup>3</sup>) Siehe: "Böjes" und "Sünde". <sup>3</sup>) Rach 1. M. 1, 31. Gott jah Alles, was er gemacht, und fiehe, es war jehr gut. <sup>4</sup>) Bj. ילא יגורך רע <sup>5</sup>) Midrasch rabba zu Schelach Lecha יור רוסורי רחסאי ננהן (שנה ולבא הרי סרסורי רחסאי ננה, 2014) אונה (שנה גורק רע) 4. M. 15, 39. (שנה גורק גורק גורק גורק) 5. Moj. 31, 11. <sup>11</sup>) 5. Moj. 5, 7. <sup>12</sup>) Daj. 83, 10. <sup>13</sup>) Spr. Sal. 15, 24.

Besither";1) "ber Beisheit Anfang ift, erwirb Beisheit, und mit all beinem Gute verschaffe bir Ginficht";2) "Der Gittenlehre wende bein Berg zu, ben Lehren ber Erkenntnis bein Ohr";3) "Die Lippen der Weisen verbreiten Erkenntnis, bas gerz der Thoren Unsinn";4) "Es giebt keinen größern Reichtum, als den der Ertenntnis, teine größere Armut als die an Ertenntnis";5) "Bo Biffen ift, ba ift Alles, aber wo dasselbe fehlt, was ift da? Erwirbst du Erkenntnis, was mangelt bir ?"6) Nächft ber Ausbildung des Geiftes wird an die Beredlung des menfch= lichen Bergens erinnert. "Bor aller Macht hüte bein Berg, benn bes Lebens Strömungen gehen von ihm aus";7) "bas herz und die Augen find Makler ber Sünde";8) bie Freuler find in der Gewalt des gerzens, aber bie Gerechten baben bas hers in ihrer Gewalt".") Neben diefen Zwei gilt als Drittes ber Umgang mit Beisen und Tugenbhaften. "Ber mit Beisen umgeht, wird felbft weise. aber wer sich zu Thoren gesellt, verbirbt";10) "Mein Sohn, wenn Sünder bich verloden, willige nicht ein; mit ihnen gebe nicht auf einem Wege, von ihrem Pfade halte beine Füße zurüct".<sup>11</sup>) Ferner wird zur leiblichen Selbstpflege und Selbsterhaltung gemahnt. Dbenan gehört hierher die Sorge, sich gefund zu erhalten und Alles zu vermeiden mas demfelben binderlich werden tann. Die Mahnungen barüber find: "Und hüte bich und hüte bein Leben";12) "Gefunder Leib ift beffer als Gold, und ein heiteres Gemut, mehr denn Berlen":13) "Wer feiner Seele wohlthut, ift ein fronimer Mann, aber wer fich peinigt, ift graufam". 14) Man halte sich fern von Allem, was schädlich wird; sei besonnen und mäßig in allen Lebensgenüffen. "Sei nicht unter den Beinfäufern und gehöre nicht zu den Fleischschlemmern";15) "Bebe benen, die am frühen Morgen ichon nach starten Betränken jagen, am fpaten Abend vom Beine gluben, Bither und Barfe, Paute, Flöte und Wein ihre Gelage find, das Thun des Emigen betrachten fie nicht". 16) Dagegen heißt es: "Ber fich beherricht, ift beffer als ein Städteeroberer";17) "Ber ift ftart? ber feinen Trieb bezwingt". 18) Der Mofaismus ftellt eine Anzabl von Speisegeseten auf, an deren Schluß es heißt: "Machet eure Person nicht zum Abscheu, verunreinigt euch nicht und werdet nicht unrein, denn, ich der Ewige, bin heilig". <sup>19</sup>) Außer den Speifegesetn gehörten zur Erhaltung der leiblichen Gesundheit bie Reinhaltung des Körpers. "Der Mensch wasche täglich sein Gesicht, Sände und Füße schon wegen der Shre seines Schöpfers". 20) Zur Sicherung feines Lebensunterhalts wird zur Arbeit in jeder Gestalt und gur Erlernung eines bestimmten Gewerbes gemahnt. Wir haben darüber in den Artikeln "Arbeit", "Sandwerk", "Aderbau" ausführlich gesprochen und bitten, dasselbe dort nachzulesen. d. Die Pflichten des Menschen zu seiner Familie. Die Familie und das Familienleben, wie beides sich bei den Juden dis in die Gegenwart hinein durch innige Liebe des Mannes und Weibes, durch aufopfernde gegenfeitige hingebung ber Eltern und ihrer Rinder, burch Aufhilfe ber verarmten Verwandten u. a. m. ausgezeichnet haben, bildet den Glanzpunkt bes Judentums und verdienen bie Aufmertfamkeit des Rulturhistorikers. Wodurch hatten sie sich so segensvoll aufgebaut? Die biblische Gottesidee mit ihren Mahnungen zu ben Werten ber Gottähnlichkeit waren es, fie bildeten ben Boben, auf

Daf. 16, 22. <sup>2</sup>) Daf. 4, 7. <sup>3</sup>) Daf. 23, 11. <sup>4</sup>) Daf. 15, 7. <sup>b</sup>) Gemara Kethuboth
 S. 68. <sup>9</sup>) Dafelöft unb Nedarim S. 41. <sup>7</sup>) Spr. Sal. 4, 23. <sup>e</sup>) Midrasch rabba ju
 Schelach Lecha am Enbe. <sup>10</sup>) Spr. Sal. 4, 23. <sup>e</sup>) Midrasch rabba ju
 Schelach Lecha am Enbe. <sup>10</sup>) Daf. 1, 10, 15. <sup>10</sup> S. Moj. 4, 9. <sup>13</sup>) Sirado 30, 14. <sup>14</sup>) Spr. Sal. 13, 20. <sup>11</sup>) Daf. 1, 10, 15. <sup>15</sup> S. Moj. 4, 9. <sup>13</sup>) Sirado 30, 14. <sup>14</sup>) Spr. Sal. 11, 17. <sup>15</sup>) Spr. Sal. 23, 20, 21. <sup>16</sup>) Jefaia 5, 11, 22, 22, 23. <sup>17</sup>) Spr. Sal. 16, 32.
 <sup>19</sup>) Mobth. 4, 1. <sup>19</sup>) S. M. 11, 43. <sup>20</sup>) Gemara Sabbath S. 51b. <sup>11</sup>Call 17. <sup>11</sup>Call 17. <sup>11</sup>Call 11, 12. <sup>12</sup>Call 11, 12. <sup>13</sup>Call 11, 12. <sup>14</sup>Call 11, 12. <sup>15</sup>Call 11, 12. <sup>15</sup>Call 11, 12. <sup>15</sup>Call 11, 12. <sup>15</sup>Call 11, 12. <sup>16</sup>Call 11, 12. <sup>17</sup>Call 11, 12. <sup>16</sup>Call 11, 12. <sup>16</sup>Call 11, 12. <sup>16</sup>Call 11, 12. <sup>17</sup>Call 11, 12. <sup>16</sup>Call 11, 12. <sup>17</sup>Call 11, 12. <sup>18</sup>Call 11, 12. <sup>19</sup>Call 11, 12. <sup>10</sup>Call 11, 12. <sup>10</sup>Call 11, 12. <sup>10</sup>Call 11, 12. <sup>10</sup>Call 11, <sup>10</sup>Call 1

dem die Familie und das Familienleben so herrlich emporgewachsen und solch schöne Blüten getrieben. Die Ghe (s. d A.) ist da eine auf dem Prinzip der Seiligkeit, Freiheit und Liebe vollzogene Verbindung bes Mannes und Weibes jum gemeinfamen Birken, gegenfeitiger Stute und Achtung. Diefer ihr Chebund wird als Gottesbund betrachtet mit der nähern Angabe, daß Gott Zeuge ber Sheschließung ist, der über ihre Aufrechthaltung wacht. "Der Ewige ist Zeuge zwischen dir und der Frau deiner Jugend, gegen die du treulos handelst, und sie ist deine Genofsin!") Das Liebesband, welches Mann und Weib zum freudigen Rusammenleben umschlingt, gilt bem Propheten als Bild ber Berbindung Gottes mit bem Menschen.2) Rinder werden als Segen des haus= und Familienlebens angesehen. "Siehe, ein Erbe bes Emigen sind Rinder";3) "Deine Frau, wie ein fruchtbarer Beinftod an ben Bänden beines Saufes, beinc Rinder, wie Delbäume gepflanzt um beinen Tifch".") Auch bie Liebe ber Eltern gegen bie Kinder wird als Bild ber Liebe Gottes zu den Menschen aufgestellt. "Der Ewige hat dich getragen, wie ein Bater feinen Sohn trägt";5) "Bie ein Bater fich ber Rinder erbarmt, erbarmt sich der Ewige seiner Berehrer".6) Aber auch die Pietät der Rinder gegen die Eltern wird mit Nachdruck eingeschärft. Der Dekalog hat das Sebot: "Ehre beinen Bater und deine Mutter, damit bu lange lebest auf dem Erbreich, welches ber Ewige, bein Gott, dir gegeben". Berschärft wird dasselbe burch bas Gefetz, bas den Tod bestimmt, wer feinem Bater oder feiner Mutter In ben Sprüchen Salomos heißt es: "Ber feinem Bater und feiner fluðt. Mutter flucht, beffen Leuchte erlischt in dunkler Nacht" (20, 20; 30, 11). "Das Auge, das des Vaters spottet und den Gehorsam gegen die Mutter schmäht, haden die Raben des Thales aus, freffen die Jungen des Adlers (daf. 30, 17). Ausführliches darüber bringen die Artikel: "Familie", "Ehe", "Chepflichten", "Rinder und Eltern". e. Der Mensch zu seinem Nebenmenschen. Die Beichnung ber hierher gehörenden Lehren und Gesetze hat der Dekalog in dem 6., 7., 8., 9. und 10. Gebot und 3. Mos. 19, 2—37 angegeben. An ihrer Spitze steht der Ausspruch: "Heilig sollet ihr sein, denn heilig bin ich, der Ewige, euer Gott", welcher ben Grund und das Prinzip derfelben bildet. Die Heiligkeit Gottes wird als Vorbild für des Menschen Heiligkeit aufgestellt. "Wie der Mensch, so fein Gott, und wie sein Gott, so der Mensch", dieser Ausspruch könnte bier als Aufschrift gesetzt werden. Eine bestimmtere Angabe darüber stellen die fpäteren Bolts- und Gesetzeslehrer im talmubischen Schrifttume in dem Sate auf, "Es heißt: "bein Ewigen, eurem Gotte, follet ihr nachwandeln" (5. M. 13, 5), wie vermag ber Mensch Gott nachzuwandeln? Bandle feinen Eigenschaften nach, d. h. wie er barmherzig ist, sei auch du; wie er gnädig ist, so sei auch du".", 3wei ältere Volks- und Gesetslehrer, Hillel I (s. d. U.) und R. Atiba (f. d. A.) bezeichnen das Gebot der Rächstenliebe in 3. M. 19, 34 ,, und liebe deinen Rächsten, wie bich felbst", als das hauptgeset in der Thora.8) Es bilden bie Seiligkeit Gottes und bie Rächstenliebe ben Boben ber Pflichten bes Menschen ju feinem Nebenmenschen. Diefelben werden in negativer und positiver Fassung angegeben. Die in negativer Fassung find im Detalog: Richt falich zu foworen, nicht zu morben, keinen Chebruch zu treiben, nicht zu ftehlen, kein falfches Beugnis gegen den Rächsten abzulegen und nicht zu geluften. In 3. M. 19 werden die= felben wiederholt, als: nicht zu ftehlen, zu leugnen, zu lügen, falfch zu fchwören, nichts vorzuenthalten, nicht zu rauben, nicht ben Lohn bes Miethlings über nacht

zurück zu halten, dem Tauben nicht zu fluchen, dem Blinden keinen Anftog in ben Beg zu legen, nicht als Berläumber einher zu gehen, bas Anfehen bes Großen nicht zu schonen, nicht bei bem Blute feines Rachften gleichgültig bazufteben, ben Bruder nicht zu haffen, über feinen Diener nicht mit Strenge zu berrichen u. a. m. Die positiven Bestimmungen find: Bater und Mutter zu ehren.) ben Rächften und Fremden, wie sich felbst zu lieben, den Greifen zu ehren, vor ihm aufzustehen, ber Gerechtigkeit nachzufolgen,2) bas Recht zu vollziehen (f. Recht), Bahrheit zu reden, Werke der Wahrhaftigkeit (f. d. A.) zu vollbringen u. a. m. Hierzu kom= men eine Anzahl von Wohlthätigkeitsbestimmungen, über welche wir auf die Artikel "Wohlthätigkeit", "Almosen", "Arme und Dürftige", "Armenfürforge" verweifen. Eine Bufammenfaffung diefer Pflichten geschieht bei ben Bropheten und Pfalmisten. In Micha 6, 8 lesen wir: "Lasse es dir, o Mensch, gesagt sein, was gut ist und der Ewige von dir fordert: die Vollziehung des Rechts, die Liebe zum Wohlthun und ben verborgenen Wandel mit bem Ewigen, beinem Gott." Mehr in Jejaia 33, 15: "Wer gerecht wandelt, redlich fpricht, Gewinn ber Bebrückung verschmäht, bie Bande von Bestechung fernhält, fein Dhr vor Blutrache verstopft und feine Augen vom Böfen wegwendet". Deutlicher noch in Pfalm 15: "Wer aufrichtig wandelt, Gerechtigkeit ausübt, Bahrheit im Bergen redet, mit feiner Bunge nicht verleumdet, feinem Nachften teine Schmähung zufügt, ben Berwerflichen gering achtet, aber ben Gottesfürchtigen ehrt, ben Gid nicht bricht, fein Geld nicht auf Bins leiht und teine Bestechung gegen Unschuldigen nimmt". 8. Der Mensch zum Staate und zur Obrigkeit. Wir baben barüber in ben Artikeln "Dbrigkeit", "Rönig", "Aelteste" und "Staat" schon gesprochen und bringen bier aus denfelben das hauptfächlichste. Der Erste von ben Propheten, ber von dem Berhältniffe des Israeliten zum Staate außerhalb Palaftinas fpricht, ift Jeremia (j. b. A.). Seine Worte wurden bei ben Israeliten gleich einem heiligen Vermächtniffe bochgehalten und als Norm für ihr Verhältnis zum Staate und zur Obrigkeit in den Ländern ihrer verschiedenen Wohnsite auf= gestellt. Diefelben lauten: "Suchet das Seil der Stadt (des Staates in weiterm Sinne), wohin ich euch geführt und flehet zum Ewigen für dieselbe, denn in ihrem Wohle wird euch wohl fein. Bauet häufer und bewohnet sie, pflanzet Gärten und verzehret ihre Frucht. Nehmet Weiber und zeuget Söhne und Löchter und nehmet euren Söhnen Beiber, und euren Löchtern gebet Männer; mehret euch bort und mindert euch nicht".3) 216 erste Pflicht gegen Staat und Obrigkeit ift der Gehorfam gegen die Gefete und beren Organe. Auf Ungebor= fam und Auflehnung gegen die Obrigkeit fest ber Mofaismus die Todesstrafe.4) Ein späterer Volks= und Gesetslehrer Samuel (f. d. A.) stellt die Lehre auf: "Das Gesets des Staates ist ein vollgültiges Gesch".5) In den Spr. Sal. lesen wir: "Ich sage, das Gedot des Königs wahre, schon wegen des Schwures bei Gott";6) "Wer das Gesets hält, wird nichts Böses erfahren";7) "Mein Sohn, fürchte Gott und den König und laffe dich nicht mit Umstürzlern ein".8) Als Zweites wird angeordnet: alle Laften mitzutragen und die Erfüllung fämtlicher Bürgerpflichten. Die hierher gehörenden Lehren find: "Die Regierung auf der Erbe ist wie die des Himmels".9) "Man barf sich keiner Steuer entziehen". 10) In Bezug auf Gehorfam gegen Staatsbeamte : "Der Diener bes Königs ift wie ber Rönig felbft".11) III. Geschichte. Die Geschichte ber

<sup>1</sup>) Siehe "Rinber unb Eltern". <sup>9</sup>) 5. Moj. 16, 20. <sup>3</sup>) Steremia 29, 5–7. <sup>4</sup>) 5. Moj. 17, 8–13. Stehe: "Dbergericht". <sup>5</sup>) Siehe: "Samuel" Baba kama G. 112 דינא דמלכותא מלכותא 8, 3. <sup>7</sup>) Daj. 28. 5. <sup>6</sup>) Spr. Sal. 24, 21. <sup>9</sup>) Berachoth S. 58 מלכותא דרקיע מלכותא דרקיע מלכותא 10°) Baba kama געבר חמכם <sup>10</sup>) Sifre 34 5. Moj. 1, 7. Gemar Schebuoth S. 44 jüdischen Religion im biblischen und nachbiblischen Schrifttume der Juden ist mit ber Beschichte bes judischen Bolkes aufs engste verbunden. Sein erster Urabn Abraham wird als erster Sottesgläubiger und Sottesverfünder gekannt. 3m 1. B. Mof. 12, 8 heißt es von ihm: "Er baute einen Altar und rief im Namen bes Ewigen", und im 1. B. 18, 19 lefen wir: "Denn ich habe ihn erkannt, daß er seinen Söhnen nach ihm befehlen werde, den Weg des Ewigen zu beobachten, Bohlthun und Recht zu vollziehen, damit ber Ewige über Abraham bringe, was er ibm verbeißen bat". Diese Verheifung an Abraham war nach 1. Mos. 12, 2, 3: "Ich werbe bich zu einem großen Volke machen, bich segnen und deinen Ramen groß machen, daß du zum Segen werden wirst". Ferner: "Ich segne, die dich fegnen; fluche, die dir fluchen; es werden sich mit dir alle Geschlechter der Erde fegnen". Wie diefer Gottesglaube sich auf Isaak, feinen Sohn, und von diefem auf Jakob und deffen Nachkommen, die Israeliten, verpflanzt habe, darüber fprechen bie Stellen von den Gottesverheißungen für Israel und die Menschheit. Die Bildung einer Gemeinde für diefen Gottesglauben geschah bei den Israeliten burch Moses nach ihrem Auszug aus Aegypten. Vor Sinai empfing er bie zehn Sebote, die Grundlehren und Grundgesete diefes Gottesglaubens. Er schloß mit ihnen den Gottesbund und vereinigte sie zu einer Gottesgemeinde. "Ihr habt gesehen", lautete bie Anrede Mofes an fie, "was ich für euch in Aegypten gethan, ich trug euch auf Adlerflügeln und brachte euch zu mir. Und nun, wenn ihr höret auf meine Stimme und beobachtet meinen Bund, werdet ihr mir sein ein erwähltes Volt von allen Völtern, benn mir gehört bie ganze Erbe. follet mir fein ein Reich von Priestern, ein heiliges Volt." So wurd Jhr So wurden die Israeliten zu einem religios=ethischen Gemeinwesen vereinigt, bas sich einft über alle Bölker ausbreiten follte. In Israels Mitte follte ber Gottesglaube mit feinen Lehren und Gesegen des Rultus, des Rechts und ber Sittlichkeit als eine Seils= ftiftung für die Menscheit erst seine Verkörperung erhalten, um von ba heil= bringend in die Menscheit einzuziehen. Wir lesen barüber: "Und es geschieht am Ende ber Tage, fest fteht ber Berg bes Gotteshaufes auf der Spite ber Berge, er ragt unter ben Hügeln hervor, zu ihm ftromen alle Bölter. Und es wandeln viele Bölker und rufen: "Laffet uns hinziehen auf ben Berg bes Ewigen, in bas haus bes Gottes Satobs; wir laffen uns belehren von feinen Wegen, wandeln auf feinen Pfaden, denn von Bion geht bie Lehre aus und das Wort bes Ewigen aus Jerufalem. Und er richtet zwischen den Böltern und entscheidet unter ben Nationen; fie fcmieben bie Schwerter zu Sicheln um, ihre Spieße zu Binzermeffern; es erhebt nicht ein Bolt gegen bas andere fein Schwert, und sie lernen nicht mehr den Krieg".1) Aber die Erreichung bieses Bieles follte eine Arbeit von Sahrtausenden werden. Erft mußten die heidnischen Refte in bem Leben und ben Anfchauungen ber Israeliten vernichtet werden, es entstanden Rämpfe und Gegentämpfe mährend bes ganzen erften Staatslebens ber Israeliten in Paläftina, die mit dem Jusammenbruch bieses Staatslebens und der Zerstreuung der Israeliten endeten. Der Leib mußte erft gebrochen werden, damit der Beift fich defto freier Durch bie Zerstörung des Staates und Hinauswanderung der Israeliten bewege. unter bie Bölker war der befferen Erkenntnis die Bahn gebrochen. Alles Beid= nische, das sich in Israels Mitte eingeschlichen hatte, der Wahn= und Aberglaube bes Gögendienstes war vernichtet; bie religios-stitlichen großen Lehren und Bahr= heiten ber Religion Israels bemächtigten fich ber Gemüter, und Alle brängten fich jur alten judischen Lehre. 3m zweiten judischen Staatsleben war die völlige Umwandlung des Bolkes zu seiner Religion vollbracht. Den weitern Fortgang

81

<sup>1)</sup> Micha 4, 1-8; Jejata 2, 2-8.

ihrer Geschichte haben wir in den Artikeln: "Judentum", "Religionsgespräche", "Lehre und Geseh", "Hellenismus", "Griechentum", "Ausbreitung des Judentums", "Rabbinismus", "Christentum", "Religion des Judentums im Dienste der Menschbeit" ausführlich behandelt und bitten wir, das Weitere darüber dort nachzulejen.

Religionspfleger, הומכי ומחזיקי אמונה, Rebbiner, Religions: tehrer und Brediger. I. name, Bebeutung und Bezeichnung. Der Rame "Rabbiner" ift, ursprünglich neuhebräisch, die verlängerte Form von "Rabbi" mit der Endsilbe "ner", entsprechend dem hebräischen "nu", 1), "unser" und bedeutet "unser Lehrer", "Rabbenu" oder hängt mit dem aramäischen Titel "Rabban", ,,") Lehrer zusammen. Der gewöhnliche Name für "Rabbiner" ift im talmubischen Schrifttum "Rabh", 27, Lehrer, Meister und Herr; er galt als Ehrentitel bes Gelehrten, ber in Anreden eine Steigerungsform burch Anhängung bes Suffir i, , "mein" am Ende als "mein Lehrer, Rabbi", ", erhält.2) Ein fernerer Name baselbst: "Rabban" , auch Rabbana, reck nicht blos "Lehrer", "Berr" ober "Meister", fondern auch "Dberer" als "Lehr- und Boltsoberhaupt" und war ber Ehrentitel des Synhedrialpräsidenten in Palaftina, der bie Verhandlungen in den Synhedrialsjügungen leitete und fanktionierte. œ6 führten biefen Titel bie Batriarchen, Reffiim, aus bem Saufe Sillel I. (f. b. A.) als: Gamaliel I. u. a. m. Mit bem Titel "Rabbi", vor werden fast fämtliche Gesetses= und Volkslehrer in Palästina genannt, als Rabbi Josua (f. d. A.), Rabbi Akiba (f. d. A.), Rabbi Jose (s. d. A.) u. a. m. Die Zeit des Gebrauchs biefer Titulaturen bei ben Gelehrten in Palästing war bie des Jahrhunderts vor der Eroberung Jerufalems durch Titus (f. d. A.) und später. Die Gelehrten aus früherer Beit werden noch ohne dieselben genannt als 3. B.: Simon der Gerechte, Antigonus aus Socho, Jose Sohn Joefer, Jose Sohn Jochanan, Josua Sohn Perachja, Nitai aus Arbela, Juda Sohn Labai u. a. m. Bei ben Gelchrteu in Babylonien (f. d. A.) war nur der Titel "Rabh", 37, Lehrer, als 3 B. Rabh Aba, רב אדא, Rabh Acha, רב ארא, u. a. m., ohne bie Steigerungsform ber Endfilbe i, ', "mein", als Rabbi, '¬, mein Lehrer, üblich. Aus den Angaben von den Gefetzeslehrern des zweiten Jahrhunderts erfahren wir, daß in Paläftina ber Titel "Rabbi", mein Lehrer, mit der erhaltenen Ordination (f. d. A.) des Gelehrten burch ben Patriarchen, Raffi (f. d. A.) oder beffen Vertreter verbun= ben war, ähnlich bem Titel "Doctor", Gelehrter, nach der Promotion auf den Universitäten. Daher foll auch in unferer Beit nur ber judifche Gelehrte gur Führung des Titels "Rabbiner" und zur Bollziehung von rabbinischen Funktionen (f. weiter) berechtigt fein, welcher von einer rabbinischen Autorität zum Rabbiner ordiniert wurde und im Besitz eines Rabbinerdiploms, Rabbinerbefähigungs= zeugniffes, התרת הוראה, von demfelben ift (f. Ordination). II. Befähigung, Renntnisse und rabbinische Autorisation. Die Anstellung eines würde= vollen, befähigten Rabbiners wird mit Nachdruck empfohlen und vor Diß= griffen bei der Wahl desselben gewarnt. "Wer einen Unbefähigten zum Rabbiner (Dajan) anstellt, hat gleichsam eine Aschera (s. d. A.) neben den Altar Gottes gepflanzt (5. M. 16, 21).3, Deutlicher wiederholt sich diese Mahnung im Schulchan Aruch (Ch. M. 8, 1) "Wer einen Unfähigen, der nicht mit der Wiffenschaft der Thora vertraut ist, zum Rabbiner, Dajan, anstellt, wenn auch ihn alle wollen, und er andere gute Eigenschaften besitzt, übertritt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe weiter. ) Bergl. Aboth 6, 10 בואיוה מקום אחה רבי, ebinio Matth. 23, 7. <sup>3</sup>) Midrasch Agada zur Sibra Schoftim 19, edit. Buber, Biten, S. 194, המעמיד דיין שאינו הגון כאלו נטע אשרה

bas Verbot in der Thora" (2. M. 19, 15); "Du sollft das Ansehen der Person nicht achten". Ferner: "Wer wegen seichtums zum Rabbiner ernannt wird, dem gebührt nicht die dem Rabbiner gebührende Achtung".1, "Biele Er= fclagene fielen burch fie (Spr. Sal. 7, 26), das ift der Gelehrte der die Reife als Befegeslehrer nicht hat und bennoch lehrt".2) In der Angabe der Rennt= niffe, die ben Gelehrten zur Bekleidung eines Rabbineramtes befähigen - haben wir bie in früheren Jahrhunderten von ber gegenwärtigen Beit zu unterscheiden. So lange bas Richteramt zum Wirfungsfreis des Rabbiners gehörte, mußte derfelbe Bertrautheit mit dem größten Teil des talmudischen und nachtalmudischen Schrift= tums inklufive ber vier Bucher bes Schulchan Aruch (f. d. A.) besiten, wozu noch bie gründliche Belesenheit in den 24 Büchern der heiligen Schrift hinzutam, sodaß er überall heimisch fein und auf halachische Fragen sofort zu antworten verstehen mußte.3) Anders gestalteten fich die Anfprüche auf den Bildungsgang und bie Renntniffe des Rabbiners in der neueren und neuesten Zeit. Im 18. Jahrhundert wurde den Rabbinern die Jurisdiktion in den meisten Staaten Deutschlands, ebenso in Frankreich, England und Desterreich untersagt; die Bertrautheit mit dem jüdischen Recht war für den Rabbiner nicht mehr erforderlich und wurde von ba ab immer seltener bei ihnen. Dagegen waren für ihn andere Wissensfächer Gründliche Renntnisse der Landessprache mit ihrer Litteratur, die notwendia. Absolvierung eines Symnasiums und darauf die weitere Ausbildung auf Universitäten in Geschichte, Philosophie, Padagogit u. a. m. find unabweisbar, dem sich der Besuch eines Rabbinerseminars anschließt zur Aneignung der judisch=theologischen Studien, als die des biblischen und talmudischen Schrifttums, der Geschichte und ber Philosophie des Judentums u. a. m. Soll boch ber Rabbiner der erste Religionslehrer für die Jugend in den Schulen, auf den Symnasien, Realschulen werden, den Gottesdienst am Sabbat und Fest durch seine Predigt heben, in Freuden= und Trauerfällen burch feine Reben und Ansprachen die Gemüter bald freudig bankbar ftimmen, bald sie auch beruhigen und tröften. Mit diefer Thätig= feit nach Innen ift eine würdige Vertretung bes Judentums nach Außen ein bringendes Bebürfnis. Der Anstellung geht gewöhnlich die persönliche Vorstellung, verbunden mit einer Probepredigt, voraus. Zu den Zeugnissen, die über den Gang und den Erwerb seiner Studien berichten, gehört die rabbinische Autorisation bes Randibaten, welche die erlangte Befähigung, die vollftändige Reife desselben für den Wirkungskreis des Rabbiners ausspricht. Wir haben in dem Artikel: "Ordinierung", "Ordination", d'e Beife der Autorifationserklärung bes Randidaten zum Rabbiner im Altertum, Mittelalter und in der Neuzeit ausführlich angegeben und bitten, dasselbe bort nachzulesen. Rach bem talmudischen Schrifttum wurde beansprucht die Belesenheit in den 24 Büchern der heiligen Schrift (Midr. 13, 1. D. Abich. 1 und Abich. 27), die Renntnis der heiligen Schrift, der Mischna, bes Talmub und ber Sagada (Midr. r. zu Hohelied p. 90) und endlich bie Reife in diefen Biffensfächern, daß er jebe halachische Frage beantworten tann. (Sabbat S. 114a). III. Aufgabe, Beruf und Birtfamteit. Rach obiger Darlegung unterscheidet sich die Aufgabe eines Rabbiners in der Gegenwart von ber im Altertume, bes Mittelalters und ber neueren Zeit jehr merklich. Bur Sauptthätigkeit des Rabbiners gehörte in allen Zeiten das Lehren, das Lehramt in den judischen Religionsmiffensfächern bes biblischen, talmudischen und nach= talmudischen Schrifttums im Judentume, wozu Predigt und Borträge aus ber

6\*

Beschichte bes jubischen Bolles für Jung und Alt in ber Schule, ber Synagoge, im haufe und an andern Orten gehören. 3m erften judischen Staatsleben maren ber Stamm Levi, und zwar die Priefter desfelben, die Nachtommen des erften Briefters Naron (f. b. A.) und die andern Leviten (f. d. A), die im Tempel u. a. a. D. ihren Dienft hatten, hierzu bestimmt. Bir lefen barüber: "Gie follen unterfcheiden, was heilig und unheilig, rein und unrein ist, und die Kinder Israel alle Sasungen lehren";<sup>1</sup>) "Sie lehren Jakob deine Rechte und Israel dein Gesets".<sup>2</sup>) Noch bei den späteren Propheten heißt es von ihnen: "Und mein Bolt sollen sie belehren zwischen beilig und unbeilig und ihm die Unterschiede zwischen Rein und Unrein bekannt geben".) Ebenso in Maleachi 2, 7: "Denn die Lippen des Priefters foll Renntnis bewahren und Lchre suchen sie von seinem Munde, denn ein Engel bes Ewigen, Zebaoth, ist er." Mit diefem Lehramt war zugleich die Rechtspflege, das Richteramt, mitverbunden. Un der Spipe des Obergerichts stand ein Priester (f. Obergericht) und nach 1. Chr. 26, 29-32 bildete eine vierte Abteilung ber Leviten ben Richterstand, bie zerstreut in ben Städten in Verbindung mit ben Ortsälteften auch die Rechtspflege übten. Unter ber Regierung des Rönigs Jojephat wurden Leviten mit der heiligen Schrift in das Land geschidt, um bie Joraeliten mit dem Gesetz bekannt zu machen. Anders gestaltete es sich nach der Biedergründung des zweiten jüdischen Staatslebens unter Esra und Nehemia, wo fich ein eigener Stand von Gelehrten aus dem Bolte bildete und bas Lehramt in Religionsfachen übernahm. Die Geschichte tennt fie unter bem Namen "Sopherim", (f. d. A.) Schriftgelehrte, "Tanaim" (f. d. A.), Gefeteslehrer, und "Amoraim" (f. d. A.), Gefeteserklärer. Diefelben bildeten vor und nach der Auflöfung bes judischen Staates durch Titus ben Stand der Rabbiner, aus deren Mitte die Mitglieder des Synhedriums und die Ortsgelehrten der verschiedenen Städte gewählt wurden, welche neben dem Lehramte auch die Rechtspflege übten und die Richter waren. Es war dies keine Reuerung, ba schon in 2. Mol. berichtet wird, bag Mofes auf den Rat Sithros aus der Mitte des Boltes Richter gewählt und Ebenso fpricht 5. Mos. 8, 9 von weltlichen Richtern. An eingeset wurden. ber Stelle bes Geburtsvorzuges war die Befähigung des Mannes getreten. Am 2. Jahrhundert tam es zu dem raditalen Ausspruch: "Aber ein Baftard, der gelehrt ift, foll einem Hohenpriefter, ber unmiffend ift, vorgezogen werden", 4) ber pollftändig den Rabbinerstand über ben Geburtsstand des Stammes Levi zum Die Thätigkeit des Rabbiners war nun die eines Bolks= und Sieae verhalf. Befeteslehrers, verbunden mit der eines Richters. Bon feinen Boltsvorträgen im Botteshaufe an Sabbat, Fest= und Fasttagen; fowie von feinen Reden bei Trauer= fällen und zu freudigen Greigniffen haben mir in den Artikeln "Agada", "Predigt", "Leichenreben" und in den Biographien der einzelnen Gesetslehrer, Lanaim, und ber Besegeserklärer, Amoraim, ausführlich gesprochen, auf bie wir hier verweisen. Banz besonders gehörte zu seinen Funktionen die Entscheidung über die an ihn gerichteten Fragen auf bem Gebiete bes Rultus, der Speisegefete und in Chesachen nach dem schriftlichen und mündlichen Geset. Seine weitere Amtsthätigkeit war bie Bollziehung von Trauungen (f. d. A.), Chescheidungen (fiche Scheidung und "Get"), sowie die Vornahme der Zeremonie der Chaliza, der Entbindung von ber Pflicht der Schwagerehe (f. Schwagerehe) u. a. m. Ein wichtiger Theil feiner Thätigkeit bildete die Errichtung und Leitung von Religionsichulen, fomie bie Uebernahme des Unterrichts in den höhern Biffensfächern derfelben; ebenjo bie Leitung bes Gottesdienstes, das Studium der Thora und die Berbreitung

1) 3. Moj. 10, 10, 11. 3) 5. Moj. 8, 10. 3) Grechiel 44, 22. 4) Horajoth G. 13a, Mijónu bajelbít און גדול עם הארץ אוולטיד חכם קודם לכהן גדול עם הארץ

Digitized by Google

desfelben durch Vorträge u. a. m. Rühmlich war es, wenn er sich auch der Armen, Fremden, Wittwen und Baisen, sowie der Hilfesuchenden überhaupt an= nahm und für sie bei den Reichen um Aufhilfe eintrat. Auch der Besuch bei Rranten, die Begleitung der Leichen, Tröftung ber Leidtragenden, u. a. m.; ferner bie Sammlung von Beiträgen zur Aussteuer armer Bräute, Berheiratung ber Töchter armer Eltern, sowie die Anweisung für die der Schule entwachsenen jungen Leute zur Erlernung eines Gewerbes für ihren fünftigen Beruf u. a. m. gehörten ju feiner Thätigkeit. Biel Gemicht legte man zu jeder Beit auf feine mürdevolle Bertretung der judischen Gemeinde und des Judentums überhaupt im Kreise der Nichtjuden, bei den Behörden und der Intelligenz der Stadt überhaupt. So werden die Rabbiner Bauleute genannt, benn ihre Thätigkeit ist der Aufbau der Welt (Sabbath S. 114a) שעוסקים בבנינו של עולם; "Ein Belehrter im Drte, jebe Angelegenheit bes Ortes liegt ihm ob";<sup>1</sup>) "Ueberall wird geräuchert, in meinem Namen dargebracht" (Maleachi 1, 11), das sind die Gelehrten, die sich mit dem Studium der Thora und beffen Ausbreitung beschäftigen 2) Bon diefer Thatigkeit des Rabbiners im Altertume und Mittelalter in den Städten des Orients und des Abendlandes, besonders in den jüdischen Gemeinden Spaniens, Italiens, Deutschlands und Frantreichs weicht die Aufgabe und die Birkfamkeit der Rabbiner in neuester Zeit in Deutschland, Desterreich, Frankreich, Holland, Belgien, Italien und Amerika nur darin ab, daß die Jurisdiktion, die Richterthätigkeit, nicht mehr zum Amte Dieje Entlastung des Rabbiners von den richterlichen des Rabbiners gehört. Funktionen hat für ihn das Gute, daß das innige Bertrauen zwischen Gemeinde und Rabbiner teinen Schwantungen ausgesetzt ift, Die Beschuldigung feiner Partei= nahme für eine Personlichkeit infolge feines richterlichen Ausspruches hat baburch aufgehört. Dagegen treten für den Rabbiner ber Gegenwart nicht unbedeutende Rämpfe anderer Art auf, bie ihm das friedliche Einvernehmen mit der Gemeinde oft zerftören. Die Reformbestrebungen in ben Gemeinden, die mehr ober weniger, bald schwächer und vorübergehend, bald ftärker und anhaltender auftreten, nötigen ben Rabbiner zu einer Stellungnahme für oder gegen dieselben. Welche Richtung er auch einschlägt, bie Gegner bleiben nicht aus, bie ihn als Parteimann stempeln und das friedliche Einvernehmen zwischen ihm und ber Gemeinde erschüttern. Wehe dem Rabbiner, wenn er sich unentschieden zeigt, hin= und herschwankt und es mit keiner Partei verderben will; seine Stellung wird unerquiklich. IV. Bürde und Gigenschaften. Die Amtswürde eines Rabbiners ift nicht die des Geiftlichen im Chriftentume. Er hat nicht, wie diefer, die Beihe als Mittler gwifchen Gott und bem Menschen, sondern ihn macht bie Beihe zum Lehrer und Berater ber Religionsgemeinde, und zwar, wie wir oben angegeben, zum Volks- und Gefetzeslehrer, oder fürzer, zum Religionspfleger für Jung und Alt. Sein Beruf ift insofern ein heiliger, daß er sich die Verfündigung bes Gottesglaubens mit feinen Lehren und Gesetten im biblischen und nachbiblischen Schrifttume zu feiner Lebensaufgabe gestellt hat. Die Bürde, die ihn ziert und ihn verehrungswert macht, liegt in feinem Wirken und Schaffen, sowie in seinem persönlichen würde= vollen Auftreten als Mann ber Bildung und des feelforgerifchen Berufes in und außerhalb der Gemeinde. Bu diefen perfönlichen Eigenschaften gehören: 1. die 28 ahrhaftigkeit. "Ein Gelehrter", heißt es, "dessen Inneres nicht feinem Neußern entspricht, ist kein Gelehrter".<sup>3</sup>) Ein anderer Ausspruch bezeichnet solchen In allegorischer Deutung wird die Anweisung Gelehrten als Gräuel.<sup>4</sup>)

<sup>1</sup>) Moed Katon S. 6. <sup>9</sup>) Menachoth S. 110. <sup>9</sup>) Joma S. 72, כל תלמיד הכם שאין (אינו תלמיד חכם <sup>4</sup>) Pesachim S. 72

(2. M. 25, 11) zur Anfertigung ber Bundeslade: "innen und außen follft du bie Bundeslade mit Gold belegen" auf ben Belehrten bezogen, daß deffen Inneres mit feinem Meufern eins fein muffe".') 2. die Gottesfurcht in Berbindung mit ber Wiffenschaft. R. Jochanan ben Satai bezeichnete ben Weifen mit Bottesfurcht als einen Meifter, ber fein Bandwerfezeug ftets zur Band hat.2) Ein anderer veraleicht den Gelehrten ohne Gottesfurcht mit einem Schlogverwalter, bem die Schluffel au den innern Gemächern, aber nicht au ben äußern übergeben find".3) R. Chanina ben Doja, ein Lehrer im 3. Jahrh., lehrte : "Beffen Gottes= furcht der Weisheit vorangeht, beffen Weisheit hat Bestand, aber wenn die Beisheit der Gottesfurcht voranzicht, ift die Weisheit ohne Bestand".4) Das britte, bas ben Gelchrten ziert, find feine 2Berte, wenn diefelben die Bermirflichung feiner "Du predigst schön, aber unschön ist bein 2Berk!" ricf man bem Lehren sind. Lehrer zu, ber bie Lehren feines Bortrages in feinen 2Berten nicht vollzogen hat.<sup>5</sup>) "Der Gelchrte, deffen Werke größer als feine Weisheit find, dem bleibt die Weisheit, aber wer mehr Weisheit als Thaten hat, deffen Weisheit besteht nicht".6) Ein Anderer, R. Cleafar (im 3. Jahrh.), veraleicht den Gelehrten mit wenig Beisheit und vielen Thaten mit einem Baume, ber an Meften arm, aber an Burgeln reich ift, fobaß tein Sturm ihn zu entwurzeln und hinzuftürgen vermag".7) Die vierte Gigenschaft, die er befiten foll, ift die Energie und die Beharrlichkeit zur Durchführung getroffener Ginrichtungen. "Der Gelehrte, ber nicht fo ftark, unbicgjam, ist wie Eifen, ist kein Gelehrter".") "Im Uebrigen erwartet man von dem Rabbiner Bescheidenheit. freundliches Zuvorkommen gegen Andere. Du follit ben Ewigen, beinen Gott, lieben" (5. M. 6, 5), d. h. mache, daß Bott durch dich von den Menschen geliebt werde".9) So erzählt man von dem Lehrer R. Jochanan ben Sakai (im 1. Jahrh.) und von Abaji (f. d. A.) im 4. Jahrh., baß ihm Niemand, auch nicht ber Beibe, mit bem Gruße zuvorgefommen war, ftets grüßte er crft." :0, Allgemein lautete die Mahnung: "Benn der Rab-biner dem Engel des Ewigen Zebaot gleicht, dann suche man Lehre von seinem Munde".") V. Unterhalt und Besoldung. In den Jahrhunderten des ersten jüdischen Staatsledens in Palästina war für den Unterhalt der Priester und ber Leviten, welche auch bas Lehramt, bie Verfündigung und Verbreitung ber Thora, ber Religionslehre, zu ihrem Beruje hatten (f. oben u. Leviten), gesehlich gesorgt und geregelt. Es gehörten hierher die Behnten (f. d. A.) und andere Ubgaben (f. d. A.) Im zweiten jüdischen Staatsleben und in den darauf folgenden Jahrhunderten nach ber Auflösung des jüdischen Staates burch Titus, wo die Bolts= und Bescheslehrer, meift Männer, die aus dem Bolte hervorgingen und nicht ausschlicklich Priefter und Leviten waren, trat eine Beränderung ein. Die Bolks: und Gescheslehrer, wenn fie auch dem Obergerichte (f. d. A) und bem Synhedrion (f. d. A.) angehörten und die höchsten Burden als Richter und Lehrer befleideten, waren, wenn sie nicht zu ben Prieftern ober Leviten gehörten, ohne jede Befoldung Die meisten von ihnen, wenn fie nicht von Saufe aus begütert waren, verschafften fich durch Arbeit (f. b. A.) jeber Art ihren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tanchumaju 2. Moj. 25, 11, ©. 114. <sup>5</sup>) Aboth de R. Nathan, 206 (11, 25, 11, ©. 114. <sup>1</sup>) Aboth de R. Nathan, 206 (1, בן וכאי חכם וירא חטא מהו הרי זה אומן ובלי אומנתו בירו <sup>3</sup>) Gabbath ©. 31a u. 31b <sup>3</sup>) Eabbath ©. 31a u. 31b <sup>3</sup>) 206 (1, דומה לגובר שמסרו לו מפתחות הפנימות ומפתחות חצונות לא נמסרו לו <sup>4</sup>) 206 (1, דומה לגובר שמסרו לו מפתחות הפנימות ומפתחות חצונות לא נמסרו לו <sup>4</sup>) 206 (1, דומה לגובר שמסרו לו מפתחות הפנימות ומפתחות חצונות לא נמסרו לו <sup>5</sup>) 206 (1, כל שיראת חטאו קודמת לחכמתו חכמתו מתקימת <sup>5</sup>) 206 (1, כל תלמיד חכם שאין קשה כברול אינו הלמיד חכם (1, 206 (1, 11) 206 (1, 11) 206 <sup>6</sup>) 30 מתאה שם שמים מתאהב על ידך <sup>6</sup>) 50 אם הרב דומה למלאך ה' צבאות או תורה יבקשו מפיהו (12, 11) 206 (12)

Unterhalt. Es waren unter ihnen Handwerfer, (f. b. A.) Tagelöhner, (f. b. A.) Holzhauer, Aderbauer (f. Aderbau) u. a. m., fobag es oft vortam, daß fie, wenn fie zur Ausübung von Richterfunktionen von ihrer Arbeit abgerufen murben, forderten, bag man einen andern Arbeiter an ihre Stelle gebe - ober ihnen ben Tagelohn erjete. Es war eine Singebung für das Lehramt ohne jeden Eigennut, wie wir biefelbe bei andern Bölfern vergebens fuchen werben. Die Lehren barüber lauteten : "Siehe, ich lehre euch Gesethe und Rechte, wie ber Ewige, mein Gott, mir befohlen (5. Mos. 4, 5), so wie ich sie euch ohne Entgelt lehre, so lehret auch ihr dieselben ohne jeglichen Lohn";<sup>1</sup>) "Wer sich der Krone, der Wissenschaft, bedient, d. h. sie zu materiellen Erwerb herabwürdigt, kommt um;<sup>2</sup>) "Wer eine Bezahlung nimmt, um richterlich zu entscheiden, dessen Urteil ist ungültig;<sup>43</sup>) "Mache die Gejegeskrone", lehrte im 1. Jahrh. R. Jadok, weder zur Krone, damit ju prangen, noch zum Grabscheit, mit berselben zu graben".4) Bon Sillel I wird erzählt, daß er erst die Arbeit des Tagelöhners verrichtete,5) und R. Akiba mahnte: "Berrichte jebe Arbeit und fprich nicht: "Ich bin ein großer Mann, ein Priefter".6) Diese Hingebung für die heilige Sache errang sich beim Volke ihre Anerkennung, man beschenkte den Gelehrten mit Lebensmitteln und erleichterte feine Sorge für ben Unterhalt. Bir lefen barüber: "Ber einen Gelehrten gaft= freundlich in feinem haufe bewirtet, ihn von feinen Gütern genießen läßt, das wird ihm so angerechnet, als wenn er zum beständigen Opfer (f. d. A.) gespendet hätte".7) Wer Wein auf den Altar als Trankopfer bringen will, spende ihn dem Gelehrten;"8) "Wer einen Gelehrten beschenkt, das ift, als wenn er Erstlinge in den Tempel gebracht hätte.9, Go war der Rabbiner noch im Mittelalter meist auf Geschenke angewiesen. Die wiffenschaftlich gebildeteren unter ihnen, besonders in Spanien und Italien, waren zugleich Aerzte, die fehr gesucht wurden. erwarben von der ärztlichen Praxis ihren Unterhalt. Doch befann man fich auch bald in Deutschland und Frankreich und bie Gemeinden bestimmten festes Honorar jur Besoldung ihrer Rabbiner. Wir lefen darüber: "Es ist Sitte, daß man jur Besolbung ber Rabbiner Beiträge von den Mitgliedern einfordere, benn es ist Lifticht für die Israeliten, ihre Rabbiner, Dajanim und Chachamim, zu er= nähren". <sup>10</sup>) Mehreres siehe: "Bredigt". VI. Bürdigung, Hochachtung und Begünstigung. Die Bürdigung bes Rabbiners als Lehrer der Gemeinde für Alt und Jung war bedeutend. Die Lehren darüber waren: "Die Ehre deines Genoffen fei wie bie Ehrfurcht beines Lehrers und die Ehrfurcht vor beinem Lehrer gleiche ber vor Gott; "11) "Die Ehre gegen den Lehrer fei größer als die gegen ben Bater, benn der Sohn und ber Bater, beide haben die Pflicht, den Lehrer zu ehren ".12) "Den Ewigen, deinen Gott follst du ehrfürchten (5. Mof. 6, 13), auch den Gelehrten.<sup>13</sup>) So war es Sitte, daß man für den Rabbiner den ersten Sit in der Synagoge und bei Gastmählern u. a. a. D. bestimmte.14) Es war ver= boten, ben Lehrer zu beschämen, 15) gegen ihn zu streiten und zu zanken. 16) "Wer ben Lehrer beschämt, hat sich des Bannes schuldig gemacht; 17) "Wer gegen ben Lehrer ftreitet, ftreitet gleichfam gegen Gott". 18) Ber bie Chachamim (Rabbiner)

<sup>1</sup>) Nedarim E. 37a וואשתטש בתגא חלף אלט לא לפרנם אלי שרוב אף אתם בחנם איז איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז מעש עטרה להתגדל בה ולא קרדום לחפור בה איז מעש עטרה ליש מעש איז מעש איז מעש איז מעש איז מעש איז איז מעש אי

## 88 Religionspfleger. - Religion des Indentums im Dienfte der Menfcheit.

verachtet, gehört zu benen, die das Wort Gottes verachten. (Sore dea 243, 6). Doch galt es als Grundfat: "Benn der Rabbiner auf feine Ehre verzichtet, fo braucht dieselbe nicht beachtet zu werden. "1) Es gab mehrere Begünftigungen, deren der Rabbiner fich erfreute. Er war frei von allen Laften und Abaaben ;2) bie Gemeinde zahlte für ihn die Steuern an die Obrigkeit;3) vor Gericht follte erst feine Sache entschieden werden.4) Undere Ehrenbezeugungen find: vor ihm aufzufteben;5) nicht auf feinen Blat zu figen;6) nicht ihm zu widersprechen;7) nicht in feiner Gegenwart eine halachifche Entscheidung auszusprechen (Erubin G. 63a) u. a. m. Bichtig maren bie Begünftigungen, bie ben Rabbiner als Lehrer über ben Bater feiner Junger Dieselben bestimmen, daß, wo der Bater und der Lehrer in Gefangenschaft stellten. gerieten, die Auslösung des Lehrers der des Baters vorausgehen foll.8) Sandelt es sich um Beihülfe zur Wiedererlangung von verlorenen Sachen, so geht das Ber= lorene bes Lehrers bem des Baters vor, denn fein Bater bat ihn nur in dicfe Welt gebracht, aber ber Lehrer, ber ihn Beisheit gelehrt, bringt ihn zum Leben in die fünftige Belt.9) Mehreres über Religionslehrer und Brediger fiebe: "Lehrer", "Unterricht", "Gesetsesftudium", "Predigt", "Gelehrter".

Religion des Judentums im Dienfie der Meufcheit. Sellenen= tum und Jubentum find bie zwei großen Sonnen, bie Gott ber Menschheit im Altertum zu ihrer Kultur und Bildung aufgehen ließ; sie bilden heute noch bie Grundlage unferes gehobenen Denkens und Fühlens. Die Weisen Griechenlands mit ihrer Runft und Biffenschaft, ihren tiefen philosophischen Forschungen und ben poetischen Schöpfungen einerseits, und Israels Propheten, Pfalmiften und Lehrer andererfeits mit ihrer Bertundigung ber reinen Gottesibee, ber Gefete ber Gleich= berechtigung und ber Rächstenliebe für Alle, bleiben die ewigen Meister ber Dienfcbeit, aus beren Beisheitsquell wir noch lange zu schöpfen haben werden. Aber höchft sonderbar verschieden gestaltete fich bas Geschick biefer beiden Bolker, ber Bellenen und ber Jeraeliten. Während erstere bis in den Himmel gehoben werden, versuchte man lettere tief herabzudrücken, fie zu verfolgen und ber Bernichtung Bir fragen baber: Waren benn die Lehren ber Propheten und preiszugeben. Pfalmisten Jubäa's von dem reinen Gottesglauben, ben Gesehen des aleichen Rechts, der Nächstenliebe u. a. m. Wege des Verderbens? Gewiß nicht! Aber ber Brund ber Berichiedenheit ber Geschide biefer zwei Böller ift ein anderer: bie Sellenen haben längst aufgehört, Träger und Verkünder ber Rultur und Bildung ihrer Ahnen zu fein, baber teine Berfolgung gegen fie; wer wird benn gegen Tote ankämpfen? Die Israeliten dagegen existieren noch, sie treten noch immer für die Kulturlehren ihrer alten Weifen ein, sind durch Jahrtaufende ununterbrochen deren Jünger und Verkünder geblieben, sie errichten den hohen Ideen der Gottesund Menschenliebe ihrer Religion Altäre und bauen noch immer Gotteshäufer gur Verkündigung berselben, daher ber haß gegen sie. Allerdings ein Paradoron. Aber es ift fo! Ein alter Lehrer bemerkt: "Der Berg ber Gejetesoffenbarung hieß "Sinai", das in feiner hebräifchen Stammbedeutung auch "gaß" bezeichnet, 10) eine Andeutung, daß durch biefe Gesetsoffenbarung Feindschaft zwischen Israel und den Bölkern entstand. Allerdings wieder ein Paradoron. Aber erklären läßt es sich. So Jemand flirbt, schwindet jedes Vorurteil gegen ihn. Die Wahrheiten und Lehren, die er uns mährend feines Lebens verfündet hat, erscheinen als Borte eines Berflärten, beffen Geift bem Irdischen entrudt ift. Bie follten wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Sohuldhan Aruch Jore dea 242 (בבדו כבדו כבדו כחול Baba bathra S. 7b, Jore dea 243. <sup>3</sup>) Daf. S. 22a unb Jore dea 243. <sup>(1</sup>) Jore dea 243. 5. <sup>4</sup>) Sohuldhan Aruch Jore dea 244, 1. <sup>6</sup>) Daf. 242, 16. <sup>1</sup>) Daf. <sup>(1</sup> לא יסתיר דבריו Mischna Baba mezia II, 11. <sup>10</sup>) האומות (<sup>11</sup>)

ben haffen, ber nicht mehr ift! "Mein Rampf", so ruft ber Scheidende, "ift beendet; was ich gewollt und gewünscht, gelehrt und verfündet, liegt als Abgeschloffenes vor euch, machet bamit, was ihr wollet!" Das rührt uns, wir benten klarer über ben Mann -, und reuevoll weinen wir oft eine Thräne bem nach, den wir bei Lrbzeiten vertannt haben. Anders jeboch verhält es fich mit ben Männern, die noch leben, die in ihren Nachkommen Junger und Verkünder ihrer Lehren haben. Lettere, das find die Israeliten, die das Panier ihres Gottesglaubens hochtragen, von deffen Lehren und Gefeten nicht laffen wollen Daher ber fortwährende Rampf gegen fie, bie Berkennung und und können. Berleumdung ihrer Religionslehren. Griftierten keine judischen Tempel und Altäre mehr, wären all die Kanzeln und Lehrstätten zur Berkündigung des judischen Gottesglaubens geschwunden, wahrlich, man hätte auch für das Judentum als etwas Antiquiertes und Ueberlebtes ein schonungsvolleres Urteil. Von diesem lebensträftigen Judentum fprechen wir hier; es ift ein Baum, der ftill und ruhig basteht, nicht rauscht mit feinen Blättern, sondern weithin feine mit Früchten beladenen Neste ausstreckt unter dem Rufe: "Meine Früchte sollen für mich zeugen!" Die im biblischen Schrifttum enthaltenen, von den Propheten und Pfalmisten verfündeten Lehren und Gesetze ber Gottes- und Menschenliebe waren nicht ausschließlich für bas israelitische Bolt, fondern follten burch bas= felbe in die ganze Menschheit einziehen. In der freien Natur, unter dem schönsten Himmelsblau stand ein Altar, nicht von gestern und heute, fondern Jahrtausende schon. "Sinai", ber Offenbarungsberg, war dieser Gottesaltar. Ein schweres bufteres Gewölk lagerte auf demselben. Donnergetön, Blitz und Posaunenschall, die immer stärker wurden, verkündeten die Feier der Offenbarung. Was bedeutete jenes düstere Gewölk, das Donnergetön mit seinem Blitz und Posaunenschall? Das düftere Gewölt auf Sinai war das Bild des Aber- und Unglaubens, des Gösendienstes der Bölker. Der Donner mit seinem Blitz, die dieses düstere Bewölt teilten und zerteilten, beuteten die Gestalt an, wie diese Beistesverfinsterung ber Bölfer burch bie Lehren auf Ginai vernichtet werden wird. Der Pojaunen= schall war bie Anfündigung ber vollen Erlöjung für alle Menschen. Ja, ber Donner auf Sinai war ein Beltendonner, ber die Bölker in ihrem Bahnglauben erschüttern follte; ber Blit murde ein leuchtender Geiftesblit für die ganze Mensch= "Gott und Freiheit", , der Glaube an Gott und die Freiheit des beit. ,Ich bin der Ewige, dein Gott, der dich aus dem Sklavenhause Denichen! Aegyptens geführt hat", war der erste Ruf, das erste Gebot auf Sinai, bem die Aussprüche folgten: "bu follft nicht morben, nicht ehebrechen, nicht ftehlen, tein falfches Zeugnis ablegen – mit der fpätern Ergänzung: "heilig follet ihr fein, denn heilig bin ich, der Ewige, euer Gott!" "Du follft dich nicht rächen, keinen Baß nachtragen; liebe beinen Nächsten wie bich felbst". "Den Fremden bedrücket nicht, gleich dem Sinheimischen sei euch der Fremde; bu follst ihn lieben wie bich-felbst —, ich bin der Ewige, euer Gott". 1) "Ein Gesetz sei euch und für den Fremden, der sich bei euch aufhält".2) "Reine Wittwe und Beise bedrücket. Wenn ihr sie bedrücket und sie zu mir aufschreien, so höre ich ihren Aufschrei".3) "Beuge nicht das Recht deines Dürftigen in feiner Streitsache". 4) "haben wir nicht Alle einen Bater? hat uns nicht ein Gott erschaffen? warum follen wir treulos handeln Einer gegen ben Andern !"5) So tönt es durch das ganze biblische Schrifttum. Jenen Dreiruf, ber fo gewaltig am Schluffe des 18. Jahrhunderis als Gipfelpunkt feiner Rultur und Aufklärung an die Menschheit erschollen war:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 8. Moj. 30, 1—18; baj. 8. 34. <sup>3</sup>) Stehe "Gleichheit". <sup>3</sup>) 2. Moj. 22, 12, 13 <sup>4</sup>) Daj. 23, 6. <sup>5</sup>) Maleacht 2, 10.

"Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit!" hatten ichon vor drei Jahr= tausenden Israels Lehre und Gesetz verkündet. Das israelitische Bolt war berufen, Träger und Verkünder diefer Offenbarungslehren zu werden. "Ihr follet mir fein ein Reich von Prieftern und ein heiliges Bolt!" Das die Israeliten baburch nicht ju herren, fondern ju Dienern ber Menschheit geworben, biefe ihre Lehren unter fortwährendem Märtprertum unter die Bölfer ju bringen, barüber lefen wir näheres in den Propheten. Micha C 2, B. 1-4 heißt es: "Und es wird geschehen am Ende ber Lage, fest ist ber Berg bes Motteshauses auf ber Spipe der Berge; er rant unter den Hügeln hervor, nach ihm sehnen sich die Bölter; sie fprechen: "Laffet uns hinziehen zum Berg bes herrn, in das haus bes Gottes Jakobs: er belehre uns von feinen Begen, daß wir wandeln auf feinen Pfaben." - Jefaia (12, 9): "Boll wird die Erbe ber Erkenntnis des Emigen fein, wie Baffer das Meer bedeckt." Jeremia 16, 9: "3u dir kommen bie Völker von den Enden der Erde und fprechen: Lüge ist's, was unsere Bäter uns vererbten, Nichtiges, was nichts nütt: "Jesaia 56, 7: "Und ich bringe sie auf den Berg meines Seiligtums, erfreue fie in dem haufe meines Gebetes, ihre Opfer find zur Gnade auf meinem Altare, benn mein Baus foll bas Andachts= haus aller Bölter genannt werden". Saben fich biefe Beiffagungen erfüllt? Wir späten Enkel nach 3000 Jahren sind Zeugen der wundervollen Ausbreitung ber jübischen Gottesibee über alle civilifierten Bölter ber Erbe. Bliden wir nach dem Weften und dem Often, dem Süden und bem Norden, die Altäre da und bie Gotteshäufer bort, die Gebete da und die Pfalmen bort, das halleluja da und bas Hofianna bort, find Licht von unferm Lichte, Geift von unferm Geifte. Aber nicht blos das religioje, fondern auch unfer volitisches und sociales Leben, beffen wir uns heute erfreuen: bie Besche ber Gleichberechtigung aller Landes= angehörigen, die Anerkennung der persönlichen Freiheit jedes Einzelnen, des Schutzes der Arbeit und der Arbeiter, die Fürforge für die Armen, die Institutionen ber Nächsten= und Fremdenliebe — find Verwirklichungen ber Lehren und Gesche unferes biblifchen Schrifttums. Die geschah ber Ginzug biefer Bahrheiten in bie Nicht Baffen aus Gifen und Stahl, fondern bie bes Lichtes und ber Ertennt= Bölfer? nis haben diesen Lehren Eingang in die Menschheit verschafft. Se erleuchteter die Völker zu denken begannen, defto mehr fanden Israels Lehren Verbreitung, defto höher achtete man sie. "Berehre und bete das Feuer an!" foll, nach einer Sage, ber Rönig Nimrod ben ersten Gottesverfünder Abraham zugerufen haben. "Barum benn das Feuer und nicht lieber das Baffer, welches das Feuer zu löschen ver= mag?" war beffen Antwort. "So bete bas Baffer an! Barum bas Baffer und nicht die Wolken, die das Baffer tragen? So bete die Wolken an! Warum bie Bolfen und nicht ben Wind, ber die Bolfen zerftreut? So bete ben Bind Warum ben Wind und nicht ben Menschen, ber sich vor Wind und Wetter an! So bete den Menschen au! Warum den Menschen, der zu schützen versteht? fterblich ift, und nicht Gott, den Unsterblichen?" Wir entnehmen diefer Sage bie Thatsache, daß es das Licht der Ertenntnis gewesen, das für die Ausbreitung des judischen Bottesglaubens eintrat. Sehen wir uns die Bölfer bes Altertums an, ich spreche von jener Völkergruppe, die den Israeliten am nächsten gestanden, von den Kananitern, Negyptern, Affyrern, Chaldäern, Perfern, Griechen und Römern. Der Gögendienst der Kananiter flößte Grauen und Entsetzen ein. Bur Berföhnung der erzürnten Gottheiten murden Menschenopfer bargebracht. Dem Moloch zu Ehren erlitten Rinder den Feuertod. Der Aftarte opferte man bie Reuschheit. Bur Erforschung ber Butunft waren bei den Chaldäern bie

Sterndeutung, die Totenbeschwörung und andere Zaubereien im Schwunge. Die Perfer glaubten an zwei in der Natur waltende Urmächte, die des Lichtes und bes Guten, Drmuzd, und die ber Finsternis und des Bösen, Ahriman. Bei den Negyptern herrschte der Tierkultus und das Rastenspftem, das die Menschen nach Seburt, Stand und Rang trennte und keine Ahnung von der Einheit des Menschengeschlechtes zuließ. Die Griechen und Römer verehrten Götter, die mit menschlichen Schwächen behaftet waren. Der Fremde galt bei ihnen als Barbar, tranke und gebrechliche Kinder wurden ausgesetzt. Wundern wir uns nicht, wenn es in Bezug barauf im Mosaismus heißt (3. M. 18, 2, 4): "Nach dem Werke Aegyptens, wo ihr gewohnt, follet ihr nicht thun, und nach dem Werke des Landes Ranaans, wohin ich euch bringe, thut nicht; wandelt nicht in ihren Gesetzen". Es war eine schwere Arbeit, das Judentum mit seinen reinen Gottesglauben, ben Lehren und Gefeten des gleichen Rechts, ber Nächstenliebe, ber Einheit und Freiheit des Menschen unter die Bölker zu bringen. Wie geschah es? Israel hat sich dieser Arbeit unterzogen, und das war sein Dienst für die Menschheit. Drei Sendboten schickte das Judentum aus, welche seine Lehren unter die Bolter verbreiten follten. Der erfte Sendbote war die griechische Bibelüber= setung, die Septuaginta, gegen die Mitte des zweiten Jahrhunderts vor ber gew. Zeitrechnung. Die griechische Sprache war im zweiten Sahrhundert vor und ein Jahrhundet nach der üblichen Zeitrechnung bie Sprache ber gebildeten Welt in Alexandrien, Borderafien, Rom und Griechenland. Wollte man für die gebil= beten Rreife eine Schrift abfaffen, fo mußte es in biefer Sprache geschehen. So wurde das biblische Schrifttum, erst der Bentateuch und später auch die Propheten und bie andern Bücher, in's Griechische überjest. Die Wirfung biefes erften Sendbotens war ein mächtiger. Das heilige Schrifttum der Juden, worüber verschiedene Gerüchte verbreitet waren, bilbete tein Geheimnis mehr; es lag vor allen Böltern in der Sprache der gebildeten Welt aufgeschlagen. In den Städten Alexandrien, Rom, Antiochien, Athen u. a. m. fand es eifrige Lefer. Man war fo fehr für dasselbe eingenommen, daß Mofes mit dem mythischen Dichter Mufäus und mit Hermes, ber die Buchstabenschrift gelehrt haben foll, identisch gehalten Blato foll sich die Gesete Moses zur Ausarbeitung seines Staates zum wurde. Muster genommen haben; auch Pythagoras und Aristoteles haben vieles dem mosaischen Schrifttum entnommen. Strabo legt offen das Bekenntnis ab : "Moses lehrte, daß die Aegypter nicht richtig thäten, indem sie die Gottheiten den Tieren ähnlich machen, ebenso bie Lybier und bie Griechen, benn nur bas Gine allein fei Bott, bas uns Alle, Erde und Meer umfaßt. Belcher Bernünftige möchte es wagen, davon ein Bild zu machen, vielmehr aufgeben müffen wir alle Anfertigung von Bildern, einen mürdigen Tempel laffet ihm uns weihen und ihn ohne Bild verehren !" Dieje Glorifikation des Judentums wedte jedoch balb auch Feinde und Gegner; es erhoben fich unter den Griechen und Römern gegen biefe Lehren bes biblischen Schrifttums migbilligende Stimmen, die diefelben lächerlich machten. Das Neue und Frembartige barin war anstößig, die bildlose Berehrung Gottes, bie ftrenge Sabbatfeier u. a. m. wurden hervorgehoben und verspottet. "Nil praeter nubes et coeli numen adorant", "Sie beten sonst nichts als Wolken und des Himmels Gottheit an", lautete der eine Vorwurf. Die Sybille singt: "Icgliches Land und jegliches Meer ift von dir erfüllt, ift dir feindlich gefinnt ob deiner Gebräuche". Es verfaßten Schmählchriften gegen das Judentum: Manetho, Chaeremon, Lysimachus und Apion. Die ganze geistige Errungenschaft bes Juden-tums schien in Frage gestellt zu sein. Da sandte bas Judentum seinen zweiten Sendboten aus; es war bas reichhaltige hellenistische Schrifttum ber

•

Juben, das uns heute noch Bewunderung einflößt. Die Zurückweisung ber feindlichen Angriffe auf das Judentum und eine vernunftgemäße Erklärung ber Lehren und Gefete des judischen Schrifttums waren die zwei Aufgaben, die das= felbe fich ftellte. Bon bemfelben nennen wir: 1 das Buch des Arifteas mit bem Briefe über bie Entstehung ber Septuaginta und eine vernunftgemäße Erklärung ber Lehren und Gesethe des Bentatiuchs; 2. die Schrift des Aristobul, die fich mit ber Erklärung ber Anthropomorphismen beschäftigt; 3. bie Orpheusgefänge, bie ben mythischen Dichter Orpheus die Bahrheiten und bie Gefete des Judentums in griechischem Gewande der Belt verfünden laffen; 4. das britte Buch der Sibyllinen und 5. die Schriften Philo's und Josephus. Uns ziehen besonders die inhalt-reichen Schriften dieser zwei letten Autoren an. Philo ber Philosoph ober Philo ber Alexandriner (geb. gegen 20 v. Ch.) ftammte aus einer ber vornehmften jübischen Familien Alegandriens; fein Bater bieß Lysimachus und fein Bruder war ber Alabarch Alerander. Er felbst war eine hervorragende Persönlichkeit, als Philosoph der Begründer der judisch-alexandrinischen Philosophie. Sein zahl= reiches Schrifttum wird in vier Rlaffen geteilt: 1. philosophische ober philosophisch= eregetische; 2. hiftorische oder historisch-geographische; 3. viele allegorische und 4. politische Schriften. In benfclben lauten jeine Aussprüche über bas mojaische Befet: "Das Gefetz enthält das in ber natur fich offenbarende Gottesgefetz; es giebt somit die Anleitung, nach der Natur, naturgemäß, zu leben. Der Gesets-treue foll dem Vorbilde der Natur nacheifern und sein Leben nach den Ordnun= gen ber Welt einrichten".1) Als hauptgrund des Bejepts stellt er bie Gott= ähnlichkeit auf, daß wir nach Kräften Gott nachahmen und keine Gelegenheit vorübergehen lassen sollen, Gott ähnlich zu werden.<sup>2</sup>) Du kannst aber Gott ähnlich werden, indem bu von dem bir ju Teil Gewordenen in derselben Beife andern ju Bute kommen läßt, wie du durch basselbe begluckt wurdest".3) Bhilo ift für bas mojaische Gesets so fehr begeistert, baß er ihm Unvernichtbarkeit und bie Zuwendung aller Bölker weiffagt. "Nur Mose's Gesete bleiben fest, unerschütterlich und ungerflörbar, wic mit dem Giegel ber natur fel ft bezeichnet, ununterbrochen von bem Tage ihrer Erteilung bis auf unfere Beit, und fie werden zuversichtlich fo unsterblich bestehen, fo lange noch Sonne, Mond, gimmel und die ganze Belt .3ch glaube, bie Denfchen werden ihre eigenen Gebräuche unterlaffen, bestehen". ihre väterlichen Sitten aufgeben und nur diefe Gesete noch verehren".4) Von feiner Erklärung der einzelnen Gesche heben wir hervor: a) bie der Rultus= gesetse. In dem Opfer erkennt Philo nur eine symbolische Handlung; cs soll ben verdienten Tod des Opfernden darstellen.5) "Gott ist allwiffend, auch gehört ihm Alles, nicht er, fondern ber Mensch bebarf des Opfers.6) Gott will nur die Besinnung, die das Opfer begleiten, die auch da fein kann, wo kein Fleisch verbrannt wirb'.7, Boll tiefer Religiosität atmen feine Worte über den Bersöh= nungstag. Wer bewundert und verchrt nicht den jährlich wiederkehrenden Fasttag; benn wenn man flarken Wein, toftbare Dablzeiten, Getränke genießt, burch bie den unerfättlichen Begierden des Magens gefröhnt wird, befördert man auch unteufche Triebe, mo es aber nicht erlaubt ift, Speije oder Trant ju fich zu nehmen, bamit Jeber mit reinem Gebanken ohne Behinderung und Abwendung durch leib= liche Sigenschaften das Fest feiere, da fleben Alle zum Bater der Belt mit from= mem Gebet, um die Vergebung früherer Fchltritte auch um die Verleihung neuer Wohlthaten zu erbitten.8) Mit einem richtigen Gefühl erkennt er in den Gefezen



i

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Philo, vita Moses p. 141. Achnliches in den Aussprüchen des Talmud, siehe: diese, Real-Encyclopädie, Artikel "Religionsphilosophie". <sup>9</sup>) Vita Moses. III. <sup>3</sup>) Daselbst. <sup>9</sup>) Daselbst II. S. 136 M. <sup>4</sup>) Das. 156—158. <sup>9</sup>) Das. 151. <sup>7</sup>) Das. <sup>9</sup>) Das.

von den Tieren, das Neugeborene nicht vor 8 Tagen zu schlachten (3. B. M. 22, 27); ebenso nicht das Alte mit seinem Jungen an einem Tage zu töten (3. B. M. 22, 28); nicht das Zidlein in der Milch seiner Mutter zu kochen u. a. m. die Idee, Liebe in das Menschenherz zu pflanzen und jeden Akt der Grausamkeit fern zu halten. Mit biefen Gesetzen, lehrte er, verlangte unfer Gesetzgeber auch für die Tiere Sorafalt, damit wir dadurch gewöhnt werden, mit um fo größerm Gifer, Menschen= liebe ju üben, jedes Unrecht ju flieben. nicht minder michtig erscheinen ihm bie Befete über ben Fremden und den Feind, die von einer höhern Menschenliebe zeugen. Es befiehlt das Gesetz, dem Fremden, Proselyten, der nach Ablegung seiner heidnischen Sitten und Gebräuche den Göttern den Rücken kehrt und in das heilige Land einwandert, als Teilnehmer an allen materiellen und geiftigen Gutern, als Genoffen in Freud und Leid, zu betrachten und ihn als Glied eines und desselben Körpers alle Vorteile desselben genießen zu lassen. "Ich will es nicht besonders hervorheben, daß das Gesetz anordnet, dem Eingewanderten Speise, Trank, Rleidung nebft allen andern zum Leben nötigen Sachen zu reichen, benn bas ergiebt sich von selbst, in einem Staate, deffen Bürger die Gingewanderten wie sich selbst achten und schützen". (Philo Philanthrop. I. nach 2. M. 23, 10, 11). "Die gegen den Feind zu erweisende Meuschenliebe befehlen die Gesethe (2. M. 23, 4, 5): die verirrten Tiere des Feindes dem Eigentümer zuzuführen; dem Gjel des Feindes, der unter seiner Last hinstürzt, aufzuhelfen, was nicht nur dem Feinde, sondern auch dir von Rugen wird. Wer eine Wohlthat empfängt, ift zur Verföhnung geneigt, und wer fie erteilt, fühlt fich zu dem hingezogen, dem er fie erteilt, und so erwacht das Gefühl der Annäherung, das dem Einzelnen und der Gefamtheit zum Heile ist". (Daselbst.) Einen anderen Jug der Menschen= liebe erkennt Philo in dem Gesetz, dem Tagelöhner seinen Lohn am Abend sofort auszuzahlen (5. M. 24, 14; 3. M. 19, 14). "Wird dieser ihnen zur Zeit gezahlt, so erzeugt diese nicht bloß eine augenblickliche Freude bei den Empfängern; es macht sie auch arbeitsfroher für den kommenden Tag; in anderem Falle werden sie verstimmt und untauglich für die Arbeit". (Daselbst.) So wurde Philo mit seinem Schrifttum ein herrlicher Sendbote des Judentums, ein großartiger Dolmetscher feiner Lehren an die gebildeten Rreise der damaligen Belt. Rächft ihm war der Geschichtsschreiber Flavius Josephus ebenfalls ein Sendbote des Judentums an die gebildete Welt Roms, Syriens und Griechenlands. Flavius Josephus oder Joseph Sohn Mathja's wurde im Jahre 37 n. Ch. geboren; er stammte mütterlicher Seite aus dem Fürstenhause der Hasmonäer und gehörte ju ben vornehmften Familien gerufalems. 3m Rriege gegen Rom erhielt er ben Oberbefehl über Galiläa. Seine Thätigkeit daselbst war keine rühmliche; er gehörte der Friedenspartei an, wollte den Vermittler zwischen Rom und ben Juden spielen und nahm eine zweideutige Stellung ein. Desto verdienstvoller für das Judentum waren seine schriftstellerischen Arbeiten. Er schrieb: 1. sieben Bücher über den jüdischen Krieg; 2 zwanzig Bücher Altertümer des jüdischen Bolkes; 3. eine Schutzschrift gegen die Anklagen und Schmähungen des Juden= tums von Apion, und 4. eine Selbitbiographie. Uns intereffiert hier feine dritte Schrift gegen die Schmähungen Apions, die den Titel führte: "An die Hellenen", ober "Ueber das hohe Alter des jüdischen Bolkes gegen Apion". In feiner In seiner Schrift die Altertumer 16, 6, 8 fagt er: ,3ch thue von folchen Dingen Melbung, um bie fremden Bölker mit uns auszuföhnen und den bei manchem Unverständigen tief eingewurzelten Widerwillen gegen uns und unfern Gott zu bekämpfen. Da unfere Gefete bie volltommenfte Gerechtigkeit befehlen, fo muffen wir burch biefelben, falls wir fie recht beachten, gegen alle wohlwollend und herzlich werden. Daber

machen auch wir Anspruch auf gleiche Behandlung und können es nicht billig finden, wenn man uns um der Verschiedenheit unserer Einrichtungen willen als gebuldete Fremdlinge betrachtet. Bielmehr verlangen wir in diesen Sinrichtungen ben Geift der Humanität anerkannt ju feben, die von allen Bölkern auf gleiche Weise angestrebt wird\*. Mit scharfen Waffen bekänpft er die in den feindlichen Schriften gegen die Juden ober bas Judentum vorgebrachten Fabeln und faliche Angaben, und weift entrüftet die Schmähungen gegen die jubifche Religion jurud. Die Beit hat für den tapferen Versechter Josephus entschieden. Es ift bier nicht ber Raum, bie Angriffe Apions in ihrer Breite und bie geschickte Biderlegung berjelben burch Josephus zu bringen. Wir notieren davon das Hauptfächlichste. "Es wird", sagt er, "wie ich glaube, klar hervorgehen, daß wir Gesete haben, bie am meisten geeignet find, Gottesfurcht, Busammenleben mit Anderen, allgemeine Menschenliebe, Gerechtigkeit, Ausbauer in Leiben und Tobesverachtung zu erzielen". Er beweift bies in folgendem: "Der Tempel unferes Gottes ift Allen geöffnet, weil Alle nur ben einen Gott haben. Wir bringen Opfer, aber nicht, daß wir uns dabei fättigen und uns berauschen. Die Anrufung Gottes ift nicht bloß gur Erlangung des Guten, das erhält der Mensch auch ohnehin. Das Gesetz gebietet zur Ghe die natürliche Verbindung des Mannes mit der Frau, aber fest auf un= natürlichen Umgang mit Männlichen den Tod; ebenso auf Shebruch; dem Gebote der Shrfurcht vor Eltern räumt das Gesetz die höchste Stelle ein, sie setzt es nach bem Gebote der Chrfurcht vor Gott; auf gleiche Beije wird die Ehre ber Alten, bie Liebe gegen Fremde, bie Unbestechlichteit des Richters, die Wohlthätigkeit gegen Arme und Bebürftige u. a. m. eingeschärft". Schön ift es, mas er über bie Bergeltung fagt: "Jene, die alles nach dem Gesete thun, erwarten nicht Silber und Gold als Lohn, nicht Del und Epheukronen, sondern es trägt Jeber das Zeug-nis des Bewußtseins in seiner Brust, daß Jene, die das Geset hüten und für dasselbe sterben, wieder bei Gott erstehen und eines besseren Lebens teilhaftig werden". Aber diefer mächtige Sendbote des judischen hellenistischen Schrifttums hätte feine Bunder, die Umwandlung der Bölfer zur Religion des Judentums, nicht vollbracht, wäre nicht ein britter Sendbote hinzugekommen, ben bas Judentum nunmehr ausgefandt; es war das jüdische Bolt in seiner Zer= fireuung unter die Bölter, das in seinem Leben und Wirken Zeugnis von allem dem ablegte, was das judische hellenische Schrifttum den Beiden verkündete. Des Propheten Ruf an Israel: "Ihr seid meine Zeugen, ob es einen Gott außer mir giebt", (Iesaia 44,8) schien sich zu verwirklichen. Das jüdische Volk mit feinem ihm eigenen Bug nach bem 3dealen, mit feinem in die Religion aufgehenden Leben, mit seinen Tugenden der Mäßigkeit, Enthaltsamkeit, der Reuschheit in der Familie, der strengen Zucht im Hause — mit dem sich ihm wiederholenden Märtprertum in den Zeiten der Religionsverfolgung unter Trajan und hadrian war ber lebendige Beuge ber Bahrhaftigkeit feines Gottesglaubens, der fo mächtig auf bie nichtjudische Kreise gewirkt und fie für bas Judentum gewonnen hat. Ein Volts= und Gefeteslehrer des 2. Jahrh., R. Jofe, bemerkte in Bezug barauf: "Gott hat Israel in das Exil unter die Bölker geschidt, damit es an Profelyten zunehme, denn es heißt (Hofea 2, 25): "3ch werde es im Lande ausfäen und mich des Nichterbarmten erbarmen". Säet boch ber Landmann ein Maß Getreide aus, um einft mehrere Maß Getreide zu ernten!" Unterftützt wurde dieser Drang ber geiben nach bem jubischen Glauben burch bie freundliche entgegenkommenbe Beise der Volks- oder Gesetzeslehrer bei der Aufnahme von Profelyten. 60 wird von bem Befegeslehrer Sillel erzählt, daß er einem fich betehrenden Seiden in Betracht ber Menge ber jubischen Gesetze bas eine Gebot ber Rächstenliebe

Digitized by Google

(3. M. 19, 18) mit der dasselbe erklärenden Angabe: "Alles was dir unlieb ift, füge nicht dem Andern zu" als Hauptgrundgesetz des Sudentums aufstellte unter bem Burufe: "Alles andere folgt baraus, gehe und lernel" (Sabbath S. 31a). Einen andern Profelyten, der nur das Schriftgefet ohne die traditionellen Beitimmungen desselben anerkennen wollte, wies er nicht zuruck, fondern suchte ihm begreiflich zu machen, daß felbst die Renntniß der Buchstaben und das Lefen der= felben auf Eradition beruhe. (Sabbath S. 31a). Endlich suchte er einem Dritten, ber auch Jude werden wollte, in der Absicht, bas habe Priefteramt zu erlangen, barzuthun, welche Berantwortlichkeit mit biefer Burde verbunden fei, fodaß er felbst bavon Abstand nahm. (Dajelbst). Der Synhedrial-Präsident R. Jochmann b. S. bestimmte, daß der Projelyt bei feiner Aufnahme nach dem Aufhören des Opfertultus von bem üblichen Opfer des Brofelyten dispenfiert fei, fo daß er nicht einmal ben Geldbetrag desselben zu erlegen brauche (Rerithoth S. 8a). Einem Heiden rief er zu: "die Proselyten unter euch sind eure Propheten, und ihr habt teinen Grund zurückzubleiben" (Midrasch rabba 3. M. Absch. 2). Im Anfang des 2. Jahrh. tam es auf Befürwortung des Gesetzeslehrers R. Josua in einer Synhedrialsitzung zum Beschluß, daß das Gesets in 5. M. 22 der Nichtaufnahme der Ammoniter und Moabiter in die Gemeinde in Betracht ber durch die Eroberungen Sanberibs entstandene Bölferverpflanzungen mit Bölfervermischungen als aufgehoben zu betrachten sei (Berachot S. 28a). Bei einer andern Gesetzeverhand= lung behauptet R. Josua, daß der Profelyt auch ohne Beschneidung durch den Akt bes Tauchbabes allein als ins Judenthum aufgenommen zu betrachten fei, ba auch bie Stammmütter burch das Tauchbad allein ins Judentum aufgenommen wurden (Jebamoth S. 46). Aehnliches berichtet Jojephus von einem jubischen Gelehrten, Ananina, ber den zum Judentume fich bekennenden Rönig Izates in Adiabene wegen ber Beschneidung beruhigte: "Izates tonne Gott auch ohne Beschneidung verehren, wenn er bie gottesdienfilichen Gebräuche ber Juden beobachte, welches bie Hanptsache sei". (Joseph. Untt. 20, 2, 5.) 3m 3. Jahrhundert war es ber Lehrer R. Jochanan, der da lehrte: "Jeder der den Götzendienst verleugnet, wird "Jude" genannt." (Megilla S. 13a). Früher schon stellte der Patriarch R. Simon ben Gamaliel den Grundsatz auf: "Rommt ein Fremder (Seide), um Proselyt zu werden, so strede ihm freundlich die Hand entgegen, um ihn unter bie Fittige der Gottheit einziehen zu laffen .1) Der Erfolg war ein fegensvoller. Ein Jug nach bem jubischen Gottesglauben, ein Drängen zu beffen Altären bemächtigte fich ber Bölker. In drei Weltteilen: Borberafien, Afrika und Europa fab man Afiaten, Griechen und Römer fich zu bem judischen Glauben betennen, bie Synagogen aufjuchen, den Gott Israels anbeten, die Vorlefungen aus der Thora anhören und auf die Worte des judischen Lehrers lauschen. Es berichten barüber bie bedeutenbsten griechischen und römischen Klassifter in ben ersten zwei Jahrhunderten. So lesen wir bei Philo (Vita Mosis 137): "Das ist unstreitig bewundernswürdiger, daß außer den Juden auch fast alle Fremden, besonders biejenigen, benen bie Tugend am gerzen liegt, unfere Gefete billigen und fie in hohen Ehren halten. Sie erlangen eine außerorbentliche Anerkennung, wie sie keinem anderen Gesetzgeber zuteil wurde. Denn weder in Griechenland, noch im Auslande giebt es einen einzigen Staat, der die Gesetze eines andern ehrt . . . Nur unser Gesetz erkennen sie alle an; alle Menschen unterwirft es sich und ermahnt fie jur Tugend, Barbaren, Hellenen, Festlands= und Infelbewohner, die Nationen bes Oftens wie des Bestens". "Gemiß ift", berichtet Flavius Sofephus, "bei ber Renge seit lange ein großer Gifer für unsere Religion aufgekommen; es giebt

1) Jebamoth S. 47a.

Digitized by Google

teine griechische ober barbarische Stadt, nicht ein Bolt, zu welchem nicht bie Sitte ber Sabbathfeier gedrungen ift. Bie Gott fich burch die Belt ergießt, fo ift bas Gefet burch bie Denschbeit gegangen." In Antiochien erzählt er, zogen bie Juden fortwährend eine große Menge Bellenen zu ihrem Gottesbienfte beran und machten fie in gewiffem Sinne zu einem Bestandteil ihrer felbft.1) Lacitus sagt: "Die jenigen, welche zu ihrer Religion übergehen, haben biefelben Sitten; "?) ferner: "Dem Jubenthum murden ergeben die Töchter ber Gens Fulvia Baleria, ju benen auch die Gemahlin bes Kaifers Nero, die Boppäa, gehörte; sie verlangte als Jübin bestattet zu werben, was auch geschah".3) Rach Juvenal (Satyr. 14, 96-106) war in Rom, Alexandrien, Antiochien und Damastus die Rabl ber Judenfreunde fo groß wie die Bahl der Juden felbst." An einer andern Stelle (IV. 541) berichtet er: "Man laufcht dem Raunen bes greifen Juben, bem Bemurmel der alten Judin mit beiliger Andacht". Endlich ergählt er (III. 296), baß er auf ber Straße angeredet murbe: "Bo im Bethause treffe ich bich, Jude?" Ferner, "baß alle von ichmeren Träumen Beängftigten zu ben Juden ihre Auflucht nehmen". Bei Horaz (Satyr. 1, 9, 70) lefen wir, daß Hausväter ihre Söhne und Stlaven bem Judentume zuführen, fasten Donnerstag, ruhen am Sabbat und halten fich ftreng an ben Speifengefes:n. Der Dichter Dvid (ars amat. 1, 75) ruft erstaunt aus: "Die Schönheit ber Stabt sucht man in den Synagogen!" Dio Caffius (67, 14) hat ben Bericht, daß der Raifer Domitian feinen Bermandten Klavius Clemens hinrichten ließ, weil er auf Abwege ber jubischen Sitte geraten war. So schienen bie Worte des Propheten Jeremia (16, 19-21) sich zu er= füllen: "Bu bir tommen bie Bölter von ben Enden ber Erbe, und fprechen: "Luge ist's, was unfere Bäter uns vererbten; Nichtiges, was uns nichts nutt". Es war bas Judentum nahe baran, eine Weltreligion zu werden. Warum ift sie es nicht geworden? Bir antworten barauf: Die Gottesibee bes biblischen Schrifttums mit ihren Lehren und Gesetzen ber Gottes= und Menschenliebe hatte nur die gebildeten Rreife ber bamaligen Welt ergriffen, war jedoch noch nicht in bie Bolts= maffen genug eingebrungen, die daher jur Aufnahme berfelben nicht hinreichend porbereitet und herangereift maren. Sollten auch bieje für bie Religion bes Judentums gewonnen werden, fo mußten ihre Lehren von Gott und Menichenliebe im Gewande der heidnischen Dent- und Glaubensweise vertündet werden, mas eine Trübung und Modififation ber biblischen reinen Gottesibce zur Folge gehabt bätte. Gewohnheiten, mit denen man aufgewachsen, laffen fich nicht bei Bolksmaffen plöglich burch Unnahme fremder Lehren und Sitten verdrängen, es muffen erst Uebergänge und Accomodationen stattfinden. Hierzu konnte sich das Juden= tum nicht verstehen, wenn es sich seine Gottesidee rein erhalten follte. So war bie Zeit für eine Maffenbetehrung ber bamaligen heidnischen Welt zu feinem Glauben noch nicht ba. Es konnte ber Monotheismus mit feinen focialen Gefegen und Lehren ber Sittlichkeit, wie alle Menschen sich als Brüder und Söhne einer großen Bölkerfamilie halten follen, allen ohne Unterschied des Standes und Ranges Freiheit und Rechtsgleichheit zuerkannt werden muffe, daß die Scheidewände zwischen Bolt und Bolt schwinden, da noch keine bleibende Stätte finden. Doch jollte bieje errungene günstige Stimmung für bie Gottesibee bes Jubentums mit ihren Lehren und Gesethen ber Gottes= und Menschenliebe in den gebildeten Rreifen nicht spurlos für die kommenden Generationen untergeben. Aus dem Schooße des Judentums ging bas Christentum hervor. Das Christentum, wie es mit Hilfe bes judischen Sellenismus burch Baulus feine Umbildung und Entwidlung erhalten hatte, war es, welches, minder bedenklich, die Gottesidee des Judentums im Sinne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Joseph. b. j. VII, 3, 3. <sup>3</sup>) Tacit. Hift. V, 4. <sup>3</sup>) Tacit. Annal. 16, 6.

ber beidnischen Dent- und Glaubensweise ben Böltern vertündete und für fie Bropaganda machte. So hat bas Christentum Konzessionen an bas heidentum gemacht und daburch eine Bekehrung der Volksmassen erzielt. Mit seinem Trinitäts. alauben konnten sich die Heiden mit ihrer Bielgötterei eher befreunden, das Politische und Sociale des biblischen Schrifttums, das Anstoß erregen konnte, schloß es aus seinem Programm aus. "Mein Reich ist nicht von dieser Welt!" "Gebet dem Raiser, was des Raisers ift!" blieben die Wahlsprüche, in deren Sinne man das Bachstum bes Christentums zu fördern suchte. Das Judentum hat diese Thätigkeit bes Chriftentums, fowie fpäter bie bes Islams, foweit fie bas geibentum befiegt haben und deffen Bölker ben biblischen Lehren näher gebracht, vollftändig anerkannt. Diefe Töchterreligionen bes Judentums waren bestimmt, bie Wege zu ebnen, bamit einft beim Fortidreiten ber menschlichen Erkenntnis die burch die Propheten ber Menschbeit verfündete Gottesidee mit ihren Lehren und Gesehen der Gottes= und Menschen= liebe bei ben Bölkern zur Anerkennung gelangen können. In diefem Sinne fprach fich ber große Lehrer Mojes Maimonides (1135-1204) in feinem Gefetescober "Jab Chafata" aus: "Aber bie Bläne bes Beltichöpfers vermögen bie Menschen nicht zu ergründen, denn ihre Wege find nicht feine Wege und ihre Gebanten nicht feine Gebanken". Alle Begebenheiten vor ihm (vor Jesus) und von dem, ber nach ihm aufstand (Muhammed) waren nur dazu da, den Weg des Königs Meffias zu ebnen, wie er bie ganze Welt herstelle, Gott einmutig zu bienen, denn es heißt: "Dann wende ich ben Bölfern eine geläuterte Sprache zu, daß sie alle im namen bes Emigen rufen, ihm einheitlich zu bienen". Wie wird bas geschehen? Rur daburch, daß die Welt von den meffianischen Berheißungen, von den Worten ber Lehre und bes Befeges ichon erfüllt ift, welche fich bis zu ben fernften Infeln ausgebreitet hat, nämlich zu ben Völkern verstockten Serzens". 1) Und wir sagen: "Roses Maimonides hat wahr gesprochen". Ein Blick in die Kulturgeschichte ber Bölker bestätigt es uns. Se mehr Licht und Bildung in bie Menfcheit eingedrungen, besto mehr find bie biblischen Lehren und Gesetze von bes Menschen Recht und Freiheit zur Anerkennung und Verwirklichung gelangt. Der große Umschwung in den religiösen Anschauungen seit Luther und Zwingli, die socialen Umbildungen in den Staaten feit einem Jahrhundert, die Durchbringung ber Rechtsgleichheit für alle Menschen u. a. m. brachten und bringen bie biblische Sottesibee mit ihren Lehren und Gesegen von ber Gottes= und Menschenliebe immer mehr zur Berwirklichung. Nimmt auch das Judentum Abstand von Proselyteumacherei und überläßt diese Arbeit dem Christentume, so hat es doch nicht aufgehört, in den Jahrhunderten feit ber Reformation Erfolge feiner Lehren und Gesetze auf feinem Gange burch die Bölker zu erleben und zu verzeichnen. Das Judentum verzichtet auf die äußeren Formen der Anerkennung feiner Gottes= idee, ftrebt nicht barnach, bag alle Menschen sich zur Synagoge betennen follen, wenn bei ihnen nur feine Lehren und Gefete von Menschenwohl und Menschen= beglüdung anerkannt und zur Wahrheit werden. Es hat das Bewußtsein und die zuversichtliche hoffnung, daß ber Gottesglaube der Bibel auf feinem Gange durch die Belt, für beffen Erhaltung Israel ein Jahrtaufende langes Märtyrertum ertragen, sich der Erfüllung feiner Sendung, eine Heilsstiftung für die Völker zu werden, nähert. Da tam bas 15. und 16. Jahrhundert, die Beit der Reformation; es entstand ein Drängen und Suchen nach hebräischen Bibeln und andern Schriften, den geistigen Schätzen des bisher verkannten und verfolgten Judentums. Die biblischen Bücher des a. T. wollte man in ihrer Ursprache tennen lernen.

7.

97

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Maimonides Jad chasaka IV melachim, Absch. 11, § 4 nach ber Amsterdamer Ausgabe.

## 98 Religion des Indentums im Dienfte der Meuschheit. - Chonheit.

.•

Die Nachfrage nach benfelben war fo ftart, daß Daniel Bomberg in Benedig es unternahm, bie Bucher des alten Testaments mit den bedeutendften bebraifchen Rommentarien berfelben unter ber Leitung ber Juben Elias Levita und Jakob ben Chajim herauszugeben. Es waren Juden die Lehrer ber bedeutendften Man= ner ber bamaligen gelehrten Welt. Bir nennen von teufelben: 1. Elias Levita aus Neuftabt an ber Alich, geboren gegen 1472. Er war ber Lehrer bes gelehrten Rarbinals Egibio, Bifchofs von Biterbo; ferner bes Sebaftian Münfter in Bafel; des Georg be Celve, Bischofs von Lavour u. a. m. Ein Schüler Reuchlins übersette feine hebräischen grammatischen Arbeiten. 2. Obabja Sforne, ein Arst in Bologna und 1498 in Rom; er war der Lehrer Reuchlins. 3. Jechiel Boans, Leibarzt bes Deutschen Raifers, ebenfalls ein Lehrer Reuchlins; 4. Abraham be Balmas, auch Lehrer Reuchlins. Mit dem gelehrten Jakob Margoliot in Nürnberg stand Reuchlin in Briefwechsel. 5. Elia del Medigo, Cretensis genannt, aus Canbia; berfelbe mar Lehrer bes ältern Grafen Bico von Miran= dola. 6. Leo ober Juda Abarbanel, Sohn des befannten Gelehrten Ifaak Abarbanel; er war Lehrer bes jüngern Grafen Bico de Mirandola in Italien. Auf Befürwortung Reuchlins errichtete man auf den Universitäten Lehrstühle für bie hebräische Litteratur.<sup>1</sup>) Das sprechendste Zeugnis der Verdienste des Juden= tums in diefer Zeit ist die deutsche Uebersetung der hebräischen Bibel durch Martin Luther, welche eine Erfrischung und Berjüngung ber driftlichen Rirche zur Folge hatte. Das Judentum hat für die Erhaltung und Bewahrung diefes hebrälfchen biblischen Schrifttums von Jahrhundert zu Jahrhundert sein Leben und feine Sabe hingegeben. Aus den rabbinischen Schriften erlangte Luther die Renntnis des gebräifchen, das Verständnis des Bibeltertes. Liras Postille, die befannt= lich Luther als Hilfsquelle benutte, mar eine Wiedergabe bes judifchen Bibelkommentars von Salomo Jizchaki, genannt Raschi (1040—1105). Der Svruch barüber lautete: "Si Lyra non lyrasset, Lutherus non saltasset". Aber bamit war ber Beruf und die Aufgabe des Judentums noch lange nicht erfüllt. Die Beit ber Reformation hat zwar ben Weg ber Rudtehr zur Bibel geebnet, aber bie Gottesidee mit ben Lehren und Geseten ber Menschenliebe und bes gleichen Rechts für Alle biefes beiligen Schrifttums unberührt gelaffen. Es war bafür noch nicht die Zeit ba. So blieb bem Jubentume noch die Aufgabe, im Dienste ber Menschheit fortzuarbeiten und fein Schrifttum auch ferner als beiliges Bermächtnis zu bewahren und im Beifte biefer feiner Lehren und Befete unabläffig zu mirten, bis fie ihren Ginzug in Die Menschheit gehalten und die Bölter erleuchtet haben. "Das Judentum", sagt Renan,?) "welches in der Vergangenheit so große Dienste geleistet, wird beren auch noch in der Jukunst leisten. Die reine Religion, welche bie gefamte Menschheit vereinigen tann, wird bie Verwirtlichung der Religion Jefaias fein".

## Ø.

**Edönheit**, von', talmubisch , cuch , cuch , chön" im populären Sinne ist, was die menschlichen Organe der sinnlichen Wahrnehmung oder die Seele des Menschen wohlgefällig berührt; in hehrem Sinne, wenn die sinnliche Form und Erscheinung durchweg der ihr zu Grunde liegenden Jdee entspricht, von dersclben vollständig bedingt und bestimmt ist. So spricht man von Naturschönheiten und Kunst-

Ĵ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Graetz, Gefchichte, 28d. 9, S. 110 und S. 223. <sup>3</sup>) Renan, Le Juduisme et le Christianisme, Paris 1883.

Bu jenen gehören bie Lanbschafts=, Pflanzen=, Tier= und Menschen= schönbeiten. iconbeiten, ju biefem bie Werte menschlicher Runft und Runftfertigkeit, bie Plaftik. Bon beiden hat das biblische und nachbiblische Schrifttum ber Juden Schilderungen und Angaben, ein Beweis, daß Runft= und Schönheitsfinn auch bei ben Israeliten heimisch waren, beide unter ihnen ihre Berehrer und Pfleger hatten. Wir haben in dem Artikel "Runst" die Runst und ihre Werke bei den Israeliten behandelt und fprechen hier von der Schönheit bes Menschen, wie bieselbe im israelitischen Bolte ihren Ausbruck und ihre Burbigung gefunden. Mit einem gemiffen 2Bohlgefallen wird in feinem Schrifttume Die Schönheit feiner Nationalhelden, feiner Frauen und Männer, seiner Könige und Fürsten u. a. m., als z. B. bie von Sara, Rahel, Joseph, Moses, Saul, David, Abigail, Thamar, Adonia, Absalom u. a. m. hervorgehoben. So lefen wir von Sara: "benn fie war fehr fcon"1); von Rahel: "Und Rahel war schön an Gestalt und Anfehen"2); von Joseph: "er war von iconer Gestalt und iconem Anfehen"3); von David: "er hatte rote Bangen, schöne Augen und fah gut aus"4): von Abigail: "sie war eine Frau von gutem Berftande und iconer Gestalt"5); von Bathfeba: "die Frau war fehr icon gestaltet"6); von Thamar: "sie war schön und Amnon liebte sie"7); von Absalom: "Es gab keinen schönern Mann in ganz Israel; von ber Fußschle bis jum Scheitel hatte er teinen Fehler"8); von Abonia: "auch war er fehr fcon an Bollständigere Schilderungen von männlichen und weiblichen Schön-Seitalt''9). heiten bringt das Buch des Hohenliedes, wo diefelben dichterisch besungen werden. Es rühmt daselbst Sulamit von ihrem Geliebten: "Mein Lieber ist weiß und rot, unter Taufenden hervorglänzend, fein haupt wie feines Golb; feine Loden Trauben= gehänge, fchmarz wie Raben; feine Augen gleich ben Lauben in Bafferbächen, fich in Milch babend; feine Bangen find Balfambeete, wo Gewürzträuter uppig fproffen; feine Lippen wie die Lilien, träufeln von flüffiger Myrrhe; feine Sände goldene Reihen, besetzt von Chrysolit". Von der weiblichen Schönheit, hier der Sulamit, heißt es: "Deine Augen gleich den Bächen von Hesbon, sanft wie Laubenaugen; dein Haar wie eine Ziegenheerde am Berge Silead sich lagernd; deine Zähne rein, gleich einer Heerbe geschorner Schafe, die aus der Schwämme auffleigen, allesammt Zwillingsmütter von blendendem Weiß in ludenlosen dop= pelten Reihen; beine Lippen wie eine Purpurschnur; bein Dund lieblich; beine Bangen hinter dem Schleier wie die Hälfte von Granatäpfeln; bein hals wie Davids Turm, zu Waffen erbaut; dein Busenpaar gleich einem Paar junger Rehe, Hindinzwillinge unter Lilien weidend". Es gehörten nach diefen Angaben zur Schönheit des Mcnschen: weißer Teint<sup>10</sup>), schlanker Wuchs<sup>11</sup>), frische rote Bangen 12), schöne Augen 13), schwarzes Haar 14), geordnete blendend weiße gahne 151, rofige Lippen<sup>16</sup>), Anmut im Sprechen<sup>17</sup>), u. a. m. Doch ließ ber ernfte Sinn des Jeraeliten nicht zu, der Schönheit an sich Huldigungen barzubringen. Die leibliche Schönheit an sich wird nur wertvoll, wenn mit ihr "Seelenschönheit" ver= bunden ift. Ueber bie äußere Schönheit einer Frau allein heißt es: "Es gelüfte nicht dein Herz nach ihrer Schönheit"<sup>18</sup>); "Trügerisch ist die Anmut, nichtig die Schönheit, eine Frau mit Sottesssucht ist des Ruhmes wert; gebet ihr von der Frucht ihrer hande, man lobt in den Thoren ihre Werte".19) Auch das talmudische Schrift= tum hat eine Menge von Sprüchen und Lehren über "Echönheit" und Schönheits= finn, die wir nicht unbeachtet lassen wollen. Von benselben bringen wir über

99

7\*

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> 1. Moj. 12, 14. <sup>4)</sup> Daj. 29, 17. <sup>3)</sup> 1. Moj. 39, 17. <sup>4)</sup> 1. C. 16, 2. <sup>4)</sup> 1. C. 25, 3. <sup>9</sup> 2. C. 11, 2. <sup>7)</sup> Daj. 13, 1. <sup>6)</sup> 2. C. 14, 25. <sup>9</sup> 1. **R**. 1, 1. <sup>19</sup>) Sobesite 1, 5, 6. <sup>11)</sup> 1. C. 16, 7. <sup>13)</sup> Sobesite 5, 10. <sup>13)</sup> 1. C. 16, 12. <sup>14)</sup> Sobesite 5, 11. <sup>15)</sup> Sobesite 4, 2. <sup>15)</sup> 1. C. 11, 7. <sup>17)</sup> Bj. 45, 3, <sup>13)</sup> 1. C. 16, 12. <sup>14)</sup> Sobesite 3, 28. <sup>15)</sup> Spr. Cal. 3, 28. <sup>16)</sup> Spr. Cal. 3, 28. <sup>16)</sup> Spr. Cal. 3, 28. <sup>17)</sup> Spr. Cal. 3, 28. <sup>16)</sup> Spr. Cal. 3, 28. <sup>17)</sup> Spr. Cal. 3, 30, 31.

a) die Gestalt der Schönheit. Es gehören hierher: 1. hoher 28 uchs. \_Gott wird bei Dannern hohen Buchfes gepriefen".") "Die Gottheit (Schechina) offen= bart fich nur ben Männern vom hohen 2Buchfe".2) Bon ben Leviten bes Tempelbienstes,3) und von ben Synhedristen (f. Synhedrion) wird ihr hoher Buchs rühmlich hervorgehoben.4) 2. Schöne Augen und ein fconer Gang.5) "Bei einer Braut, bie fchone Augen hat, bedarf es wegen ber Schonheit ihrer anderen Rörperteile feiner weitern Rachforfchung".6) Endlich 3. fcones Saar,7) fcone Dhren8) und fcone Fuße.9) Auch 4. rofenrote Gefichtsfarbe wird rubm= lich genannt (Sabbat S. 118 שפניו דומה לוורד). Bon ben Frauen in ber Bibel werden vier als ichon befonders hervorgehoben: Sara, Rahab, Rachel und Abigail.10) Berühmt waren bie Schönheiten Jerufalems. "Es giebt teine Schonheiten gleich denen in Jerufalem", lautete ein Spruch, 11) dem wir einen andern anreihen : "Behn Dlaaß Schönheit ward ber 2Belt gegeben, von benfelben erhielt Jerufalem 9 Maag und nur 1 Maag betam die übrige Belt". 12) Bon ben Boltsund Gesetseslehrern werden als ichon gerühmt: R. Ismael (f. d. A.), R. Jochanan (f. d. A.) und Nt. Abbahu (f. b. A.). "Deine Coonheit ben Frauen!" rief Simon b. Ladifch feinem Freunde R. Jochanan zu. "Meine Schwefter ift viel schöner", antwortete diefer. "Dieselbe follst du zur Frau erhalten, wenn du dich dem Thorastudium widmest".<sup>13</sup>) 3) Fortpflanzung der Schönheit, ihre Förderung und Schädigung. Die Schönheit von den Eltern geht auf die Rinder über. "Der Bater", heißt es, "beglückt feinen Sohn mit Schönheit, Kraft, Weisheit u. a. m."14) Die Umgebung von schönen Menschengestalten wirkt bei schwangern Frauen auf ihren Foctus. Bon ben Römern wird nacherzählt, daß sie ichone Denschenfiguren an ihre Betten anbrachten, bamit ihre Frauen schöne Kinder zur Welt bringen.15) Jur Erzielung eines weißen Teints bei den Töchtern wird den Eltern geraten, ihren Töchtern junge Sühner zu speifen zu geben. 16) Jum Wohlausschen wird der Genuß von Maugold, (תרדין, empfohlen. 17) Rachteilig für die Schönheit bei Frauen ist die Schwangerschaft. 18, Ferner werden brei Wegenstände genannt, bie den Wuchs bes Dienschen beugen : "Brot aus Rleie, frifches Bier und grünes Rraut". 19) 2m ftärtften wird bie Schönheit bei Denfchen burch Urmut und armfelige Rleidung geschädigt.20, "Die Löchter Israels find fchon, aber die Urmut entstellt fie", war ber Ausspruch bes R. 3smael, als er eine arme Waife, die Braut war, mit schönen Kleidungsstücken beschenkte, die sie an ihrem Hochzeitstage anzog.21) Die allgemeine Regel lautete: "Schmude bich und du wirft fchön fein!"22) 7) 2Bürdigung der Schönheit. Die 2Bürdigung ber Schönheit, die hier in mehreren Sprüchen hervortritt, zeugt von einem mächtigen Schönheitsfinn. "Drei", heißt cs, "erweitern ben Sinn bes Menichen: eine fcone Frau, eine fcone Wohnung und fcone Rleidung".23) In zwei Feften,

wird erzählt, am 10. Tischri, am Versöhnungstage, und am 15. Ab, zogen die israelitischen Töchter, begleitet von Jünglingen, in die Weinberge, wo sie Tänze aufführten. Von diesen songen die schönen Töchter: "Jünglinge! euren Blick lenket auf die Schönen, denn eine Frau ist zur Zier und Schönheit des Hauses da!" Aus den Reihen der Vornehmen lautete dagegen der Sang: "Eure Augen richtet auf die Familie, denn eine Frau ist nur wegen der Kinder da".") Zwischen beiden erklang das Lied der Häcklichen: "Machet euren Kauf, den Willen Gottes zu vollführen, nur schmücket mich mit Goldstücken! <sup>2</sup>) Die höchste Würchigung der Schönheit spricht sich in dem Besehe aus: "Wer einen schönen Menschen sieht, ber spreche: Gepriesen sei der (Gott), der in seiner Welt solche Menschen hat".") Auf einer andern Stelle lesen wir: "Wer schöne Geschöpfe sieht, spreche: Gepriesen seit (Gott), welcher in seiner Welt solche Gestalten hat".<sup>4</sup>) Mehreres siehe: "Mensch" und "Benediktionen".

Eduidan Urnd, שלהן ערוך, Geordneter Tifch. Eucyclopädifches Bert in hebräischer Sprache, das eine fystematisch gcordnete, nach Fächern ein= geteilte Busammenstellung ber jubischen Religionsgesetze im biblischen, talmudischen und nachtalmubischen Schrifttum ber Juden enthält, wie diefelben nach bem Aufhören des Tempel= und Opferkultus zu Serufalem in dem judischen nachstaatlichen Leben noch in Praxis geblieben, aus bem biblischen Schriftgeset, der Tradition und den fpätern Sitten und Bräuchen ber Juden hervorgegangen, in den Diskuffionen ber Gefeteslehrer in Palästina und Babylonien (f. d. A.) vor und nach der Auflöfung des judischen Staates bis gegen Ende des 5. Jahrhunderts n. festgestellt wurde und ihren weitern Ausbau gefunden.5) Dasfelbe besteht aus vier Teilen, von benen jeder in Rapitel, Octer , und Paragraphen, Octer fällt. Der erfte Teil behandelt in 697 Rapiteln die Gesetze des Kultus; er bezeichnet bas gottes= bienstliche Leben mit der Angabe der Liturgie für die 2Bochen=, Sabbat= und Festtage in und außerhalb des hauses und führt den Namen: "Drach chajim", אירח חיים, Pfad des Lebens.6) Der zweite Teil heißt: Sore Dea, יורה דעה, יורה דעה, יורה אירח חיים, lehrt Erkenntnis;7) derfelbe zählt 403 Rapitel, in welchen angegeben werden: die Speisegeseke, die Verbote gegen den Gögendienst und Gögendiener, das Gebot bes Märtprertums u. a. m.; ferner bie Gesethe gegen Zins und Mucher, heidnische Bräuche, Aberglauben, Zauberei, über bas rituelle Bad, bas Gelübde, bie Gibe, bie Elternverehrung, die Hochachtung ber Lehrer und ber Gelehrten, das Studium der Thora, die Almofen, die Wohlthätigkeit, die Sklaverei, die Proselyten. den Besuch ber Rranken , die Leichentrauer u. a. m. Der britte Teil mit der Benennung, Chen haefer, אבן העור, Stein der Hülfe,8) umfaßt in 178 Rapitcln bie Ebenefete. Der vierte Teil endlich: Chofchen gamifchpat, הושן המשפט, Schild des Rechts, ?) enthält das Privatrecht in allen feinen Teilen und hat 427 Rapitel. I. Berfasser, Abfassung und Eigentümliches. Der "Schulchan Aruch" in feiner jetigen Faffung, wie er, abgesehen von feinen Kommentaren, aus bem Tert und den Zufätten, die man "Mappe", Tischdecke, oder richtiger "Hagah", Verbefferung, nennt, besteht, hatte zwei Männer zu Verfaffern. Der Berfaffer des eigentlichen Textes war Joseph Raro (geb. 1488, gest. 1575), der Ubtömmling einer gelehrten Familie ber aus Spanien vertriebenen Juden, die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dafelbft (יתנו מקחכם Dafelbft) (\* תנו עיניכם למשפחה שאין אשה אלא לבנים Dafelbft) (\* תנו מקחכם ') Tanchuma (געויבוהובים) (\* שנסרוני בוהובים) (\* שנסר ברוך שנסר לו בעולמו געויבא הרואה אדם נאה יאמר ברוך שככה לו בעולמו Aboda Sara ©. 20 (\* שנסר לו בעולמו הרואה בריות טובות יאמר ברוך שככה לו בעולמו Aboda Sara ©. 20 (\* שנסר לו בעולמו (\* געולמו אימר ברוך 'שנסר לו בעולמו (\* געולמו biche: "Mifona", "Lalmub", "Labotation" und "אמל מו שנחים) (\* מער ברוך 'שנסר לו בעולמו (\* געולמו לו בעולמו (\* געולמו אימר ברוך 'שנסר לו בעולמו ליש שמים ובלבד שתעטרוני בוהובים) (\* שנסר לו בעולמו (\* געולמו לו בעולמו לו בעולמו לו בעולמו לו בעולמו לו בעולמו (\* געולמו לו בעולמו לו בעולמו לו בעולמו לו בעולמו (\* געולמו לו בעולמו לו בעולמו לו בעולמו לו בעולמו (\* געולמו לו בעולמו לשנח לו בעולמו לי בעולמו לו למו לו בעולמו לו בעולמו לו בעולמו לו בעולמו

sich in Nikovolis niederließen. Er selbst war 1540 Rabbiner in Safed, roy, und ftarb 1575 im Alter von 87 Jahren. Jofeph Raro fcrieb erst einen auss führlichen Rommentar zu zwei bebeutenben Gesetescobices, a) zu ben vier Banden Jab chafaka (ftarke Hand) von Mofes Maimonibes u. b) zu den vier Büchern Turim (Reihen) des Jatob ben Afcher, jenen nannte er "Magib Mifchne", 3weiter Berkünder, biefen "Beth Joseph", Haus Josephs. An bem Turimkommentar, "Beth Joseph", haus Josephs, arbeitete er 20 Jahre, von 1522 bis 1542, worauf er noch 12 Jahre auf die Revision besselben verwendete; es war sein Den ganzen, in ben verschiedenen spätern Schriften1) zerftreuten, Meifterwerk. angehäuften, fast überladenen Stoff bat er ba geschidt gesammelt, übersichtlich zusammengestellt, formuliert und abgerundet; bei jedem Gesete war er unermublich Die verschiedenen Meinungen bafür und dagegen heranzuziehen, zu erwägen und bas Schlußergebnis zu verzeichnen. Go erganzte und berichtigte er bie Gefeteszufammienstellung in ben Turim nach ben inzwischen geworbenen Entscheidungen in ben verschiedenen Refponfen und in andern Schriften rabbinischer Autoritätene Dieje feine Arbeit umfaßte das ganze Gebiet der religiojen Praxis, wie diejelbe zur Beit noch zur Bollziehung kommen konnte. In berfelben, bie eigentlich, wie erwähnt, nur einen Rommentar zu ben Turim bilden follte, hatten sich fo viele neue Gefetesbestimmungen aufgehäuft, bag burch fie alle bisherigen Befetescobices überhoben wurden und nicht mehr ausreichten; es erwachte das Bedürfnis nach einem neuen Rompenblum, wo auch fämtliche neuen Gesetzenticheibungen des Rarofden Turimkommentars aufgenommen find. Jofeph Raro kam biefem Bunfde nach; er machte fich an diefer foloffalen Arbeit und verfaßte einen neuen Befeges= tober, ben "Schulchan Aruch", in welchem bem ermachten Beburfniffe Rechnung Die Abfassung geschah nach dem Muster des oben genannten getragen wurde. Gesetstober "Jad Chasata" von Mojes Maimonibes in fließendem Hebraisch. Er bringt unter andern als Gesetze bie getroffenen endgültigen Entscheidungen in feinem Turimkommentar "Beth Joseph" in beutlichen turgen Saten ohne Rennung ber Autoren berfelben und ihrer Diskuffionen. Der "Schulchan Aruch" hat, wie bie Turimcodices, vier Teile, die er mit ben oben angegebenen Ramen belegte und ihren Inhalt angab. Im Jahre 1551, alfo 9 Jahre später, war diefer neue Roder "Schulchan Aruch" vollendet, der gedruckt 1567 in Venedig erschien und barauf bis 1598 (30 3.) sieben Auflagen hatte. Es war ein epochemachendes Wert, das sich von bem des Maimonides badurch unterscheidet, daß es die Tempel- und Opfergeseste nebst ben Reinheitsbestimmungen, als nicht mehr in der Praxis bestehend, nicht bringt. Doch bald war auch der "Schulchan Aruch" nicht ausreichend. Die Gelehrten tabelten, daß er als Spanier die Gesetzesentscheidungen spanischer Autoritäten mehr berücksich= tigt hatte, als die der französischen und deutschen, da er von Lettern nur das auf= nahm, was in ben Schriften ber Spanier nicht vorhanden war, nämlich meist Rabbalistisches und Ueberfrömmigkeit. Diese Einseitigkeit und gewissermaßen Parteilichkeit veranlaßte den gelehrten Mofes Ifferles, Rabbiner ju Rrakau (geb. 1530, gest. 1573), der selbst an einem Gesetzeskoder arbeitete, Anmerkungen und Berbefferungen zu den Gesetzesangaben des "Schulchan Aruch" abzufaffen, die bald "Mappe", Tifchbede, bald "hagah", Anmertung, genannt wurden, in benen die Gesetzesentscheidungen der französischen und beutschen Gelehrten, sowie die Sitten und Bräuche ber frangösischen, beutschen und polnischen Juden zur Geltung tamen. Gine weitere Vervollständigung des Schulchan Uruch geschah burch mehrere Rom= mentare, bie von verschiedenen Gelehrten fpäter verfaßt murben. 2Bir nennen von denselben die zum ersten Teil, Drach chajim: a) Ture Sahab, goldene

<sup>1)</sup> Es follen beren 32 größere und mehrere fleinere gewejen fein.

Reihen, von David Halevi (1600); b) Magen Abraham, Schild Abrahams, von Abraham Sumbiner (1622); bie zum zweiten Teil, Jore Dea: a) Ture Sahab, von dem schon genannten David Halevi und b) Siphfe Rohen, die Lippen des Priesters, von Sabathai Rohen (1663; die zum britten Teile: Eben Haeser; a) Cheltath Mechotet; Anteil des Gesetzgebers, von Mofes Lima (1637) und b) Beth Samuel, Haus Samuel, von Samuel ben Uri, Rabbiner in Furth und endlich zum vierten Teil, Choschen Samischpat, Schild des Rechts, genannt: Meirath Engjim, Augenleuchte, von R. Jojua Falt-Roben (1559-1610). II. 3med ber Abfaffung, Berth und Burdi= gung, Disverständniffe, Anklagen und Auftlärung. Den Zweck der Abfaffung des "Schulchan Aruch" giebt ber Verfaffer in feiner Vorrede felbst an. "Benn ein Gelchrter", schreibt er, "nach einer Gesetsentscheidung, Salacha, ge= fragt wird, fo wird er nicht mehr in Verlegenheit kommen". Ein fernerer 3weck war, um mögliche Einheit in Gesetzesentscheidungen, bei der Zerfahrenheit, die burch ben angehäuften Stoff eingetreten ift, zu erzielen. Doch follte man, nach ben Meinungen fpäterer Gelchrten, Die Angaben des Schulchan Aruch als tein endgültiges Gefet halten, daß man fich nicht mehr um bie Quellen desfelben, aus denen fie hervorgegangen, zu fümmern brauche. Wir hören darüber den schon genannten R. Mofes Ifferles, Verfaffer ber Bufate und Verbefferungen gum Schulchan Aruch: Er, Joseph Karo, wollte", sagte er, "verhüten, daß die Schüler samtliche Gesetze des Schulchan Aruch als Gesetze von Moses auf Sinai auf Befehl Bottes niedergeschrieben, betrachten". Die Gesete haben nicht an fich Gesetstraft, fondern muffen, follen fie bicfelbe erhalten, auf ihre Quellen, Bibel und Talmub, aus benen fie hervorgegangen, zurudgeführt und mit ben nachtalmubifchen Gefetes= forschungen und Bejetesauslegungen rabbinischer Autoritäten verglichen und nach benfelben untersucht und erörtert werden, worauf ihre Feststellung nach ben Ergebniffen für die Gegenwart zu erfolgen habe. So verfuhr man mit den Entscheidungen ber Mifchna (f. d. A.), fpäter mit benon ber Gemara (f. Talmub) und ber barauf verfaßten Gefescobices als 3. B. bes Jad chafata von Mofes Maimonibes u. a. m. 1) Mit einem Worte, die Gefete des Schulchan Aruch haben keine absolute Gültigkeit und keine absolute Rechtskraft; sie erhalten diefelbe, wenn sie mit den Schriftquellen, aus benen fie hervorgegangen, übereinftimmen. Wir haben Grund bies icon jest mit nachdruck hervorzuheben, um ben verläumderischen Anklagen gegen bas Judentum entgegen ju treten, bie fich auf einige inhumanen Stellen des Schulchan Aruch aus der Zeit der Feindseligkeit heidnischer Bölkerschaften gegen die Juden beziehen. Es hat eine eigene Bewandnis mit dem Schulchan Aruch, während die Einen sich bemühen, ihm jede Bedeutung für die Gegenwart abzusprechen,2) find es die Andern, die fein Jota davon verloren geben möchten.3) Außerhalb des Judentums giebt es eine britte Richtung, beren Vertreter aus bem Schulchan Aruch Stellen aus ihrem Busammenhange reißen, die fie im migver-

<sup>1</sup>) Bergl. barüber bie Rechtsgutachten von Samfon Morpago, שנ"ח שכוש צרקה. Jore dea 33, wo es heißt: שלא לפסוק דין מתוך השלחן ערוך, "Man entichetbe nicht nach bem "Echulchan Aruch"; ferner bie Rechtsgutachten von Abraham Sizchaft Cholchen Milchet Rr. 2 fol. 57b סוד הדין כפי משמעות התלמור והפוסקים Dafelbst ורע אברהם Ferner bitten wir nachzuschen in den Rechtsgutachten von Joel Sirles הרין כפי משמעות התלמור והפוסקים Gener bitten wir nachzuschen in ben Rechtsgutachten von Joel Sirles ורע אברהם המכל שנו"ת הב"ח Dafelbst והע אברהם Gener bitten wir uchzuschen in ben Rechtsgutachten von Joel Sirles הערכה שלא כהלכה. Geteten Schulchan Aruch enticheten, gehören zu denen, welche ungehörig in der Thora entfcheiden. להורות הוראה על פי שלחן ערוך הם המורים בחורה שלא כהלכה Meter vir"ם ערורים להורות הוראה על פי שלחן ערוך הם המורים בחורה שלא כהלכה Sie Borrebe pes Primegadim: "Joseph Raro hatte nie die Abslicht, daß man aus dem Schulchan Aruch allein Entichetbungen treffe". ) Graetz, Geschicht. ש. 9, S. 431. Stein in jeiner "Schrift bes Sebens" II. S. 368-40. 3) Sofmann, "Schulchan Aruch". standenen Sinne beuten und das Jubentum lächerlich machen oder gegen basselbe Antlage erheben. Bir wiederholen gegen Lestere, was wir ichon oben burch Ausfprüche ber bedeutenbsten Rabbiner nachgewiesen haben, daß die Angaben des Schulchan Aruch teine absolute Rechtsaultigkeit haben, biefelbe es nur bann er= halten, wenn fie auf ihre Schriftquellen zurudgeführt, ba geprüft und in Ermägung gezogen werben, ob fie noch gegenwärtig Unfpruch auf Rechtsqultigteit baben Es gehören fämtliche Bestimmungen im Schulchan Aruch nach ihren tönnen. Schriftquellen einer äußerft fernen Beit, etwa bent 1.-4. Sabrh. n. an, wo bas Judentum nach der Auflöfung feines Staates in Paläftina ben härteften Berfolgungen von Seiten der Beiden ausgesetzt waren und die heute nach den Lebren ber bedeutenbsten Rabbiner feit dem 9. Sahrhundert bis jur Gegenwart teine Unter ben Geanern des Schulchan Aruch in neuester Gültiakeit mehr haben. Beit feben wir auch ben Geschichtsschreiber Professor Graet. Derfelbe icheute teine Mube, im 9. Bande feiner Geschichte, bie Stellen aus bem Schulchan Aruch zufammenzutragen, bie ihn lächerlich machen und gelangt S. 431 zu bem Schluffe: "Rurz, es erscheint barin ein ganz anderes Jubentum als bas, welches auf Sinai geoffenbart, von ben Propheten verfündet und felbit von Maimoni gelehrt wurde". Bir ftaunen und fragen biefen Berrn, ob er benn glaubt, daß bas Judentum auf Sinai burch Joseph Raros Schulchan verdrängt oder gar vernichtet wurde. 2Bir feben das Gegenteil bavon, daß der Schulchan Aruch sich an dem Judentum auf Sinai fo fest anklammert, bessen Lehren und Besetze bis aufs Einzelne mit einer Gewiffenhaftigkeit angiebt, daß die Gestalt besselben in ihrer vollen Ruftung Aber vielleicht erscheinen herrn Graet die Ausführungen ber vor uns basteht. Schriftgefete dafelbit als eine Gestaltentstellung des Judentums? Bir erinnern bagegen, daß wir es bier mit einem Gesetstober ju thun haben, ber Gefetes= paragraphen hat, aber keine schwungvollen Prophetenreben enthält. Bei ben Bropheten hat bas Judentum allerdings eine lebensträftigere Gestalt, und wir fügen hinzu, nicht minder bei den Pfalmisten, aber die Propheten und die Pfalmisten haben die Aufgabe, den Geist des Judentums zu vertünden, aber feinen Gesetstober mit trodenen Baragraphen aufzustellen. Unders bei Sofeph Raro, ber bie Befete zufammenstellte und fie nach ihrem Inhalte ordnete. Bei Maimonides, auf ben Herr Dr. Grach sich beruft, war es anders. Derfelbe hat zur Ber= fündigung des bem Jubentume innewohnenden Geistes seine Schrift "More Rebuchim" abgefaßt, bagegen ermangelte er nicht, auch einen vierbandigen Gefepestober zu fchreiben, wo das Judentum in feinem gesetzlichen Teile gezeichnet wird, fo ausführlich bis ins Einzelne, daß derfelbe Jofeph Karo als Mufter zu feinen Arbeiten vorlag. Nun tommen wir ju den Säten des Schulchan Aruch aus ber fpatern Myftit (f. b, A.), bie fich allerbings in bem Gefetestober Sab hafata des Maimonides nicht vorfinden,1) und auch hier als Fremblinge erscheinen, aber biefe find im Verhältnis ju den Taufenben Gefetesparagraphen der vier Teile bes Schulchan Uruchs fo verschwindend wenig, daß fie höchftens als unnötige Bugabe angesehen werben, bie teinesfalls bas Judentum in ber Beije entstellen und unkenntlich machen, wie es biefe Herren vorgeben. Allerdings wenn man fich bemüht, Diefelben aus ihren gerftreuten Berfteden herauszuholen und zufammenjustellen unter dem Rufe: "Sehet, das ist das Judentum des Schulchan Aruch!" — Aber, warum suchen und stellen diese Herren nicht ebenso die schönen echt humanen Bejete bes Schulchan Aruch zufammen von der Bflicht ber Auslöfung ber Gefangenen, ber Eltern= und Lehrerverehrung, ber Rindererziehung, bes Schulunterrichts, ber Berbote von Bins- und Bucher, ber Wohlthätigkeit im allgemeinen, ber Armen-

<sup>&#</sup>x27;) Gesammelt bei Stein II. und Graetz, Geschichte, 9.

fürsorge u. a. m. unter dem Jurufe: "Sehet, das ist das Judentum des Schulchan Arud!" Uebrigens wiederholen wir auch auf bie angeführten Bräuche ber Mnftit im Schulchan Aruch, was wir ichon oben von ben Gefeten bes Schulchan Aruch gefagt haben, daß diefelben teine abfolute Gefegestraft haben, fonbern es erft nach deren Jurudführung auf ihre Schriftquellen und nach vorgenommener Erwägung ihrer Richtigkeit für bie Gegenwart werden können. Siermit wären auch bie Einwürfe von "Stein" in feinem Buche: "Die Schrift des Lebens" II, S. 388-407, beseitigt. III. Beichichte. Der Schuchan Atuch ift ein Rompendium bes balachischen (f. Salacha) Besetsausbaues im talmubischen und nachtalmudischen Schrifttume bis zum 15. Jahrhundert. Dasselbe ift nicht das erste, sondern hat feine Vorläufer und feine Rachfolger; es enthält keine abfolute Abschließung bes Gesetses, sondern nur die bis auf seine Zeit. Die Halacha (s. d. A.), als Benennung des Gesantgeses in allen feinen Teilen, als das der Schrift, der Tradition (s. d. A.), der Schriftberleitung, ber Orts= und Boltsfitten und ber Bräuche (f. b. A.); fernet ber Inftitutionen (f. Rabbinismus), ber Verhütungs= und Vorbeugungsbestimmungen, ber Gesets= erleichterungen und Gefeteserschwerungen, ber Gefetesdispenfationen u. a. m., hat fo viel mit bem Beitlichen ju thun, daß ihr Ausbau nie als abgeschloffen betrachtet werden tann, sondern in ftetem Fluß und in fteter Entwidlung bleibt, bie je nach Ort, Beit und Verhältniffen immer neue gefetliche Bestimmungen zu eruieren hat. Ihr Abschluß tann nur für eine gewiffe Beit geschehen und tann burchaus nicht als absolut für immer gelten. Jede Zusammenstellung des halachischen Gesetses hatte nur einen zeitlichen Charakter, die infolge einer anderen Zusammenstellung in späterer Zeit an Wert und Bedeutung verlor. Die Zeiten nut ihren Verhältniffen nötigten, brängten bie Gesetslehrer fortmährend zu neuen Gesets-bestimmungen, sobaß bie bisherigen Codices nicht ausreichten und bei Anhäufung ber neuen Gesetsentscheidungen an die Abfassung neuer Gesetssfammlungen gebacht werden mußte. Der erste Gefetescoder mar die Mifchna (f. b. A.), aber balb genügte sie nicht; neue Gesegeserörterungen murben nötig, die in den verfdiedenen Dochschulen in Balästina und Babylonien ftattfanden, aus deren Bu= fammenstellungen die palästiniensische und babylonische Gemara (f. Talmud) ent= standen. Wieder war es die nachtalmudische Zeit, wo neue Verhältnisse neue Sejepesfragen hervortraten und neue gesehliche Bestimmungen zur Folge hatten, bie zur Abfaffung ber Gesetzescodices der gäonischen Zeit; ebenso später der des Moses Raimonides, der vier Bände "Jad chasata" und mehrerer andern nach ihm führten. Unter diesen nimmt der "Schulchan Aruch" von Joseph Karo aus dem 16. Jahr= hundert eine vorzügliche Stellung ein; berfelbe war wegen feiner furgen beutlichen Gefetesparagraphen und Rapiteleinteilung, aber noch mehr infolge feiner leichten hebräischen Sprachwendungen und Sprechausbrücke als nachschlagebuch bis auf bie Segenwart beliebt und hochgeachtet. Auch die nach ihm verfaßten Gesets-wices "Lebuschim" von Mordechai Jaffe, die in Bezug auf Abfassung, Anordnung, Sprache und Ausdrucksweise und Klarheit nichts zu wünschen übrig ließen, ver= mochten nicht den Schulchan Aruch des Joseph Karo zu verdrängen. Bon ben Ausgaben des "Schulchan Aruch" haben wir zu erwähnen, daß die erste nur mit bem Text des Berfaffers Joseph Raro ohne bie Verbefferungszufäte des Mofes Ifferles im Jahre 1565 zu Benedig geschah. Dieselbe hat den spätern durch die Benfur gesetzen Ausdruck "Akum" noch nicht. Die zweite Ausgabe erfolgte 1567 ebenfalls in Benedig, auch noch ohne die Zusätze des Moses Isserles. Erst im Jahre 1680 wurde ber Schulchan Aruch mit ben Verbefferungszufäten bes Dofes Ifferles, unter dem Namen: "Mapa" ober "Hagah", gedruckt. Eine Aenderung von Bedeutung wurde burch die Zenfur erst bei der Ausgabe desselben im Jahre 1594 vorgenommen, wo anstatt ber Ausdrücke: Goi, יון, Ruthi, יכותי; Nochri, גכרי, Ammin, יכותי, welche die Christen und Muhamedaner bezeichnen, und für die von Obed Elilim, עובר אלילים, Dbed Abodath Elilim, געודה ורה, Benennungen für "Hobas Sara, אלילים; Dbed Abodath Elilim, יעובד עבודה גמילים, Benennungen für "Hobas Sara, געודה ', מושר אלילים, אלילים, Benennungen für "Hobas Sara, געודה ', געודה', הוה Abbreviatur für "Obbe Rochabim umafaloth", "Anbeter der Sterne und Planeten", gescht wurden, um dadurch nachzuweisen, daß in dem Schulchan Aruch nur von Heiden, aber nicht von "Christen" bie Rede sei.) Diese unglückliche Korrektur der Zensur führte später — und noch in unserer Zeit bei den christlichen Gelehrten zu dem Mißverständeniste, daß die Besenennung "Atum" die Christen bezeichne, eine Berirrung, da "Christen" laut den ersten Ausgaben des "Schulchan Aruch" durch bie Ausdrücke (nehe oben) "Goi", "Nochri", "Ammin" benannt werden. Mehreres siehe "Christen" und "Richtjuden".

Selte der Raräer. Raräer, richtiger Raraim, grift= gläubige, Bibelanhänger; auch Annaniim, velevia, Unnaniten, ift die Benen= nung einer der größern Sekten im Judentume, die im Jahre 750 in den baby= lonischen Laudschaften am Euphrat und Ligris, dem Site der stärkern judischen Bevölkerung ber Diaspora, unter bem Rhalifen Almanzar gegen den Rabbinismus, wie berfelbe in den Lehren und Gesehen des talmudischen Schrifttums feinen Ausbau gefunden hat, aus den Unzufriednen und den Gegnern des Talmubismus burch Anan ben David aus bem haufe des Exilarchen Bastani gebildet murde, beren Refte fich heute noch zerftreut in ber Rrim, Polen, Rugland und ber Türkei erhalten haben. I. Rame, Bedeutung und Bezeichnung. Der Name "Rara", "Rara", Joie Singularform von "Raraim", tommt fcon im talmudifchen Schrifttume vor und bedeutet bafelbft "Schriftkenner", er bezeichnet den, der fich bas Studium der biblischen Bücher zur hauptbeschäftigung gemacht hat.1) Derfelbe wurde von den Karäern in feiner Pluralform "Karaim", Crixip, als Benennung ber Anhänger ihrer Sette in ihrem Gegensatze zu den Rabbaniten, als die ausfchließlichen "Bibeljünger" angewendet. Chenfo nannten fie fich "Bue Mitra", בני מקרא, Bibelanhänger,2) zum Unterschiede von ben Lalmubgläubigen, bie bei ihnen "Mischnajünger", Bne Mischna, בני משנה, hießen.3) Shre ältere Bezeich-nung war "Annaniten, Annanin", עכניים, nach ihrem Stifter und erstem Ober-haupt "Anan", עכן unter deffen Leitung und Anführung sie sich zu einer selb-ständigen, von den Rabbaniten geschiedenen Gesamtheit vereinigt hatten. Als Gegner bes Rabbinismus verwarfen sie den ganzen Gesethesausbau der Mischna und des Talmubs, protestierten gegen die traditionelle Geschesauslegung und Scjepes= vermehrung, fowie gegen die zeitweife Gesetsaufhebung und Gesetsesdispensation ber Rabbaniten und fuchten, im Gegenfate zum Rabbinismus, burch eigene Schrift= auslegung unter heranziehung der Schrifterklärung der ältern Gegner bes Rabbinismus als 3. B. der Samaritaner, Sabducäer, Boethufäer, Alegandriner u. a. m. bie Gefete im Bentateuch aufzufaffen und fo einen neuen Aufbau bes Judentums aufzuführen, an dem über vier Jahrhunderte bie bedeutendsten Gelehr= ten ihres Anhanges mit einem Aufwand von großen Geisteskräften gearbeitet, dem wir unfere Achtung nicht verfagen und beffen Schrifttum wir gern einen Plat in ber Geschichte ber judischen Litteratur einräumen. II. Borgeschichte, Bor=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So in Taanith S. 27b von Chanina; Baba bathra S. 123 von Chalifa; Midrasch rabba 3. M. Abid. 30 von Eliejer b. Simon; Jaltut Hohlb § 523 von Levi ben Sifi. ?) Auch im Talmub heißen die Kenner des biblischen Schrifttums בעלי מקרא Erubin S. 21b; Baba mezia S. 88a, bem die Benennung בני מקרא nachgebildet zu sein scheit. ?) Siehe: "Mischna" und "Talmub".

läufer, Entstehung, Bildung, Gründe, Rlagen, Proteste, Spaltung, Berwerfung, eigene Gefetesauslegung, Prinzipien, leitenbe Grund= fäte berfelben. In ben Rlagen und Protesten gegen ben Rabbinismus, bie fich bis zur völligen Berwerfung desfelben fteigerten, hatten die Raräer ihre Borgeschichte und ihre Vorläufer in der ältesten Zeit, die bis auf Esra und Nehemia (f. d. A.), bie Begründer des zweiten jubischen Staatslebens in Paläftina, hinaufreichen. Die ftrengen Absonderungsgesete berfelben haben die Proteste ber Samaritaner und bes ihnen fich anschließenden Unhanges der Priefterfamilie Eliaschib und Manaffe bervorgerufen, bie zur Gründung bes eigenen Gemeinwefens ber Samaritaner mit ber Erbauung eines Lempels auf Garifim führten. Bur Beit ber makkabäischen Erhebung und nach deren Siegen gegen die Syrer waren es die Sadducäer (f. d. A.), bie fich bei ber Biedereinführung des jubischen Rultus und bes jubischen Religionsgefetes gegen bie Gefeteserfchmerungen und Gefetesauslegungen ber Bharifäer widerseten und ihre eigene Gesetsauslegungen gegen dieselben auf= ftellten.1) Außer diefen Erfchwerungen und Vermehrungen des Gefetes burch bie pharifaischen Lehrer waren es auch viele Gesetsbisvensationen und Gesets= aufhebungen in ben Schulen und Synhebrialsitzungen ber Bolks- und Gesetheslehrer, wozu noch ihre verschiedenen Inftitutionen, nquin, hinzukamen, welche ben Beitbedürfniffen Rechnung trugen, die von ben Gegnern des Rabbinismus als unberechtigt und ungesetzlich angesehen und von ihnen bekämpft und verworfen Der Rabbinismus suchte gegen diefe Anschuldigungen bas Rechtmäßige würden. feines Thuns zu dokumentieren (f. Rabbinismus) und hat auch für feine traditionelle Gesetzesaufstellung nachweife in dem Schriftgesetze angegeben. Aber bie Gegner des Rabbinismus erkannten bieje Rechtfertigungen nicht an und verharrten bei ihren Protesten, Gegenlehren und Gegengesetzauslegungen. Nach der Berftörung bes Tempels in Jerufalem und ber Auflöfung bes jubischen Staates in Palästina fowinden bie Sabbucäer meist vom Schauplat in Palästina, sodaß in den Gesetsverhandlungen der Synhedrialsitungen oder fonft in den judischen Gemeinden die Stimme diefer Gegner fich höchft felten vernehmen ließ. Dagegen ift es bas Ausland, Alexandrien und Babylonien, wo Gegner bes Rabbinismus jest ihr heim hatten und ihre Thätigkeit entfalteten. Die Nachrichten find im talmubifchen Schrifttum fehr fpärlich, aber das Benige barüber legt Zeugnis von bem Fortbestehen ber Gegnerschaft bes Rabbinismus ab. Db bieje Gegner bes Rabbinismus noch im 8. Jahrhundert die leiblichen Nachkommen ber Sabbucäer waren, wie Abraham Geiger und Julius Fürst in ihren Schriften behaupten, barüber vermögen wir nicht zu entscheiden; es genügt ber Nachweis, daß in den von Juden bewohnten Gegenden Babyloniens Gegner des Rabbinismus in nicht unbedeutender gabl eriftierten, die sich gegen die Hälfte des 8. Jahrhunderts unter dem Namen "Raraim", Bibelgläubige, zu einem eigenen religiöfen Gemein= wefen vereinigten und ein antirabbinisches Jubentum bildeten. Es berichtet der Talmud, daß im 3. Jahrhundert in gewiffen Gegenden Babyloniens von den Juden das Verbot, Fleisch und Milch zusammen zu kochen und zu genießen, welches von den Rabbinen aus 2. Mos. 23, 19 hergeleitet wird, nicht anerkannt und beobachtet wurde;2) ein Verfahren, daß auch bei den Juden in Alexandrien stattfand. Ebenso widersette man fich in vielen Gegenden Babyloniens der Einführung des von dem Batriarchen Hillel II (359) aufgestellten festen Ralenders, wo in alter Beise die Neumondsbestinmung auf Grund ber Beobachtung ber Erscheinung ber neumondssichel am himmel vorgenommen wurde, wonach man

<sup>&#</sup>x27;) Siehe "Sabbucäer". ') Chulin S. 110a.

bie Festtage augab und feierte. 1) Auch die von den Rabbinen angeordnete Feier des zweiten Festtages2) wurde von den Juden in Babylonien an vielen Orten nicht gehalten, man feierte nur den ersten Festtag.3) Unter den polemischen Aeußerun= gen und Nedereicn der Antirabbiniten gegen die Lehrer des Rabbinismus lautete ein Spruch, der wie ein Abfageruf an den Rabbinismus klingt. "Was nüten uns die Rabbanan, nie haben sie uns einen Raben zum Genuß erlaubt, noch eine Taube zu effen verboten !"4) Belche Bedeutung dieje Gegner des Rabbinis= mus noch in den ersten Jahrzehnten des 8. Jahrhunderts hatten, ergiebt das Auftreten mehrerer Bfeudomeffiaffe in Babylonien als 3. B. des Serini und Abba Ifa, mit ihren Anvrdnungen gegen den Rabbinismus, deren Anhang nicht un= bedeutend war. Es wäre bamals schon zur Gründung eines antirabbinischen Gemeinwefens gekommen, hätte nicht die Entlarvung dieser falschen Messiaffe diefelbe vereitelt. 2Bir citieren hier barüber eine Refvons des Ratronai Gaon (718—720), die von den Antirabbaniten seiner Zeit spricht: "Wir sehen wohl, daß diese Reger, Minin, von denen die Nede ist, ganz anderer Art sind, als d'e fonst gewöhnlichen. Die teterischen Juden fonst verwerfen bie Ueberlieferung ber Beifen, die Traditionen als 3. B. über die Arten des unerlaubten Fleischgenuffes (Trefots), bie rabbinifch eingeführten zweiten Festage, bei Chefchließungen Die zweite Rlaffe ber Berwandtichaftsarade u. a. m., aber im Uebrigen hielten fie an ben Borten bes Befetes und ber Schrift fest und beobachteten die Grundlehren des Judentums. Aber jene, von denen es fich handelt, verwerfen die Wurzeln des Gesetzes, heiraten in verbotene Verwandtschaftsgrade hinein, entweihen die Sabbate u. a. m.\* 5) Befördert hatte die Vereinigung fämtlicher Antirabbaniten zu einer Gemeinfamkeit, die von den Exilarchen (f. d. A.), den Gaonen, Schulhäuptern, in Sura und Pumbadita eingeräumte Machtbefugnis, ihre Anordnungen burchzuseben und Die 2Bider= spenstigen zu bestrafen, von ber sie gar zu oft Gebrauch machten. Beiter mar es die Ueberhandnahme bes Myfticismus (f. Myftit), ber bisher als Geheimlehre in wenigen Rreifen scine Stätte hatte, aber nun öffentlich von den Lehrern in Bolfsvorträgen verfündet wurde, welcher die Gegner zu Ausfällen gegen die Rabbaniten ermutigte und ihre Anzahl vermehrte.") Mit dem Abschluß des Talmuds (f. Talmud) war der Ausbau des Schriftgesets meift nach traditioneller Besetsauslegung mit feinen verschiednen Inftitutionen, nebst den Angaben von Erleichterungen und Erschwerungen des Gefetes; ben Gefetesbispensations= und Befetesaufhebungsfällen im großen und ganzen vollendet. Aber derfelbe negierte und schloß alles aus, was von ben Sabbucäern und andern Gegnern gelchrt und angeordnet war; alles wurde als unjüdisch, sektiererisch (Minoth) bezeichnet. Das war ein Schlag gegen die Gegner bes Rabbinismus, die fich nun als aus bem Judentume ausgestoßen betrachten mußten. Man martete auf Zeit und Gelegen= heit, um sich als eigene jüdische Religionsgemeinde gegen die rabbinische zu konstituteren. Diese Zeit traf ein; es war das Jahr 750, wo ein Enkel des Exilarchen Chasdai (700—730), Anan, Sohn David, Bruderjohn des Exilarchen Salomo (761-762) aus Bazra sich an die Spike ber antirabbinischen Bewegung stellte und die Vereinigung fämtlicher Antirabbaniten zu einer Gegengemeinfamkeit vollzoa. Anan galt als Gelehter, ber nicht im Einklange mit den rabbinischen Lehren lebte und lehrte, weshalb er nach dem Tobe feines Dheims nicht als Exilarch gewählt wurde. Dieje ihm zugefügte Unbill war bas Signal für alle

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rosch haschana E. 18, 20 und 21 und Sanhedrin E. 12 gegep ben Ausfpruch Erachin E. 9b לא בעינן מצוה לקדש על פי ראיה Bosch haschana E. 2a. <sup>3</sup>) Dafelbft.
 <sup>4</sup>) Sanhedrin E. 99b מאי אהני לן רבנן מעולם לא שרו לנו עורבא ולא אסרו לנו יונה 99b צוו. 32. 232.

Gegner bes Rabbinismus, sich um Anan zu sammeln, und sich von ben rabbinischen Satungen loszusagen und zu einem besondern judischen Gemeinwefen unter Anan zu vereinigen. Anan folgte ihrem Rufe und wurde das Oberhaupt (Exilarch) Die Trennung war zur vollen Thatsache. Anan, als ber neuen Bereinigung. bas Dberhaupt berfelben, proklamierte die freie Selbstauslegung des Schriftgesetses als erften Grundfat feiner neuen Lehre. "Suchet fleißig im Schriftgefete" Immon באורייתא שפיר, i) war feine Devife hierzu, die von feinem Nachfolger Benjamin Rehawendi (800-830) burch ben Jufat erweitert wurde: "Das Forschen ift Pflicht, der Irrtum im Forschen keine Sünde;"2) ferner: "Man binde sich nicht an Autoritäten, sondern prüfe und untersuche selbständig; ber Sohn darf vom Bater, ber Bruder vom Bruder, der Jünger von feinem Lehrer abweichen, sobald fie Gründe bafür haben, follten fie auch irren, fo haben fie boch ben Lohn ber Aufflärung. "3) Ausführlicher noch ist ber Karaite Sahl ben Mazliach (950) in jeinem Mahnungsschreiben: "Sprechet nicht, wie machen wir es mit der Boll= ziehung des Gesetses bei diefer Meinungsverschiedenheit ber Söhne der Schrift (ber Raräer)? Wem von ihnen follen wir folgen? Biffet, bieje Söhne ber Schrift fagen nicht: "Wir find eure Führer. Ste wollen mit ihren Gefetesforschungen nicht bas Bolt nach fich gängeln, fie wollen nur Forscher und Ergründer des Gesetzes fein. Daher fprechen fie zu ihren Brüdern: Forschet und begründet bas Gefet und übt sodann dasjenige, was euch burch eigenes Erkennen und durch Beweise feststeht."4) Mit einem gewissen Stolze nannten sich baher die faräifchen Lehrer: "Männer ber Forfchung", בעלי הפוש.5) Go trat die freie felb= ftandige Forfdung mit ihrem eigenen Schaffen aus ber Lehre und bem Befete bes biblischen Schrifttums an die Stelle der rabbinischen Gesetserklärung. Bon Gin= fluß auf biefes offene Losfagen vom Rabbinismus waren wohl auch bie im Islam entstandenen zwei Richtungen, die der Sunniten, der Traditionsgläubigen, und die der Schitten, welche jede Tradition verwarfen und sich ebenfalls nur an der Schrift, bem Roran, hielten. Es war diese durch die Raräer hervorgerufene Spal= tung eine ticf einfchneidende, fodaß die bedeutenoften Autoritäten des Rabbinis= mus, als 3. B. Saadja Gaon u. a. m. fich bewogen fühlten, ihre Angriffe auf das rabbinische Judentum durch Wort und Schrift zu widerlegen und zurück= zuweisen. Sämtliche gegnerischen Lehren, Gesete und Proteste ber Samaritaner, Sadducäer, Boöthufäer und anderer Sekten, bie man für überwunden hielt, wurden nun von den Karäern hervorgesucht und zusammeugestellt, woraus sie sich die Bausteine zur Aufführung ihres Religionsbaues holten. Aber diese ganze Erhebung der Karäer mit ihren Protesten gegen den Rabbinismuns und mit der Auf= führung ihres eigenen Religionsbaues war in Bezug auf die Gesetzespraxis mehr ein Ruchschritt als ein Fortschritt. Jene Erleichterungen in der Gesetsvollziehung, die sür Dispensation vom Geset und zur zeitweisen Gesetsaufhebung fleigerte, die der Rabbinismus geschaffen und den Weg des möglichen Ausgleichs ber Gesetgeserfüllung mit ben Anfprüchen ber verschiedenen Beit= und Ortsverhält= n'ffe angegeben, hat der Karaismus als unbefugt, gesetswid ig erklärt und zurück= gewiesen. Das war ein Schlag gegen sich jelbst, ein Uebel, welches diese Sekte trop ber großen Thätigkeit ihrer Lehrer und Vertreter und ihres ichnellen Auf= blühens ein Sinken und allmähliches Dahinwelken bereiten mußte. Doch dürfen wir auch nicht bas Gute verschweigen, welches bie Rämpfe ber Raräer gegen ben Rabbinismus geschaffen haben. Infolge ihrer Verwerfung ber Tradition und ber traditionellen Schriftauslegung erhielt die freie, selbständige Bibelforschung und

<sup>1</sup>) Dukes, Beiträge II, S. 26. <sup>9</sup>) Daselbst nach einem Citat von Jephet. <sup>2</sup>) Daselbst ein Citat von Benjamin ben Jephet. <sup>4</sup>) Lit. R. 34. <sup>5</sup>) Daselbst. Citat, S. 29.

Digitized by Google

t

Schrifterklärung bedeutenden Borfcub. Es wurde nun auch bei ben Rabbaniten bas Studium des biblischen Schrifttums eifriger betrieben, die Raräer follten mit ihren eigenen Baffen befämpft werden -, und bas war für beibe Teile von nicht geringer Bichtigkeit. Ferner erkannte bas rabbinische Jubentum bas Gefahr= volle jener wilben Auswüchse in den Lehren und Aussprüchen ber myftifchen Agada (f. b. A.) im talmubischen Schrifttume von der grobfinnlichen Bermenschlichung Gottes, ben phantastischen Spielereien in den Engel- und Geister-angaben, welche die Raräer in ihren Schriften gegen die Rabbiniten (f. weiter) zur Beichnung ber rabbinischen Religionslehren als untermijcht von Aberglauben vorführten und verlachten. Es bemühten fich nun bie Rabbiniften, diefelben als Allegorien zu erklären ober richtiger, fie als frembe Eindringlinge barzuftellen und als unjubisch zu bezeichnen.') Auch innerhalb bes Raräismus waren bie Religions= gefete, wenn auch burch ihn bie Gefeteserleichterungen bes Rabbinismus gurudgewiesen wurden, nicht immer erschwerend, vielmehr erhielt von ihm auch die Gesetzeraris viele Erleichterungen, als 3. B. in Bezug auf das Gesetz ver Beschneidung, der Schaufäden, der Tephillin, der Pfostenschrift, Mesusa, der Verbote des Genusses von Fleisch mit Milch, des Gebotes des Feststraufes, Lulab und Ethrog, am Laubhuttenfeste, ber Feier des zweiten Festtages, ber nicht gefeiert murbe, ebenso ber nichtfeier bes Chanutafeftes u. a. m., über welche wir auf ben nachfolgenden Teil verweifen. III. Eigener Religionsausbau, Verwerfung ber rabbinischen Befegesauslegung, auch der Erleichterung, Dispenfationen und zeitweifen Aufhebungen, fowie ber Mehrung und Min= berung bes Gefetes im Rabbinismus nebst bessen Institutionen für bas religiofe und fociale Leben. Der Ausbau ber Lehre und bes Gefetes ber Schrift für bas religiose Leben ber Karäer geschieht hier auf Grund einer felbständigen Eregese mit Ausschluß ber talmudischen Auslegung und ber rabbinischen Bestimmungen. Die allgemeinen Normen hierzu waren: 1. bie Schrift; 2. bie Schlußfolgerung der Analogie, mga, Bergleichung und 3. ber vererbte Gebrauch, bas Bertommen, סבל הירושה ober מבל הירושה 'Sofeph ben Roa (am Ende bes 9. Jahrhunderts) ftellt folgende brei Normen auf: 1. bie Schrift; 2. das übereinstimmende herfommen und 3. die Schlußfolgerung der Analogie, Betesch. Dagegen spricht Sahal ben Mazlinch (940) von vier Normen: 1. das Wortverständnis ber Schrift; 2. die Spekulation; 3. die Schlußfolgerung, gekeich, des Bergleichs und 4. die Uebereinstimmung der Gesamtheit.3) Doch war dieser Ausbau des Religionsgesetses, wie er uns gegenwärtig in bem Schrifttum der Raräer vorliegt, nicht das Werk eines Gelehrten, nicht des Stifters der Raräer= fette "Anan" allein, fondern ift bas Refumee fast famtlicher faraifchen Gelehrten ber ersten 4 Jahrhunderte nach der Entstehung des Karäismus, welches verschiedene Beschichtsphafen durchgemacht und oft auch weitgehende Spaltungen innerhalb ber Raräer hatte. Die aufgestellten Gesetse in diesem Religionsausbau sind antirabbinisch; fie negieren ben gangen Gefetesausbau bes Rabbinismus (f. b. A.), ber als illegal betrachtet wird, und stellen gegen ihn ben angeblich rechtmäßigen auf, ben fie als die Wiederaufrichtung des echten Judentums ausgeben. Wir führen hier diefe taräischen Religionsgesetze in ihrem Gegensatze zum Rabbinismus einzeln an. 1. Die Bestimmung des Neumondstages, nach welchem die Festtage zu feiern find, foll nach dem Sichtbarwerden ber Neumondssichel am gimmel geschehen, baburch war bie Abschaffung ber feit ber Mitte bes vierten Jahrhunderts burch ben

<sup>1)</sup> Siehe: "Agada" in Supplement I. So von Saadja Gaon und später von Moses Maimonides. ) Nach der larälichen Schrift אפריון. Leipzig, Neubauer, 1866. 3) Bergl. über beide Eschol Hatopher von Jehuda Hadassi No. 168 und 169.

Patriarchen Hillel II eingeführten Ralenderberechnung zur Bestimmung ber Neumondstage und der Feste nach ihnen ausgesprochen.<sup>1</sup>) 2. Bei der Feier der Feste fommt nur der erste Lag in Betracht, der zweite Lag foll nicht mehr festlich ge= feiert werben, gegen die rabbinische Anordnung ber Feier des zweiten Festtages.2) 3. Das Sabbatgefet. In ber Angabe desfelben fehen wir fämtliche rabbinifche Bestimmungen zur Erleichterung ber ftrengen Sabbatgesete aufgehoben. Bon benfelben nennen wir: a) das Tragen von Gegenständen auf ben Stragen ober außerhalb bes Haufes, welches die Rabbiner erlaubten, wenn ein Seil (Erub) um die Stadt gezogen ist; ferner erlaubten fie am Sabbat eine Strede von 2000 Ellen zu gehen, was die Raräer nach dem Wortfinne von 2. Mof. 11, 29: "Beder foll an feiner Stelle bleiben" verbieten; c) die Rabbiner gestatteten jede Arbeit für den Israeliten durch einen Nichtjuden. So lassen sie von Nichtjuden am Sabbat die Oefen heizen u. a. m., was ebenfalls bei den Raräern unterfagt wird; d) bie ältern Raräer er= lauben nicht, daß ein Licht, das vor Sabbateingang angezündet wurde, Freitag nachts fortbrenne, aber ihre fpätern Gelehrten haben bies erlaubt. 4. Das Defachfeft. Gleich ben Sabducäern bestimmen auch sie die Zeit zur Darbringung des Passahichlammes nach ihrer Erklärung des biblischen Ausdruckes 2. D. 12, 6 "zwischen den Abenden" בין הערבים, wo die Sonne ganz vom Horizont geschwunden ist, gegen die Rabbiner, welche diefen Ausdruck auf die Zeit deuten, wo die Sonne ihren höhe= punkt von Mittag ab verlassen und sich dem Untergang zuneigt.3) 5. Das Wochen= jest. Dasselbe ist von Morgen des Cabbats", 3. Mos. 23, 16, wörtlich.") 6. Das Neujahrsteft, der 1. Tag des 7. Monats, wird gegen die Rabbiner nicht als Neujahrstag, ebenso nicht als Tag des Lärmblasens, sondern nur als Bettag, Bußtag gefeiert. Das Blasen auf einem Horn findet nicht flatt. **Awei** Lage feiern fie biefes Fest in den Fällen, wenn der Neumond nicht sichtbar ift und 3weifel stattfinden. 7. Das Versöhnungsfest am 10. dieses Monats wird gleich ben Rabbiniten gefeiert durch Fasten und Beten. 8. Das Hüttenfest, ben 15. biefes Monats wird 7 Tage und am 8. das Schlußfest gefeiert. Den Festftrauß: Palme und Ethrog halten sie nicht in der hand. Doch wohnen sie in hutten, als Symbol der Wechselfälle des Lebens. 9. Das Purimfest. Den Fasttag Efter halten fie nicht, er ift im Efterbuche nicht befohlen. 10. Das Chanukafest wird nicht gefeiert.5) 11. Die Beschneibung. Gegen die Gesetze ber Rabbinen bestimmen die Karäer, daß die Entfernung der Vorhaut, in den Fällen wo dies ichon von felbst bei der Geburt da ift, unnötig geworden, es findet ba feine Beschneibung ftatt. 12. Das Gebot von ben Schaufäben, ציצית, foll gegen die Rabbiniten vollzogen werden; an jedem Zipfel des viereckigen Bewandes follen fechs Fäben hängen, unter benen sich ein Faden himmelblauer Farbe befinden muß, das sie beim Gebete tragen. 13. Die Gebote von den Lephillin (f. d. A.) und Mesusa (f. d. A.), Pjostenschrift, in 5. M. 11, 20 fassen fie in figurlichem Sinne auf, daß man sich ber Gottesgegenwart stets erinnern foll, daher sie in wörtlichem Sinne nicht vollzogen werden. 14. Das Gebet. Das Gebot zu beten finden fie in den Borten: "Ihr follet dem Ewigen, eurem Gott, dienen" (5. Dl. 10, 12). Die Zeit für dasselbe ist die der Opferdarbringung im Tempel: Morgens und Abends. 15. Gesete über Reinheit und Ber=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe: "Kalender" und "Neumond". <sup>9</sup>) Siehe: "Zweiter Festiag". <sup>3</sup>) Siehe: "Sadducäer". <sup>4</sup>) Daselbst. <sup>5</sup>) Die Sadducäer (s. d.) trennten sich von den Hasmonäern, baher fie dieses Fest nicht feierten; ebenso die Karäer, die sich für die leiblichen Nachtommen der Sadducäer halten.

unreinigungsfälle. Diefelben ftanben mit den Gefeten ber Opfer, bes Befuchs bes Tempels in Jerufalem und dem Genuffe ber Bebe, Trich, ber Opferteile u. a. m. in engstem Zusammenhang. Rach ber Berftörung bes Tempels in Serufalem und bein Aufhören bes Opferfultus haben diefelben nach ber Lehre des Rabbinismus keine Bedeutung mehr, daher sie nicht mehr beobachtet zu werden בטלה טומאה וטהרה. Die Raräer bagegen halten biefelben uoch brauchen. aufrecht und vollziehen sie. Die Wiedereinführung berfelben geschab burch den faräischen Gelehrten Niffi ben Noah. 16. Die Speifegefete. Bon denfelben heben wir die wörtliche Deutung des Gesets: "Du sollst nicht das Zicklein in der Milch seiner Mutter kochen" (2. Mos. 34, 14; 5. M. 14, 21), hervor, daß hier nur bas Busammenkochen des Bidleins in der Muttermilch gemeint fei, aus welchem tein allgemeines Verbot für Rochen und Effen des Fleisches mit Milch, wie bie Rabainen wollen, refultiert werden tann. Auch das Gefet von der Siftader beim Bieh erklären fie nur als Brauch, ber beobachtet werden foll. 17. Die Chegefete. Von benfelben erscheint uns wichtig die Deutung der Karäer des Gesets von der Schwagerehe in 4. M. 25, 5, das scheinbar mit 3. Mos. 18, 6, wo die Schwägerin zu heiraten verboten wird, im Biderspruche fteht. Die Raräer beuten baber ben Ausbruck "Achim", Nicht auf "Brüder", fondern auf "Berwandte", daß Anverwandte verpflichtet find, die Bitwe zu beiraten, um den Namen bes Erblaffers ju erhalten. Als Beweis ju biefer Gefetesbeutung berufen fie fich auf Ruth und Boas (f. d. A.) im Buche Ruth. Sie behaupten ferner, daß das ganze Gesetz nicht außerhalb Palästinas vollzogen zu werden braucht; alfo gegen bie Rabbiner, welche unter "Adim" wirkliche Brüder verstehen, fobaft die Disvensation von diesem Befete burch ben Aft ber "Chaliza" (f. b. A.) vorzunehmen fei. Die Cheschließung geschieht durch: 1. die Morgengabe; 2. die gegenseitige Einwilligung und 3. den fcbriftlichen Vertrag. Die Chescheidung barf nach 5. Mol. 24, 1 nur gestattet werben, wenn wirklich eine Schandthat vorliegt - gang im Sinne ber Deutung von ערות דבר von Samai.") Belches bie Inftitutionen, Erleichterungen, Dispensationen und Aufhebungen des Gesetes im Rabbinismus find, gegen welche ber Raraismus protestiert hat, darüber verweisen wir, um nicht zu wiederholen, auf den Artikel "Rabbinismus". Mehreres von ber Geschichte und Litteratur ber Raräer haben wir in unferer Arbeit "Die Raräer", abgebruckt in dem zweiten Teil ber Geschichte ber Rabbinischen Litteratur von Binter und Bünsche, Trier 1894, behandelt, auf die wir hier verweisen. VI. Dogmen und Lehren. An. der Aufstellung von Glaubensartikeln und deren Lehren find die Raräer, wenn wir von ihrer Polemit gegen bie Lehren der mystischen Agaba im talmudischen Schrifttum absehen, dem Wefen nach in auffallender Uebereinstimmung mit den Lehren und Dogmen bes Rabbinismus, fo daß die Annahme ber Gelehrten (fiebe oben), die Karäer sind die leiblichen Nachkommen der Sadducäer, ober wenigstens bie Wieberaufrichter bes Sabducäismus in Bezug auf die Dogmen und beren Lehren undurchführbar erscheint. Diese Dogmen und Lehren find: a) Die Welt mit ihren Befen find erschaffen, was jede Borweltlichkeit berfelben negiert. Siermit bekämpfen sie bie mystisch-agabischen Angaben von ber Borweltlichkeit ber fieben Gegenstände: bes Gottesthrones, ber Thora, des Meffiasnamens, bes Tempels u. a. m., welche übrigens auch von den Rabbinern in allegorischem Sinne gedeutet werden.2) b) Es ift ein Schöpfer, ber weber felbft geschaffen murbe, noch fich erschaffen hat. c) Diefes Wefen hat teine Bestalt, ift eins in jeder Beziehung und keinem der Wesen in der Welt ähnlich.3) Hadassifi4) will, daß

<sup>1</sup>) Siehe: "Scheidung". <sup>9</sup>) Hadassi in Eichkol 40 ff. <sup>3</sup>) Daselbst und Alph. 65. <sup>4</sup>) Daselbst, Alph. 66-69. alle in der Bibel von Gott gebrauchten anthropophormystischen Ausbrücke bildlich aufgefast werben, eine Lehre, zu ber fich auch die Rabbiner bekennen; er lehrte: Bott fleigt weder herab, noch hinauf, fist nicht und fleht nicht, hat auch nicht mit Dofe und ben Propheten gesprochen, fie vernahmen nur bie Stimme;1) er eiferte gegen die Vermenschlichung Gottes in der mystischen Agaba, boch haben fich gegen dieselbe ebenfalls die bedeutenbsten Tanaim als 3. B. R. Joje (f. d. A.) und andere ertlärt. Bergl.: "Offenbarung" und "Eigenschaften Gottes". d) Gott hat unfern Lehrer Mofes gefandt und alle andern Propheten.2) é) Gott hat durch Mofe die Thora geoffenbart, welche überall bie unbebingte Bahrheit enthält.3) Diefe Thora reicht volltommen für unfer Berftändnis aus, und es bebarf ber Israelit nicht eines mündlichen Gesets, Tradition, zu ihrer Erklärung. Dasselbe ift gegen ben Glauben ber Rabbiner an ein Mofe mitgeoffenbartes, mündliches Gefet.<sup>4</sup>) f) Jedes Israeliten Pflicht ift die Erlernung ber Thora in ihrer Urfprache und zwar mit Berständnis ber Sprache und ber richtigen Auslegung.5) Dieje Auslegung ift zweierlei: 1. in bildlichem Sinne ober 2. in wörtlicher Auffaffung.6) "g) Auch ben übrigen Propheten hat fich Gott geoffenbart und zwar jedem in befonderm Berufe. Rach bem Aufhören ber Propheten traten die Beisen an deren Stelle, benen man gleiche Berehrung schuldet, doch weder der Prophet, noch der Weise barf das Gesetz vermehren oder vermindern. h) Am Tage des Gerichts wird Gott Nach Einigen wird diefe Belebung auch den die Toten beleben laffen. menschlichen Rörper treffen, ber nicht wieder sterben foll; andere jedoch sprechen nur von bem Geelenleben des Menichen. Der Lohn besteht bann aus dem Ein= jug berfelben in Eden jur ewigen Seligkeit, und die Strafe ift ein ewiges Somachten und unbefriedigte Sehnsucht. Diefer Glaubensartikel ift ber auffallendste, da derfelbe ein Bruch mit bem Cadducaismus ift, als beffen Rachfolger ber Raraismus gehalten wird. i) Gott vergilt jedem nach seinem Thun und Verbienst. k) Gott wird die Israeliten aus dem Exile erlöfen und ihnen den Messias, Sohn Davids, senden. Dersche wird König und Messias zugleich sein, oder es kommt mit ihm der Prophet Eliahu (f. d. A.). Der Messias wird nach Bestiegung der Feinde den Tempel auf Zion wieder erbauen lassen und den jüdischen Staat herstellen. Die Zeit seiner Antunft tann nicht berechnet werden. Aber die Hoffnung ist für die Erhaltung Israels und des nabweisbar. VII. Geschichte und Charakteristisches des Die Bildung der ersten Vereinigung der Karäer gegen den Bottesdienstes unabweisbar. Raräismus. Rabbinismus geschah durch Anan ben David 750, wie bereits angegeben, in Bag= dad. Aber die Karaim wanderten mit Anan, wegen Beengung ihrer Birkfamkeit und Ausbreitung, bald nach Jerufalem, wo sie eine gewisse Blüte, verbunden mit einer Ausbreitung nach Aegypten, Rabira, erreichten. 3mei Jahrhunderte fpäter ift Ronftantinopel der Sit ihrer hauptvertreter, wo ihre miffenschaftliche Thätig= keit und weitere Ausbreitung an Bedeutung zunimmt. Es dürfte für die Runde ihrer fernern Geschichte die geschichtlichen Angaben über die Raräer bes Gelehrten Salman ben Zerucham, des Hauptvertreters der Karäer im 10. Jahrhundert (910—950), hier wiederzugeben von Interesse fein. In seinem Pfalmkommentar Pfalm 69, 1 fagt er: "Die Karaim sind nicht die Zadukim (Sadducäer), sondern die wahrhaft Frommen, (Zaddikim) der jüdischen Gemeinde, die in der Schrift durch "weiße Lilien", "voller Weintrauben", "purpurne Granatfrüchte" (Pf. 60, 1) als die Genoffenschaft ber Thoraverehrer versinnbildlicht werden. Dieje Lilien

<sup>1</sup>) Dajelbft 48—49. <sup>9</sup>) Dajelbft. <sup>9</sup>) Hadassi baselbst 131 und 132. <sup>4</sup>) Stehe: "Tradition". <sup>4</sup>) Hadassi bas. 33 und 163. <sup>9</sup>) Daselbst. 0,

Digitized by Google

8

erblühten, ba ber Winter (Hoheslied 2, 11), b. i. die talmubische Entwicklung, vorüber war; es erschien die fromme Gemeinde der Karäer in der Periode des vierten Reiches (Daniel 7, 23), von allen Reichen verschieden, welche bie gange Erde verzehrt; fie zertritt und zermalmt zur Beit des kleinen Hornes (Daniel 7, 8), beffen Augen gleich Menschenaugen und beffen Mund vermeffen redet. Es hatte das Raräertum von seinem ersten Auftreten an bis heute verschiedene Entwicklungsphasen durchzumachen, von denen die folgende stets die vorhergehende an Bebeutung und Energie übertraf, bis ber Neft fich vollftandig enthüllte. In ber Bhafe bes Höhepunktes des Islams, des vierten Reiches (bei Daniel 7, 23) erschien im Jahre 750 Anan und erweckte bie Bergen feiner Glaubensgenoffen; er öffnete ihre Augen, daß sie fehnsuchtsvoll nach der geschriebenen Thora schauten und eifrig mit bem Studium derfelben zu befaffen ftrebten; benn bei den Rabbaniten, infolge bes Brauches, fich ftets mit dem Talmud, aber nicht mit ber Schrift zu beschäftigen, war die schriftliche geoffenbarte Lehre völlig der Vergeffenheit anheimgefallen. Nach Anan trat Benjamin Nehawendi (800-830) auf; er bildete eine neue Ent= widlungsphase. Er entbedte neue Dinge, die Anan unbekannt waren, weil er in feinen Lehren noch immer ben Rabbaniten nachfolgte. Rach ihm trat die britte Entwidlungsphase bes Raräismus ein, wo in Bezug auf bie Gebote ber Schrift manche Aenderung erfolgte. Es ftanden bald dazu die Männer von Often und Westen auf, die eine Kräftigung ber Religion durch das Studium ber Philosophie anstrebten, in Serufalem wohnten und die Güter der Welt verachteten. Es find dies die gegenwärtigen Frommen baselbst, in welchen sich ber edle Reft offenbart, ihnen schließen sich die an, welche die Gesetze der Thora befolgen". Mehreres der Geschichte der Karäer und ihres Schrifttums haben wir in einer besondern Arbeit "Die Raraer", abgedruckt in ber Geschichte ber rabbinischen Litteratur von Bunfche und Winter (Trier 1894, Sigmund Mayer), behandelt, auf die wir hier, um jede Bieberholung zu vermeiden, hinweisen. Als charakteristisches des Raräismus stellen wir hier einige Büge feiner Schrifteregeje Bährend berfelbe einerfeits fo fehr an bent Buchstaben hängt, daß er das auf. Verbot des Feueranzündens am Sabbat (2. Mos. 35, 3), auf jede Benutzung des Feuers und bes Lichtes am Sabbat, auch bei ber Dfenheizung burch einen Richtjuden, auch wenn bas Licht oder die Heizung vor Eintritt des Sabbats geschehen, beachtet wiffen will; ebenso bas förperliche Vergeltungsrecht (2. Mos. 21, 24; 3. Dof. 24, 19) nach feinem buchftäblichen Sinne zu handhaben befiehlt, läßt er sich andererseits nicht abhalten, selbst mancher Religionsvorschrift der Thora eine finnbildliche Bedeutung zu geben, und daher die herkömmliche Beobachtung der= felben, für eine Ruthat der Rabbiniten zu erflären. 2Bir erinnern an die Gesete ber Pfostenschrift, Mesusa (f. d. A.) und ber Philakterien (s. Tephillin) in 2. Mos. 13, 9) u. a. m., die von ihm symbolisch gedeutet werden, sodaß von der Vollziehung derselben abgesehen wird.<sup>1</sup>) Nicht minder inkonsequent sind die faräischen Gelehrten in der Benutzung vortalmudischer Quellen bei ihrer Gesetes auslegung2), wenn fie auch die entschiedenen Gegner des Rabbinismus fein wollen. Dagegen sehen wir sie in ungeschwächter Bitterkeit bei der Erwiderung der ihnen zugefügten Unbillen. Die Vertreter ber Hochschulen in Sura und Bumbadita verhängten über bie Raräer ben Bann. Sie ermiderten biefe Unbill, daß sie ftreng verboten, jede Ghe mit den Rabbaniten einzugehen, an ihrer Lafel teilzunehmen, am Sabbat das Haus derfelben zu betreten u. a. m.3)



 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe oben. 9 Siehe: Beiß, Geschichte der Tradition, Band 4, S. 88–89.
 <sup>3</sup>) Hadassi Eschkol No. 179,

Betten, auconc, Callenwefen, Settiererei, auconc, arcin. In der Religionsgeschichte des Judentums bezeichnet diefe Benennung jede religiofe Sonder= richtung, deren Angehörige sich zu einerlei Religionslehren und Geseten bekennen, bie von den der andern jüdischen Peligionsgenoffen abweichen und von diefen als Irrlehren angesehen und bekänpft werden. Die freie Forschung, die Denk- und Lehrfreiheit im (f. b. A.) im Judentume, Die bem Israeliten gestattet, gemiffermaßen es ihm zur Pflicht macht, in ben Lehren und Gefeten feines religiofen Schrifttums ju forfchen und über dieselben nachzudenten, brachte, wie bies nicht anders möglich war, eine Berschiedenheit in der Auffaffung derfelben hervor. Dieje Berichiedenheit der Auffaffung der Lehren und Gejete unter den Bekennern ber judischen Religion führte im zweiten judischen Staatsleben und nach demselben ju Bereinigungen, Bereinen, ber Religionsgenoffen gleicher Lehr= und Denkweise, aus beren Mitte verschiedene Sekten, religiofe Sonderrichtungen im Judentume hervorgingen, die sich bald zu besondern Religionsgemeinden konstituierten. Die frühere Einheit des judischen Religionsbekenntniffes war vernichtet. Der Mosais= mus war sich bei ber Proklamierung ber freien Forschung, der freien Lehr= und Denkweife (f. b. A.) dieser Folgen wohl bewußt und bestimmte die Einsetzung eines Obergerichts (f. b. A.), das über die ftreitigen Gesetsauffaffungen ent= scheiden follte. Auch der Rabbinismus (f. d. A.) späterer Zeit lehrte, daß dem biffentierenden Gelehrten, זקן ממרה, zwar erlaubt fei, feine abweichenden Lehren und Gefetesauslegungen im Rreife feiner Jünger vorzutragen, aber verbot ihm, wenn er feine Jünger nach denselben auch zu handeln ermahnte, und so aus der Theorie in die Praris überging.1) Doch vermochte alles dies nicht die einmal freigegebene Selbstforschung in ber Gestaltung ihrer Resultate einzubämmen. Man blieb nicht bei ber Theorie ftehen, es bildeten fich Sekten, Bereinigungen ber An= gehörigen jeder Sonderrichtung, bie im talmudischen Schrifttume mit dem namen "Minin", Arten, Abarten, Sektierer, belegt wurden. Diefer Benennung für "Sekten" folgte die spezielle Einzelbezeichnung berfelben, aber in korrumpierter Weife. Es nannten die Pharifäer (f. d. A.) ihre Gegner, die Gesetzegerechten, die Zaddikim (f. d. A.) "Jaddukim" Sadducäer (f. d. A.), wieder belegten diese ihre Gegner, bie Bharifäer (f. b. A.), "Parifchim", Errura, bie Abfonderer, mit bem Ramen "Berufchim", Eringe, Ausgefonderte, Sonderlinge. Bir fprechen erft: 1. von ben

**Camaritanern oder Kuthäern.** Es ist die älteste Sekte unter den Juden, die im talmudischen Schrifttume "Ruthim", DD, Ruthäer, heißt. Man versteht darunter das Mischvolt in der Landschaft Samariens in Palästina, das nach der Eroberung und Auslösung des Zehnstämmereiches (s. d. A.) aus der Verschmelzung der dort zurückgebliebenen Isracliten mit den durch Salmanassar dahin verpflanzten heidnischen Bölkerschaften aus Babel, Rutha, Ava, Hamanassar vahin verpflanzten heidnischen Bölkerschaften aus Babel, Rutha, Ava, Hamanassar vahin verpflanzten heidnischen Bölkerschaften aus Babel, Rutha, Ava, Hamanassar vahin verpflanzten heidnischen Bölkerschaften aus Babel, Rutha, Ava, Hamanassar vahin verpflanzten heidnischen Bölkerschaften aus Babel, Rutha, Ava, Hamanassar vahin verpflanzten heidnischen Bölkerschaften aus Babel, Rutha, Ava, Hamanassar vahin verpflanzten heidnischen Bölkerschaften aus Babel, Rutha, Ava, Hamanssar vahin verpflanzten heidnischen Bölkerschaften aus Babel, Rutha, Ava, Hamanssar vahis verpflanzten heidnischen Bölkerschaften aus Babel, Rutha, Ava, Hamanssar vahischen Beisen beissten sollterschaften aus Babel, Rutha, Ava, Hamanssar vahischen Beisen Beisen sollterschaften aus Babel, Rutha, Ava, Hamanssar vahischen Beisen sollters vom Heisen aus Babel, Rutha, Ava, Hamanssar solltes an, boch behielten sollterschaften aus Babel, Rutha, Es war bie erste bim spätern Ausbau des rabbinischen Judentums bildeten. Es war die erste Stefte, welche gegen die Absonderungsgesetz und Trennungsanstalten des jüdischen Bolkes von den andern Bölkern, wie dieselben durch die Hauen in Abteilung I und H diese von den andern Lempel konstituterte. Bir haben in Abteilung I und H dieser Real-Encyclopädie, Artikel "Samaritaner", aussschlich über die Geschichte und die Lehren dieser Sekte gesprochen und bitten, dasselbe dort nachzulesen.

<sup>1)</sup> Siehe : "Diffentierender Gelehrter".

2. Die Chassibim, חמרים, bie Frommen, Alfüdäer, ober wie sie später hießen, bie ersten Chassibin, המרים הראשונים, bie Frommen der Vorzeit. Bir haben in den Artikeln: "Chassibin", "Essäer" und "Bharisäer" aussührlich über die Sette der "Chassibäer" in der makkadäschen und nachmakkadäschen Zeit gesprochen und bemerken hier nur, daß wir die Chassibilit, die zu den Bharisäern gehörten und einen Bestandteil des Pharisäertums bildeten, von den Chassibilit, die sich nicht mit ihnen vereinigten und gleich den Sadducäern Gegner derselben waren, 1) zu unterscheiden haben. Die Sister, von denen wir später sprechen werden, gingen aus den Chassibilitäern hervor, die nicht zu den Pharisäern gehörten. In der Mitte der Pharisäer (s. d. A.) bildeten die Chassibilit wie ertremste Rich= tung derselben,<sup>2</sup>) zu der sich die bedeutendsten Volks- und Sestehrer, als z. B. R. Altiba u. a. m. bekannten.

3. Die Henisten, D. K. Diesen Namen führte jene Partei unter ben Juden Palästinas, die unter der griechisch-sprischen Herrschaft nach einer Verschmelzung des Judentums mit dem griechischen Heisen Serischaft nach einer Verschmelzung griechisch-sheidnischer Sitten und Ausschlehum ftrebte und so durch Einführung griechisch-sheidnischer Sitten und Ausschlehung der jüdischen Religionsgesetze als Zerstörer der Religion ihrer Bäter in der Geschichte des Judentums gebrandmarkt wurden. Aussüchrliches über dieselben bringt der Artikel "Helle= nisten" in der Abteilung II dieser Real=Encyclopädie. Bon denselben unter= scheiden wir die jüdischen Hellenisten in Alexandrien (s. d. A.) u. a. a. D. in Aegypten, Palästina und Syrien, die ein reiches Schriftum über die Lehren, Gesetz und Geschichte des Judentums in griechischer Sprache absachten und so bedeutendes zur Verherrlichung und Ausbreitung des jüdischen Gottesglaubens unter die gebildeten Richtjuden Vorberassens und Roms u. a. D. geleistet haben. Von der Wärdigung und Husbreitung des jüdischen Sottesglaubens unter die gebildeten Richtjuden überhaupt, von seiten der zusten, sotses Griechentums unter den Juden überhaupt, von seiten der jüdischen Volkes und Geseslehrer in Palästina haben wir in dem Artikel "Griechentum" gesprochen und bitten, dasselbe. dort nachzulesen.<sup>3</sup>

4. **Jaddilim**, Dryr, Gesetsgerechte. Diefelben bildeten kurz vor der makkadäischen Erhebung die mittlere Richtung zwischen den zwei extremen Parteien unter den Juden Palästinas, den Hellenisten (s. d. U.), welche auf radikale Gellenisserung der Juden durch Abschaffung des jüdischen Gottesglaubens drangen und den Chassikäern, Chassikäm, die kein Jota vom jüdischen Gesets danden Bräuchen der Juden aufgeben wollten und das ganze Judentum in allen seinen Bestandteilen geschützt und erhalten wissen wollten. Die Zaddikim, die Gesetsgerechten, an deren Spite die Hohenpriester Simon der Gerechte (s. A.), Simon II. (129–199) und Onias III. standen, hatten zu ihrem Grundsake, der hellenistischen Zeitströmung soweit nachzugeben, wie weit sich dieses mit der Aufrechthaltung des Gesets verträgt, ein Mehr gebe es nicht. Wir haben in dem Artikel "Sadducäer und Pharisäer" nachgewiesen, daß auch diese Bestensiten vereinigten, aber nach Bestegung ber Eyrer und Riederwerfung der abtrünnigen Hellenisten sich größen Teils wieder von den Chassikaern wegen deren Geserschwerungen und anderer verschiedener Bräuche treunten und



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Es waren dies die "Essäter", die "Toble Schachrit" (s. d. A.) u. a. m., die wir in dem Artikel "Essäter" genannt und aussführlich in einzelnen Artikeln beiprochen haben. Siehe auch den Artikel "Choni Maagal", bekannter "Chassibi", vielleicht Essäter, dem Simon Sohn Schetach mit dem Bann gedroht habe. ") Siehe: "Chassibit". ") Vergleiche hierzu noch die Artikel: "Septuaginta", "Artstäas", "Artstobul", "Bhilo ber Alexandriner", Josepus Flavius, "Religionsphilosophie", "Religionsgespräche", "Ethik, philosophisce", "Rom", "Alexandriner", "Ausbreitung des Judentums" und "Das Judentum im Dienste ber Menscheit".

eine eigene Sekte bildeten, die gegen die Neuerungen von Lehren, Gesets= erschwerungen der Pharifäer protestierten. In den Artikeln "Jaddikim" und "Sadducäer" sprechen wir von den Lehren der Sadducäer und deren Kämpse gegen die Pharifäer, auf den wir hier verweisen.

5. Bharifäer, פרישים, Abfonderer; auch Peruschim, פרישים, Abgefon= Nachft ben Chaffibäern, Chaffibinn (f. b. A.) in ber mattabäifchen berte. Beit waren es fpäter die Pharifäer (f. d. A.), die fich burch große Frömmigkeit und ftrenge Befeglichteit auszeichneten und für bie Aufrechthaltung bes Religions= gefetes überhaupt in allen feinen Teilen gegen bie leichtere handhabung bes= felben bei verschiedenen Klaffen bes judischen Boltes in Palästina und anderen Gegenden eintraten. In den Artikeln: "Chafsidäer" und "Pharifäer" haben wir über die Thitigkeit und Lebensweise dieser zwei Sekten ausführlich gesprochen und wollen hier noch einiges von den Pharifäern nachtragen. Die erfte Gr= wähnung ber Pharifäer im talmubischen Schrifttume geschieht in den Berichten aus der Zeit Johann Hyrkans (f. d. A.) von 135 bis 106. Es gehörten damals ju ben Pharifäern die angesehensten Bolts- und Gesetsehrer, bie Chaffidäer diefer Zeit, ein großer Teil des Bolkes u. a. m., sodaß sie darauf gegen 80, vor der Aussölung des jüdischen Staates durch Titus, das Judentum in Palästina repräsentierten. Von ihrer Entstehung und Bildung wissen wir nur, daß unter Johann Hyrkan die Bildung des Chaberbundes (f. d. A.) mit seinen verschiedenen Abstussungen vor sich ging, der die Absonderung vom Landvolke "Am Haarez" (f. d. A.) zur Folge hatte. Man hielt das Landvolk als ben Teil, ber es mit der Gesetzevollziehung nicht genau nahm, und sonderte sich von ihm ab. Dieje fich Absondernden erhielten von ba ab ben Ramen "Pharifäer" oder, wie das Landvolk sie nannte: "Peruschim", die Abgesonderten oder Auss geschiedenen. Unter sich nannten sich die Pharisäer "Genossen", "Chaberim", zur gewissenhaften Gesetbesbeobachtung. Diese durch die Bildung des Chaberbundes erfolgte Absonderung von ber ungeschlichen Lebensweife des Landvolkes war eine Biederholung deffen, was schon zur Zeit Esras (f. d. A.) zur Biedereinführung ber gesetlichen Lebensweise unter die Bekenner des jüdischen Glaubens geschah. Bergl. Esra 6, 21; 9, 11; 10, 11; Nehemia 9, 2; 10, 29. Infolge der Umtriebe der judischen Hellenisten, welche auf die Vernichtung der judischen Religionsgesetze hinarbeiteten, hatte die Gesetzesvollziehung unter bem Landvolte in Palästina viel gelitten, fodaß die Bachter bes Gefeses fich wieder zu ber Magregel ber Abfonderung genötigt fahen. Die Entstehung der Benennung "Pharijäer" tann daher erft gegen 130 für diefe Vereinigung erfolgt fein. Die verschiedenen Klassen, Arten und Abarten haben wir in dem Artikel: "Sadducäer und Pharifäer" angegeben. Begner ber Pharifäer waren die Sabbucäer, die Effäer und ein großer Teil des Landvolkes, das wegen feiner feindlichen Stellung zu ben Bolks- und Gesetzes= lehrern den Namen "Am haarez" (f. d. A.), Ungebildeter, Gesetsuntundiger, hieß.

6. Sadducäer, צדוקים, fiche über diefelben die Artikel "Jaddikim" "Sadducäer" und "Bharifäer".

7. Effäer, fiehe Effaer.

8. Jeloten, קנאים, Ranaim, siehe "Beloten".

9. Raraim, Raräer, fiehe Sette ber Raräer.

10. Serene, שרינני, auch Seria, שרינע, 1) Bjeudomefsias (716-721), der feinem nicht unbedeutenden Anhange, meist von Juden aus Syrien, Spanien und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In ber Gutachtensammlung von Mose de Trani Rr. 19 heißt er שריני, aber in beu Gutachten שרינ S. 24 ist dieser Name: שרי צרק.

andern Ländern, ein eigenes Religionsgeset bestimmte, das von dem des talmudischen Judentums start abwich, so daß Serene neben seinem angeblichen Messiastum auch der Stifter einer jüdischen antirabbinischen Sekte ist. Derselbe stammte aus Untergaliläa, wo es in der Rähe des alten Zesreel einen Ort dieses Ramens gab.<sup>1</sup>) Rach dem Beispiele Muhammeds wollte auch er ein Reformator des Judentums sein. Er schaffte den zweiten Feiertag (s. d. A.) ab, verwarf die im talmudischen Schristtum angegebenen Gebetssormeln.<sup>2</sup>) hob die rabbinischen Speisegeses auf.<sup>3</sup>) erlaubte den Wein der Richtjuden zu trinken.<sup>4</sup> ebenso schaffte er ab die traditionellen Scheverbote<sup>5</sup>, der Verwandtschaftsgrade, MUM, auch ließ er nicht den Chefontrakt bei Eheschließungen nach rabbinischen Vestimmungen ansertigen.<sup>6</sup>) Serene erfreute sich eines starken Anhanges; die Juden in Spanien waren entschlossins, ihr Ha und Sut dort zu lassen und sich um den Messager noch als Selte, deren Mitglieder nach vielen Jahren sich einzeln reuevoll ins rabbinische Judentum aufnehmen ließen. Die Gutachtensammlung von Natronni (720) und die von Mose di Trani (gest. 1580) haten mehrere Responsen von den Bedingungen ihres Wiedereintrittes ins rabbinische Zubentum.<sup>7</sup>)

11. **Abu Jifi Obadja**, ACK ew, ebenfalls ein Pseudomefstas (745 bis 755 in Persien, aus der Stadt Issahan. Er verkündete, Gott habe ihn erwedt, die Juden vom Joche der Völker zu befreien. Von seiner Reform kennt man die Nenderung der Gebete, die Ausscheidung des Ehescheidungsgesetzes, ebenso die des Opserkultus, die Einführung der sieben täglichen Bebetszeit; er verbot den Genuty von Fleisch und Wein u. a. m. Seine Anhänger erhielten sich noch im 10. Jahrhundert, sie bildeten eine eigene jüdisch-religiöse Sekte und verehrten ihn als den erschienen Messien.

12. Judhyan ober Jehuda aus Hamadan, 'Firk Filt auch Jehuda der Berfer, 'Firk Filt Filt Beleich um 800 und hielt sich ebenfalls für einen Messias ober messianischen Vorläufer und hat feinem nicht unbedeutenden Anhange eine Reform des Judentums verkündet; er lehrte, das göttliche Wesen dürfe man sich nicht sinnlich oder menschenähnlich vorstellen, die sinnlichen und menschenähnlichen Angaden von Gott soll man allegorisch beuten. Er gebot seinem Anhange vollständige Astese. Seine Anhänger sasten und beteten viel, enthjelten sich von Fleisch und Wesen, schwankend waren sie ber Bestimmung der Festzeiten. Ihr Stister, Jehuda der Perfer, behauptete nämlich, nach der Bibel sind die Foste nach dem Sonnenjahr zu bestimmen. Seine Anhänger haben sich noch lange als eigene Selte unter dem Namen "Judhyaniten" erhalten; sie glaubten selt, er sei nicht gestorben und werde nochmals mit einer neuen Lehre erscheinen.<sup>9</sup>

13. Anräer, richtiger Raraim, קראים, siehe Sette ber Raraer.

14. Sabbationer, כה שבתי צבי, אולה. Anhänger des Pfeudomeffias Cabbathai Zevil (1626—1676), die sich nach dem Uebertritt ihres Meislers zum Islam zu einer Sekte vereinigten und ein eigenes Gemeinwesen nach empfangenen Lehren und Glaubenssätzen bildeten. Wir haben in dem Artikel "Mefstaffe" (in Supplement III, S. 90—93) über den Pseudomessias Sabbathai Zevi ge-

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. E. Ediwarz, baš heilige Land, E. 46. <sup>3</sup>) In bem Gutaditen von Natronal Gäon in Schaare Zedek pag. 24 Nr. 7, 8, 9 und 10 heißt eš: אינם מתפללים תפילה תפילה. <sup>3</sup>) Dajelbft
 <sup>3</sup>) Dajelbft
 <sup>4</sup>) Dajelbft
 <sup>6</sup>) Nafelbft
 <sup>6</sup>) Nafelbft
 <sup>6</sup>) Dafelbft
 <sup>6</sup>)

fcbrieben und wollen hier über ben Fortbestand feiner Anhänger als Sette ber Sabbatianer in der Türkei, Polen, Italien, Desterreich, Holland und Deutsch= land mit ihren Lehren und ihrem Glauben berichten. Der Uebertritt Sabbathais Bevi zum Jelam hat ben Glauben an feine Meffianität bei feinen Anhängern nur erschüttert, aber nicht völlig vernichtet. Seine Sendboten, bie in fast allen von Juden bewohnten größern Städten des türkischen Reiches und Europas Sabbathai Zevi als Meffias verkündeten und ben Glauben an ihn predigten, ermannten sich balb wieder, auch nach ber Ratastrophe feines Uebertrittes zum Islam ihr Werk fortzusegen. In Briefen an die gewonnenen Glaubensgenoffen fuchten fic den Aft des Uebertrittes zum Islam ihres Meffias als mit feiner Meffiassendung durchaus notwendig barzustellen. Go fcbrieb Rathan Gazati, ber sich als Prophet geberdete, in Damaskus an die Juden in Aleppo: "Man werde nicht durch ben Eintritt auffallender Ereigniffe in bem Glauben an ben Meffias entmutigt; es fei alles ein Geheimnis, das bald offenbar werden wird".1) Ein anderer, Canuel Primo, verfündete: "Es mußte alles fo tommen, wie es geschehen. Sabbathai Bevi habe fich gerade durch ben Uebertritt als Meffias bewährt." Es haben schon früher einige Schriften ein tabbalistisches Geheinnis verfündet: "Bie ber erste Erlöfer (Mofe) mehrere gabre am Hofe Pharaos weilen mußte, nicht als Israelit, fondern zum Scheine als Aegypter, ebenfo muffe ber lette Erlöfer an einem heidnischen hofe einige Beit scheinbar im heidnischen Gewande leben, äußer= lich fündhaft, aber innerlich gut. Auch habe Sabbathai die Aufgabe, die ver= lornen Geelen in muhammedanischen Menfchen zu befreien und sie bem Urquell jurückzubringen, wodurch am wirtfamften bas meffianische Reich befördert wird".2) Auf gleiche Weise entfalteten die andern Sendboten, jeber Verfolgung von seiten der Gegner tropend, von neuem ihre Thätigkeit unter vielen irreführenden Ber= heißungen. Hierzu kam, daß Sabbathai aus feinem Stillleben heraustrat und an die Juben die Schrift: "Fünf Beugniffe bes Glaubens"3) fandte, bes Inhalts: 1. Sabbathai bleibe der wahre Erlöser; 2. es wäre ihm leicht, sich als solchen zu bewähren, aber Mitleid mit Israel, daß es dadurch unzählige Leiden durch= jumachen hätte, hält ihn davon ab; 3. er verharre nur in einem Schein= nuhammedanismus, um Tausende und Zehntausende von Nichtjuden zu Israel binüberzuführen". Um Passahfefte 1668, versicherte er, sei er des heiligen Geistes wieder teilhaftig geworden und habe Offenbarungen empfangen. Bon feiten ber Türken erhielt er bie Erlaubnis, auch in den Synagogen zu predigen, da er vorgab, er wolle die Juden zum Islam hinüberführen. Um stärkften wirkte das Auftreten von Abraham Michael Kardoja (geb. 1613, gest. 1706) für Sabbathai Zevi; er lehrte, daß der Abfall des Sabbathai Zevi vom Judentume war, damit er zu den Sündern gezählt werde, um die Sünde des Gögendienstes für Israel abzu= bußen und zu tilgen.4) In diefem Sinne richtete er Sendschreiben an die Juden, um ben Glauben an den Mefsias Sabbathat wieder zu befestigen. So vereinigten fich bie alten Anhänger Sabbathais zu eignen Gemeinschaften und bildeten bie Bon ihren Lehren, Satzungen und Bräuchen heben wir Sette der Sabbatianer. hervor: a) die von Gott. Die Einheit Gottes wird bei Ihnen als eine Zwei= heit und Dreiheit Gottes gelehrt. Aus dem Alten an Tagen (Sott, Urgott), heißt es, ging eine neue göttliche Perfon hervor, welche die Ordnung der Belt wieder= herzustellen vermag, wie fie in bem Plane ber göttlichen Bolltommenheit gelegen. Diese neue, aus dem Urgott emanierte Person ift der heilige König, nämlich ber Meffias, ber ausgebildete Urmensch, Abam Rabmon, ber bas Boje aufzehren und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach Coenen bei Graetz, Bb. 10, Note 3. <sup>3</sup>) Dafelbst. <sup>3</sup>) Graetz, Bb. 10, Note 3, S. 1. <sup>4</sup>) Graetz, X, S. 254.

Die versieaten Gnadenströme wieder in Rluß bringen wird. Der Meffias ift ber wahre Gott, der Erlöfer und Befreier der Welt, der Gott Israels, den alle an-Diefer Gottmeffins habe zwei Naturen, eine männliche und eine beten sollen. weibliche; er vermag infolge feiner höhern Weisheit mehr zu leisten als ber 2Belt= fchöpfer. Bis zum Ericheinen bes Deffias habe ein untergeordneter Engel, Reta: tron (f. d. A.), die Welt und Israel regiert, aber erst mit Sabbathai Zevi gelange die Gottheit zu ihrer Allmacht; Gott habe sich von der Weltherrschaft zurückgezogen und den Messias Sabbathai zum Stellvertreter eingesett. Es seste Samuel Primo, der Sekretär des Messias Sabbathat als Unterschrift: "3ch bin ber Emige, euer Gott".1) b) Das Böje und das Gute. Gleich ber Rabbala Salomo Lurias (f. Rabbala) lautete auch bei ben Sabbatianern die Lehre, daß bas Böfe von dem Ueberftrömen des Göttlichen, weil die Bett die ganze Fülle ber Göttlichkeit nicht ju faffen vermochte, herrühre; es fei Unordnung eingetreten; Butes und Bofes wurde vertauscht und Letteres erhielt die Oberhand. c) Anf= . hebung ber Fasttage und des Gesetes überhaupt. Ersteres wurde in einem Sendschreiben von Samuel Brimo an die Israeliten ausgesprochen. Das felbe lautete: "Der einige und erstgeborene Sohn Gottes Sabbathai 3evi, Meffias und Erlöser des israelitischen Bolkes, allen Söhnen Israels Frieden! Da ihr gewürdigt wurdet, den großen Tag und die Erfüllung bes Gotteswortes burch bie Propheten zu erleben, fo follen eure Rlage und Trauer in Freude und euer Fasten in frohe Tage verwandelt werden. Freuet euch mit Gefang und Lieb und ver= wandelt die Trauer in einen Tag des Jubels, weil ich erschienen bin". Es war btes gang nach der Lehre des Sohars (f. d. A.): "In der meffianischen Zeit werden bie Trauertage in Festtage umgewandelt werden". Sabbathai felbit erflärte ben Fasttag des 17. Tamus als aufgehoben.2) Ebenso wurde in einem Send= fcbreiben an die judischen Gemeinden besohlen, den 9. 216, Tischa Beab, den Geburtstag Cabbathais, als einen Freudentag zu begehen. Sein Plan war, fämtliche Feste auch den Versöhnungstag, abzuschaffen und andere einzusetzen.3) In Bezug auf die Aufhebung aller andern Gesete war die Lehre, welche bem Sohar entnommen wurde, daß zur Gnabenzeit, in der Welt der Ordnung, Utd , Die Gesche bes Judentums von dem Erlaubten und Berbotenen ihre Bedeutung verloren haben. Wir erblicken in allen diefen Anordnungen einen fchwachen Abklatich der Lehren der Evangelien von der Begründung des Chriften= tums und bitten, darüber bie Artikel "Evangelien", "Christentum" und "Jefus von Nazaret" nachzulesen. Go traten von neuem bie Sabbatianer zu Gemeinden mit ihrem eigenen Rultus zusammen. Bir fprechen erft: I. von den Gabbatianern in der Türkei, die am stärksten in Smyrna, Salonichi, Abrianopel n. a. D. waren. Ihr Oberhaupt und Führer war nach dem Tode Sabbathais Zevi fein angeblicher Sohn Jakob Zevi, der früher den Namen Jakob Querido führte. Die Wittwe des Sabbathai Zevi, eine Lochter des Talmudtenners Joseph Philosoph in Salonichi, gab ihren Bruder Jakob Queribo für ihren eigenen, in ber Che mit Sabbathai gezeugten Sohn aus, ber Jakob Zevi hieß, und als ber wahre Erlöser, ber echte Fortsetzer Sabbathais gehalten wurde. Das zweite, weit wichtigere war der Uebertritt fämtlicher Sabbalianer der Türkei, mit ihrem neuen Mefsias Jakob Zevi (Jakob Querido) an der Spihe, zum Islam, sie nahmen fämtlich im Jahre 1687 den weißen Turban und machten barauf eine Ballfahrt nach Metta, um am Grabe des Propheten Mohammed zu beten. Auf der Rudreise jedoch starb Jakob Zevi, und sein Sohn Berachja Zevi (1695—1740), der



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gratz, X, Note 3, XIV. <sup>2</sup>) Graetz, daj. S. 240. <sup>3</sup>) Daj. S. 241.

ebenfalls als der Fleisch gewordene Gottmeffias gehalten wurde,1) übernahm bie Führerschaft ber Gemeinden. Die Sabbatianer wurden barauf, "Donmäh", nicht "Dornmäh", b. h. Abgefallene, Abtrünnige genannt, und waren von ba ab eine jubifc=turfifche Gefte. Sie lebten getrennt von ben Juden in der Lurfei, heirateten unter einander, tamen heimlich zu einem unftischen Gottesdienst zu= fammen, wo sie ihren Erlöser, als Gottmenschen, anbeteten. Vom Judentume behielten fie bie Beschneidung und das Hohelich, beffen Liebesdialoge ihnen zu myftischen Deutungen dienten. Begenwärtig zählt biefe Sekte in der Türkei noch 4000 Mit-Mehr haben wir II. von diefer Sette in ben Ländern Europas alieder. zu berichten. Wir beginnen mit: a) Polen. Die sabbatianischen Sendboten, die Wanderprediger der Sabbatianer, kamen auch nach Polen, zunächst nach Podolien und der Umgegend von Lemberg, als nach Bolkiew, Bloozow, Rohatyn, Horo= benta, wo sie die Giftsaat der Lehren und der Lehensweise ihrer Sekte ausstreuten (von 1679-1682). Sicr fanden ihre Angaben schnellere Verbreitung, an benen fpäter recht gab fesigehalten wurde. Wir nennen von benfclben: 1. Morbechai aus Gifenftabt ober Mordechai Mochiach2), ein Mann von einnehmender Geftalt mit Ehrfurcht einflößenden Gesichtszügen. Er predigte nach feiner Rücktehr aus bem Orient auch in Ungarn, Mähren und Böhmen, wo er fich als Prophet ausgab, und Sabbathai Zevi als den wahren Mefsias verfündete, der aus höherer myftischer Fügung Turte werden mußte, und fich nach drei gahren nach feinem Tode wieder offenbaren und bie Erlöfung vollbringen werde. 216 Borzeichen hierzu nannte er die in Deutschland zur Zeit wütende Seuche, die Judenverfolgung in Spanien, Frankreich u. a. D. Bulett behauptete er von sich felbst, er fei der Meffias ben David und fand Gläubige. In Polen, wo man nur dunkle Runde von Sabbathai Zevi hatte, fand er bald eine Menge Anhänger, die feine Lehren verbreiteten. 211s zweiten Sendboten nennen wir Abraham Cuenqui aus Hebron, Paläftina, ber in Polen Geld für die Armen Sebrons fammelte. Er gab eine vergötternde Biographie von Sabbathai Zevi den Leuten zum Besten (1680); sie war eine Urt Evangelium dieses Pfeudomeffias. Go bildete sich auch in Polen eine fabbatianische Sette, an deren Spipe zwei Männer ftanden: Juda Chaffid (f. weiter) aus Dubne und Chajim Malach.3) Doch auch ba wurden bie Rabbiner auf bas gejahrvolle Treiben ber Sabbatianer aufmertfam. Der Rabbiner in Aratau, Saul, erhielt von bem Rlausrabbiner Bewi Afchtenafi in Altona Austunft über dieselbe und schritt gegen sie ein. Infolge bessen wanderten mit Juda Chaffid und Chajim Malach 1300-1500 Bersonen Diefer Sette aus Bolen (1700), um im heiligen Lande durch Fasten und andere Rasteiung die verheißene Erlöfung zu erflehen. Unter vielen Schwierigkeiten gelangten fie nach Jerufalem, wo bald bas haupt derfelben, Juda Chaffid, ftarb. Der Unhang zerftreute fich; viele von ihnen gingen aus Verzweiflung zum Islam über, auch viele andere nahmen bie Taufe, unter ihnen auch ein Neffe von Juda Chassib, ferner ein Wolf Levi aus Lublin; ein anderer Neffe, Jesaia Chassid aus Sbarraz, ftand einer kleinen Sekte von Sabbatianern in Jerufalem vor. Auch er lehrte die Fleischwerdung Gottes in dem Meffias Sabbathai Zevi, verfündete anstatt der Einheit Gottes eine Zwei= oder Dreiheit desselben u. a. m. Er fertigte in Holz ein Abbild dieses Gott= Meffias an und ließ dasselbe zur Berehrung in ihrer Synagoge aufstellen, das umtanzt und gefüßt wurde. Die Nachrichten hiervon verhüteten in Bolen eine größere Ausbreitung der Sabbatianer, aber immerhin verblieben noch zahlreiche Bereinigungen biefer Sefte. Auch Chajim Malach kehrte aus dem Drient zu ihnen

<sup>1</sup>) Graetz, Bd. 10, Note 4: mehr in Programm des jüd.=theolog. Seminars in Bres= lau, Jahrgang 1868. <sup>2</sup>) Bergl. Graetz, Bd. 10, Note 4. <sup>3</sup>) Daj. Note 4.

٩,

zurud und sette seine Predigten fort. Ein Glück war es, daß er sich daselbst bem Trunke ergab und badurch bald seinen Tod sand. Die Führer der polnischen und podolischen Sabbatianer waren teils frühere Genoffen von Juda Chassib, namentlich Mose Woydaslav, der durch strenge Kasteiung das Himmelreich zu fördern glaubte, dagegen lehrten andere, daß man dieses Ziel nicht durch Astese, fondern entgegengesett durch völlige Aufhebung fämtlicher Gefete bes Judentums und auch ber Sittlichkeit, alfo burch Befreiung von jeder religiofen und moralischen Schrante, erreiche. Bu biefen Lehren befannten fich unter anbern auch gewiente Talmub= tenner, als 3. B. Feischel Bloczow, fein Schwager Mofe Meir Ramenker aus Bolfiem, 3fat Raibaner u. a. m. Diefe freche Uebertretung und Berachtung ber Befete des Judentums und ber Sittlichkeit betrieben fie anfangs heimlich, aber als fich ihre Sette vergrößert hatte, traten fie mit ihren schenflichen Werten ber zügellofen Unsittlichkeit öffentlich hervor, sodaß das Rabbinat in Lemberg sich ver= anlaßt fab, über fie in ber Synagoge bei ausgelöschten Rergen ben großen Bann auszusprechen (2. Juli 1722). Durch biefen Schlag waren die Sabbatianer gefprengt; viele unterwarfen fich ber ihnen auferlegten Buße und trugen eine Beit lang Trauerkleider. Die Un'ußfertigen übergab man ben Edelleuten zur Züchtigung. So verfuhr man auch in ben anderen Gemeinden gegen fie. B) Die Sabbatianer in Italien. Italien war im 17. Jahrhundert für die Juden der Boben des Studiums und der Bertiefung in die Rabbala. Bekannt waren die Schüler des Moje Satut als: Abraham Rovigo und Benjamin Rohen, Rabbiner in Reggio. Dieje hörten von ten Vorträgen bes oben genannten Mordechai aus Gifenstabt, fie forberten ihn auf, auch zu ihnen nach Stalien zu kommen; er folgte bald ihrem Rufe und fand in Modena und Reggio einen enthusiastischen Empfang. Man lauschte mit Spannung auf seine Predigten und Angaben. Aber bald erregte er auch ba ben Argwohn und den Verdacht der Bedachtfamern unter den Juden Er äußerte nämlich, er wolle nach Rom gehen, um auch bort meffianische Ataliens. Borbereitungen zu treffen. Im Notfalle werde auch er, wie Sabbathai Zevi gethan, zum Schein die Taufe nehmen, oder, wie er sich bildlich ausdrückte, sich in criftliche Bermummung kleiden müssen. Die Gegner hätten damals ichon etwas gegen ihn unternommen, wenn fie nicht von beffen Unhängern baran verhindert worben wären. Doch rieten ihm auch biese, da die Inquisition von feinem Treiben Nachricht erhielt, Italien zu verlaffen. Er hinterließ eine nicht geringe 3ahl von Anhängern, Sabbatianern, ob fich biefe auch förmlich zu einer Sette vereinigten, ift nicht bekannt. Bald wurde Italien von einem andern fabbatianischen Sendboten heimgesucht; es war der aus Serufalem verwiesene Chajim Chajon, der in Italien von 1709 bis 1711 weilte. Derschbe zeigte eine von ihm verjaßte Schrift dem Rabbalisten Joseph Ergas in Livorno, der sie sofort als eine verdammens. werte fabbatianische bezeichnete und öffentlich verriet. Chajou, ber Joseph Ergas für einen Sabbatianer hielt, war darüber fo fehr betroffen, daß er Livorno verließ, aber andere italienische Städte auffuchte. In Benedig, wo er bei ben Rabbinen und Laien Beachtung fand, ließ er eine fleine Schrift, den Auszug aus feiner größern Schrift, bruden, wo er offen bie Dreieinigkeit als Glaubensartikel bes Jubentums aufstellte, nämlich den heiligen Uralten, die Seele aller Seelen, ben heiligen König, die Verkörperung ober die Fleischwerdung Gottes und die Schechina (f. d. A.) Das Rabbinat daselbst, das er für sich durch verschiedene falfche Borfpiegelungen gewonnen hatte, beehrte biefe Schrift mit ihrer Empfehlung. Einen neuen Nachfolger fanden biefe fabbatianischen Sendlinge an dem höchtt würdigen Italiener Mofes Chajim Luzzato (1707—1747), der einen Jünger des fabbatianischen Rabbiners Benjamin Kohen in der Person des Sesaia Bassan

zum Lehrer hatte, der ihn in die Arraänge der Kabbala einführte und aus ihm einen Abepten des Sabbatianismus machte. Luzzato hielt fich für ben vorausbestimmten Mefsias, berufen, die Seelen und die ganze Welt zu erlöfen. Diese Borgabe mit feinen andern Lehren (f. Mofes Chajim Luzzato) reizten bie Geaner der Sabbatianer; er wurde auf Anregung des Moses Chagis, Rabbiners in Amsterdam, vor das Rabbinat in Venedig 1730 geladen, vor dem er feine kabba= listischen Träumereien abschwören mußte. 7) Die Sabbatianer in Destreich. Die aus Polen infolge ihrer Unsicherheit ausgewanderten Sabbatianer unter bem Namen "Chafsibim", Fromme, gegen 1500 an der Zahl, mit Juda Chafsid und Chajim Malach (f. oben) an der Spitze, durchstreiften die jüdischen Gemeinden Mährens, hielten sich besonders länger in Nitolsburg und Prosnit auf, wo sich ihr Anhang bedeutend vermehrte. In Wien gewannen sie den reichen und hoch= geachteten Samuel Oppenheim für sich, der sie reichlich beschenkte und ihnen Pässe ju ihrer Reise nach Jerufalem verschaffte. Gin anderer fabbatianischer Sendbote, ber besonders in Böhmen viel Aufschen erregte, war Chajon, der nach feiner Ausweifung aus Jerufalem Deutschland und Deftreich bereifte und nach Prag tam, wo er für feine Blendwerte und myftischen Träumereien ein wohlwollendes Bublitum Die Führer ber Gemeinde, die Talmudisten und Rabbiner, maren erfüllt fand. von hingebung für ihn. Auch der Sohn des Oberrabbiners David Oppenheim in Prag (geb. 1664, geft. 1736), Joseph Oppenheim, wurde völlig bezaubert von Chajon und nahm ihn in fein haus auf; ebenso war der Rabbalist und Rabbiner Naphtali Rohen (1711) ihm günstig. Chajon hielt in Brag Predigten und bezauberte die Juhörer, zu denen auch Jonathan Eibeschütz, der spätere Rabbiner von Hamburg und Altona gehörte. So hielt sich Chajon sicher genug, mit feinen sabbatianischen Lehren hervorzutreten. "Die Sünde", lehrte er, "tann nur wieder durch das Uebermaß des Sündhasten, durch die Uebertretung der Gesetze der Thora überwunden werden". Er schrieb Amulette und gab vor, mit dem Propheten Elia zu verkehren u. a. 111. Auch die Dreieinigkeit verkündete er in einer Schrift, bie von dem Rabbalisten Naphtali Rohen begutachtet wurde. — Eine Menge Sabbatianer waren in verschiedenen Gemeinden gewonnen, von denen die in Bien, Prag und Prosnit am zahlreichsten waren. Ein Prosnitzer, Loebele Prosnit genannt, trat sogar als fabbatianischer Prophet und Verfünder auf, der eben= falls angestaunt wurde. Diefe Verblendung jedoch erhielt balbige Seilung und jwar aus Holland und Deutschland. d) Die Sabbatianer in Holland und Deutschland, ihre Entlarvung, Verbannung und Ausweifung. In Holland und Deutschland waren es namentlich bie Städte Amsterdam und Hamburg, die zahlreiche Anhänger des Pfeudomefsias Sabbathai Zevi in ihrer Mitte hatte, von denen nach bem Ucbertritt desselben zum Islam heimlich eine Menge Sabbatianer, b. h. Angehörige ber fich gebildeten Sette ber Sabbatianer (f. oben) zurücklieben. Wieder war es ber fabbatianische Sendling Nehemia Chija Chajon (geb. 1650, gest. nach 1726),1) ber in Deutschland und Holland sein fabbatianisches Unwefen trieb und Anhänger gewann. In Berlin weilte er im Jahre 1713 mehrere Monate, wo er den Nabbincr Naron Benjamin Wolf, Schwiegersohn der hofjühin Liebmann, durch täuschende Vorspiegelung für sich gewinnen und seine teserifde Schrift "Der Glaube des 211\*, מהמנותא דכולא, bruden ließ. Diefelbe empfiehlt den heiligen Rönig, nämlich den Gottmessias, Sabbathai Bevi, als den Sott Joraels zu verehren. Diefer Glaube allein mache felig. Mit diefem Werke eilte er nach Hamburg und Amsterdam und hoffte auf Ausbreitung und Befestigung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Graetz, 10. 28b., Note 6.

dieses Sabbatianismus. Aber ba änderte sich die frühere Sachlage. Aus Berusalem langte auch in Amsterdam der Rabbiner Abraham Jizchaki an, der die Rabbiner und Borftände vor fabbatianischen Sendlingen warnte, er fagte, ein heimlicher fabbatianischer Seudling sei unterwegs, um die fetterischen Schriften Cordofas bruden zu laffen. Derfelbe traf wirklich ein und bat um Druckerlaubnis. Der portugiesifche Borftand ließ biefelben nach erfolgter Prüfung und Erwägung ver-Auch ber ichon genannte Chajon traf in Amsterdam ein und tat um brennen. Erlaubnis, fein in Berlin gedrucktes Wert verlaufen ju dürfen. In Amfterdam wirkte feit 1710 als Rabbiner ber deutschen Gemeinde Bewi Afchkenafi (geb. 1656, gest. 1718), genannt Chacham Zewi. Diefer in Verbindung mit dem gelehrten Moje Chages, nachdem fie fich von dem Reperischen der Schrift mit ihrer Lehre von ber Dreieinigkeit überzeugt hatten, fcbrieben an ben Borftand, ben Fremden auszuweifen; fpater verhängten fie auch den Bann über Chajon. Auch das Rabbinat in Nikolsburg fprach den Bann über Chajon aus. Ebenso entlarvte unummunden ber greife Rabbiner in Mantua, Leon Bricli, Chajon und trat ber Bertegerung feiner Schriften bei. Much aus Smyrna, Ronftantinopel und Aleppo liefen gegen Chajon Bannbullen ein, ebenfo von fast fämtlichen Gemeinden Italiens, Bolens und von einigen afritanischen Gemeinden. Für Chajon erflärte fich zwar ber Vorsteher ber portugiesischen Gemeinde, be Binto, mit dem Rabbiner Aylon, bie jedoch beim Eintreffen der Bannbullen gegen Chajon in folch großer Bahl ihn nicht weiter ju fchüten vermochten, nur daß fie die Urheber des Bannes, ben Rabbiner Mojes Chages und den Chacham Zewi zur Auswanderung veranlaßten, von benen ersterer nach Ultona und biefer nach Polen ging. Aber Chajon mußte Amfterdam verlaffen; er begab fich nach ber Türkei. Mit feiner Ausweifung und Abreife war auch der Sabbatianismus in Europa zum großen Teil vernichtet. Rach längerer Abwesenheit tehrte Chajon nochmals nach Europa zurück, aber er fand teine Aufnahme bei den Juden. In Prag ließ man ihn nicht mehr in die Stadt, nur die Frau des Jonathan Eibeschütz schidte ihm Speise, um ihn nicht verhungern zu laffen. Jonathan Eibeschütz riet ihm, fein 2Banderleben endlich einzustellen. In Verlin drohte er in einem Briefe an einen feiner Freunde, wenn man ihn nicht mit Belb verschen werde, sei er entschlossen, sich taufen zu laffen. In hannover nahm man ihm Papiere ab, die ihn noch mehr entlarvten. In Amfterdam wollte niemand niehr von ihm wiffen, auch Ayloa nicht. In hamburg-Altona erneuerte man ben Bann gegen ihn (1726). Er machte von ba nach Nordafrita, wo er ftarb. Sein Sohn ging zum Christentume über; er denunzierte bie altjübische Litteratur als feindlich gegen das Christentum. Ueber die weitere Beschichte bes Sabbatianismus verweisen wir auf die ausführlichen Artikel: "Jonathan Gibeschütz", "Jatob Frant und Die Frantisten".

15. Chaffidäer, Chaffidim, DTDA, Fromme". Sekte meist unter ben Juden in Polen, die gegen die Mitte des 18. Jahrhunderts durch Israel Miedzibecz, später bekannt unter dem Namen Israel Baal Schem, 1) abgekürzt Bescht<sup>2</sup>) (geb. 1698, gest. 1759), gebildet wurde und bald eine überraschend große Ausbreitung fand, so daß sie 1796 schon über 50000 zählte und aus zwei Stämmen, Mieczriczer und Karliner, 3) bestand. Im ganzen war sie mit ihren Lehren und ihren Werken ein entstellter Abstatich der im talmudischen Schriftum erwähnten und geschlberten Sekte der Chassider, Chassidien (j. d. A.), die aus deren Mitte hervorgegangen. Die Achnlichkeit unter denselben erstreckte sich auf: 1. die vielen Waschungen; 2. die weißen Kleider; 3. die Wunderthätigkeit; 4. die Wahrsagerei

<sup>1)</sup> Siehe weiter. 3) Siehe weiter. 3) Siehe weiter.

oder die prophetischen Träume und 5. das gemeinsame Mahl mit ihrem Oberhaupt am Sabbatnachmittag u. a. m. Rächst ber Sette der Sabbatianer (f. d. A.), die ihr vorausgegangen war, bildete fie bie zweite Gette, welche die Rabbala (f. d. A.) hervorgebracht hat, von ihr genährt und erhalten wurde, fo daß beide tabbalistifche Sekten waren. I. Name, Entstehung, Stifter, Gründer, Organisation, Oberhaupt, Jünger und ihr Verhältnis zu einander. Die Anhänger biefer Sette nannten fich erft: "geilige Genoffenfchaft, חבריא קדישא; fpäter: "Chafsidim", חמידים, "Fromme", auch: "Unhänger des Gottesmannes, des Bunderthäters mittelft des Gottesnamens, Baal Schem Lob, abgefürzt "Bescht" oder "Beschter", wo das "B", , für "Baal", , für Mann, das "jch", W, für "Schem", Name, nämlich "Gottesname" und das "T", v, für "Tob", "gut", recht, richtig, zu halten ist. Das Oberhaupt dieser Sette hieß "Zaddit", vr", vollfommen Frommer, auch der "Zaddit des Zeitalters", גדול הדור, "ber Große bes Beitalters", גדול הדור, "ber Fürst", Nafii, auch ber "Rönig", melech, כשיא. Die Entstehung biefer Sette hat einen bisher wenig erörterten Grund, der in der pfychologischen Beschaffenheit des Menschen liegt. Die Religion des Judentums hat in ihren Lehren, Geseten und Inftitutionen das Seil bes ganzen Menschen zum Biele, die Pflege bes gerzens und des Geistes, die Bildung des Verstandes und des Gemütes. "Richt das eine ohne das andere ; nicht die Bildung des Geistes ohne die des Herzens, beide vereint machen den ganzen Meuschen!" -- ift ihr Lojungswort. So lautet ihre Mahnung für beide: "Und fo erkenne cs heute und führe es beinem Herzen zu, daß ber Ewige Gott ift im gimmel oben und auf der Erde unten, sonft teiner ! " ) Die Religionspfleger (f. d. A.) haben zur Aufgabe in diefem Sinne ihre Thätigkeit zu entfalten; in ihren Lehren und Werken foll keine Vernachlässigung des einen auf Rosten des andern flattfinden. Es ift psychologisch ermiefen, daß der vernach= läsigte Teil am Menschen sich selbst bald eigene Wege zur Befriedigung feines Im 16., 17. und noch im 18. Jahrhundert wurde von ben Triebes jucht. Religionspflegern, den Rabbinern und ihren Organen, wenig ober gar nichts für bie Bildung des Herzens und Befriedigung des Gemütes gethan. Das Beift und Berg bildende Element bei den Juden war in Polen und auch teilweife in andern Ländern das Studium des judischen Religionsgesetes und des biblischen Schrift= tums, besonders der Propheten und der Bjalmen. Erfteres bildete den Berftand und lettere war für die Pflege des Herzens. So erhielt fich das judische Bolt in fteter, geistiger Frifche zur Beit als in Verwilderung die Bölter entarteten. Aber im 16. und 17. Jahrhundert nahm das Studium des Talmuds, des Gesetzes= coder eine einseitige Richtung. Der höchste Wert wurde auf tünstliche Auslegung talmubischer Stellen, auf Ausflügelung neuer Rechtsfälle gesetzt, es herrichte eine haarspalterei —, wobei die Pflege des Herzens ganz leer ausging. Die Volts= lehrer, die wandernden Prediger, genannt Magidim, wurden von den Rabbinern nit Geringschätung behandelt. Da suchte sich dieser vernachlässigte Teil zur Befriedigung feiner Bedürfniffe eigene Bahnen. Es entstand ber Sabbatianismus (fiehe Sabbatianer), dem bald die Sette der Chassidäer gefolgt war. Der Aber= glaube mit feinem Trugwerke ber Bunderthätigkeit und ber Bahrjagerei, bie im Judentume sonft verpönt waren,2) hielten ihren Sinzug, dem sich nunmehr die vernachlässigier, verwilderten Gemüter zuwendeten. Wir citieren darüber bie Aeußerung eines Anhängers diefer Sette, eines Chaffids, des Jüngers Beers, Loeb

<sup>1) 5.</sup> Moj. 5, 84. Mehr siehe den Artikel: "Judentum" in Abt. II, S. 530—33. ) Siehe: "Aberglaube".

Szerham: "3ch habe Beer in Miczricz, das Oberhaupt der Chafsidim, nicht auf= gesucht, um von ihm Thora, talmudische Ausklügelung, zu hören, fondern zu feben, wie er feine Schuhe auszieht und sie bindet. Bas ift Thora? Der Menfch felbft muß Thora fein in feinen handlungen, Bewegungen, feinem Sprechen, feinem Betragen und feiner Berbindung mit Gott (durch Gebet)!" Der Stifter biefer Sette war ein Mann aus bem Bolte, geborte nicht zu bem Stande der Gelehrten und wollte sich auch nicht bemfelben zuzählen. Es war, wie bereits angegeben, Israel Miebzibocz (geb. 1698, geft. 1759) ein Fuhrmann, ber von feinen Anhängern als Wunderthäter angestaunt und "Baal Schem" oder "Baal Schem Lob", "Bunderthäter mittelst bes Gottesnamens", abgefürzt "Bescht" hieß, im Gegenfat ju ben Bunderthätern wegen ihrer Beschwörungen bofer Geifter, Baal Scheb, genannt wurden. Im Karpathengebirge foll er von den Frauen, die Seilfräuter bafelbst aufsuchten, um biefelben unter Serflüstern gemiffer Spruche bei Rranten anzuwenden, abgesehen haben, geilfuren unter Berfagen hebraifcher Bibelverfe ju vollbringen, fo daß er balb als Bunderarzt von ber Menge aufgesucht murbe. Derartige heilfuren follen übrigens auch bie Effäer (f. b. A.) in dem Jahrhundert vor und nach der Groberung Jerufalems durch Titus vollbracht haben. Er erzählte feinen Schülern, was er auf seinen Seclenfahrten in den himmel erfahren, er heilte Kranke, erlöfte bie in Tiere gebannten Seelen u. a. m. Bei ber Berrichtung bes Gebetes fah man ihn in gewaltigen Graltationen und Rörperwendungen; er gab vor, burch folche Erregungen Einblide in die Unendlichkeit zu erlangen. GO war er bas erste Dberhaupt feiner Sette, ber als folcher bie Ehrennennung "Jabdik", "Bollkommen Frommer", führte. Sein Nachfolger war Dob Beer aus Miczricz (geb. 1700, gest. 1772), von dem man die Kenntnisse der Rabbala (s. b. A.) und bie Neben als Bolfsprediger, Magid, rühmte, wie er feine Zuhörer völlig entzudt haben foll. Als Oberhaupt der Sette hiclt er fich mehr von dem weltlichen Treiben zurüchgezogen, verweilte allein in feinem Bimmer, man glaubte, er habe Berkehr mit ber Himmelswelt Nur am Sabbat zeigte er fich feinen Jüngern und Anhängern in weißen Rleidern, bie weiße Farbe galt als Beichen ber Gnade. An Diefem Tage betete er mit allen, die anwefend waren. Das Bebet follte in heiterer Stimmung verrichtet werden; baber fcherzte er zuvor mit ihnen, und als sie recht heiter waren, rief er ihnen zu: "Nun betet!" Organisation beforgte die Vereinigung und festes Zusammenhalten aller. Abre Sie wurden in Gemeinden, Bruppen, geteilt, von denen jebe, auch die fleinste, einen Leiter, "Rebbe", hatte. Ein Oberhaupt, "Zaddik", gewöhnlich aus der Nach-kommenschaft des Beer Miczricz, stand an der Spitze fämtlicher Chassisdar, dem Die Leiter, bie Rebben, ber Gemeinden untergeordnet waren und dem fie einen Teil von ihrem Einkommen einfenden mußten. Das Dberhaupt nach ihm war fein Sohn Abraham, dem, angeblich wegen feiner großen Seiligkeit, der Name "Malach", "Engel" beigelegt murbe. Biel haben zur gebung bes Chaffidismus zwei häupter biefer Sefte beigetragen, ber eine burch feine Schwärmerei und ber andere durch feine Gelehrfamteit. Israel von Rosinaiz, nörblich von Radon, und Salman aus Liabi, beide Jünger bes Micgriczer. Ersterer war unter bem Ramen ber Rosiniger Magid befannt, er galt als Bunderthäter, an den auch Chriften glaubten. Die ihm zugefloffenen reichen Gaben verteilte er an Arme. Salman Liadier imponierte burch feine talmubische Gelehrfamkeit; er ftiftete eine eigene Gruppe Chafsidäer, die den Namen "Chabad" führte. Der Name "Chabad" ift eine Abfürzung ber Borter: "Beisheit", Chochma; Ginsicht, Bina und Erfenntnis, Daath. Das Dberhaupt der Gemeinden, der Jaddif, wird gleichsam als ihr Fürst, Rassi, und Rönig, Melech, angesehen; er versieht sich mit Bracht und zahlreicher

Bedienung; feine Untergebenen ftrömen zahlreich fortwährend zu ihm, um sich feiner Gnade zu empfehlen. Die bochste Ehre für sie ift, ihn zu bedienen. Ber= fündet er einem Orte ein ihm bevorstehendes Unglück, fo fendet man ihm von ba reiche Gaben und bittet ihn um feinen Besuch. Er wird barauf mit königlichen Sonft bereift er auch fein Gebiet, um feine Gemeinden zu er= Ehren empfangen. leuchten und Gaben einzusammeln. Eine zahlreiche Begleitung von Chassidim folgen ihm, die oft zu einer großen Rarawane aufchwillt. Bei Berhinderung, Rundreifen zu machen, läßt er burch Sendboten bie Beiträge einfammeln. Aufer biefen ftändigen Beiträgen erhält er von jedem, ber ihn feben mill, Gaben, bie größer werden, wenn man ihn fprechen will. Der Baddit wird baber fehr wohl= habend, so daß es oft sehr reiche giebt. Man glaubt, daß er Krankheiten heilen, Seelen erlöfen, 2Bunderwerke vollführen, in die Butunft fcauen u. a. m. tann, sowie daß sein Thun Einfluß auf die höhere und niedere 2Belt habe. 10wie daß lein Thun Einfluß auf die höhere und niedere Welt habe. Jeder Chassid hat dem Zaddik blindlings zu gehorchen und an ihn zu glauben, was feiner Seele Vollkommenheit verschafft. Durch Gespräche mit dem Jaddik wird der Mensch Gott näher gebracht; daher die Pflicht jedes Chalsids, den Jaddik feines Bezirkes oft aufzusuchen. Der nicht abkommen tann, besucht ihn wenigstens am Neujahrsfest. Die angesehendsten werden bei ihm zu Tifch geladen, fo daß oft mehrere hunderte am Tifche figen. Auch jeden Sabbat finden fich bie Junger bei ihm ein und effen dort in Gemeinschaft mit thm ihr Besper, werne Ourrichten und effen dort in Gemeinschaft mit thm ihr Besper, Man hört ba feine Belehrungen, meift tabbalistifchen Inhalts. Die Unterhaltung In Diefen Berfamm= bauert meist bis in die späte Nacht und zwar ohne Licht. lungen erfährt ber Zaddit bie Neuigteiten, deren er zu feiner Wahrfagerei braucht. II. Befen, Aufgabe, Lehren, Gefete und Bräuche. Nach ber Entlarvung des Pfeudomeffias Sabbathai Zevi und des schredlichen Fiastos der von ihm gestifteten Gette ber Sabbatianer, bie aus bem Judentum verwiefen, fich nur noch in der Türkei durch ihren Uebertritt zum Islam und in Europa durch bie Taufe als Scheinchriften erhalten tonnte, war zwar bie erfolgte fabbatianische Berirrung mit ihrer feindlichen Stellung gegen ben Fortbestand bes talmudischen Judentums aus der Mitte ber Judenheit gebannt, aber die bei ben Juden eingetretene Erregt= heit der Gemüter konnte nicht wieder zurückgedrängt und eingedämmt werden; sie schuf sich neue Wege und folgte gern jeder sich nun ihr darbietenden Phantafterei mit entfprechenden Gebilden zu ihrer Befriedigung. Es war der Chafsidismus, der sich nun der durch den Sabbatianismus in Fluß gekommenen Aufregung der Gemüter mit ihren hoffnungen und Erwartungen bemächtigte und in fein Bett Seine Lehren festen fich nicht in Biderfpruch mit bem bestehenden leitete. Judentum, er war flüger als ber Sabbatianismus, ber die Bernichtung bes talmubischen Judentums predigte, und erklärte fich mit bemfelben eins, ber nur bie Bemüter frommer machen und fie ihm wieder wolle zuführen. Auch ber Chaffidismus hatte die Rabbala (f. d. A.) zu feinem Boden, war eine Geburt berfelben, bildete, wie ber Sabbatianismus, eine fabbalistische Sekte, aber gehörte einer andern Richtung ber Rabbala an. Man unterscheidet nämlich zwei Teile in ber Rabbala, ber eine ift die spetulative Rabbala, קבלה עיונית, und bie ande:e ift die prattifche Rabbala, קבלה מעשיות Das Befen jener ist die Bertiefung und Erweiterung ihrer Lehren, aber biese hat die Praxis, die Bunderthäterei, die Boll= ziehung von Bunderwerken zu ihrer Aufgabe. Der Sabbatianismus mit feiner Lehre von der Zweiheit und der Dreiheit des göttlichen Wefens, der Mensch= werdung Gottes u. a. m. (f. Sabbatianismus), hatte den ersten Teil der Rabbala ju seinem Boben, bessen wilder Auswuchs er geworden. Dagegen gehörte ber andere Teil, die praktische Rabbala, die Bunderthäterei, zur Grundlage des Chaffidis=

Das Oberhaupt biefer Sette beanspruchte für sich teine Bergötterung, will mus. nicht, wie Sabbathai als der Meffias, Gottmensch, der zu Fleisch gewordene Gott gelten, fondern behauptete nur im Bertehr mit Gott zu fteben, ber Rrante burch feine Wunderwerke zu heilen vermag, das Unheil von jemand abzuwenden versteht und im voraus den Ausgang eines Unternehmens verfünden u. a. m. tann. Seine Gesetse und Bräuche follen den menschlichen Lebenswandel nach kabbalistischen Lehren bestimmen. Er fpricht und vertündet nichts vom Meffias, von Meffias= erwartungen, von der Wiederbesitynahme Palästinas und hat nicht die Wieder= erwedung bes nationalen Bewußtseins Israels zu jeinem Gegenstande. Mit seinen Lehren, Gefegen und Bräuchen will er das Simmelreich vorbereiten und Burger bes himmelreiches bilden; es versteht sich, daß diese Erziehung und Bildung in tabbalistischem Sinne und nach Anweijung ber Mystik bestimmt murbe. Diefelbe verordnete öftere Waschungen und Baden, was auch die Gjäer (f. d. A.) im judischen Altertume besbachteten. Gebetet soll nur bei helterer, freudiger Stim= mung und in tieffter Erregtheit werden. Die im Talmud vorgeschriebene Beit zum Beten, auch die dort angegebenen Gesetze, was und wie viel gebetet werden foll — beachtete man wenig. Die Stimmung zum Beten war ihre alleinige Im Beten tam es vor, daß sie oft abbrachen und manche Richtung dafür. Stude wegließen. Sie haben ein eigenes Gebetbuch, welches der Rabbalist Jiaat Luria (f. Rabbala) verfaßt haben foll und vom Gründer ihrer Sette, Beer Micricz eingeführt wurde. Dasselbe hat teine Einschiebsel von Bijutim (f. d. A.) und enthält mehrere Beränderungen der Gebete unferes Siddurs (j. d. A.). Als Borbild für bie Weise des Betens war die Gebetverrichtung ihres Dberhauptes, des Zaddiks. An Sabbat= und Festtagen fungierte berfelbe als Borbeter. Selt= fame Geberden, Rlatichen mit den Händen, Bergerrung der Gesichtszüge, Sinfallen und Wiederaufrichten u. a. m. bildeten die äußere Weise des Betens, Ausbrude der Andacht, die von jedem Chassib nachgeahmt wird. Ihre Lehren und Grund= fate find: 1. Gott ift überall und tann auch auf der niedrigsten Stufe ertannt werben; nur feinen Willen hat man zu vollziehen.') 2. Der unbedingte Glaube ift ber Boden bes Verdienstes aller guten Werke.2) Man foll glauben ohne Beweis, die Wunder erkläre man nicht als natürliche Wirkungen.3) 3. Das Gebet fordert tiefe Andacht, daher in Begleitung von Gefang zur Entfernung ftörender Bedanken.4) 4. Das Hauptstreben bes Menschen fei nach Bahrheit.5) 5. Belehrung, Erkenntnis und Berpollkommnung soll der Chassid nur bei feinem Oberhaupt, Baddit, suchen, ben er aufsuchen, feben, fprechen und verehren foll, was ihn von Sünden rein und frei macht.6) 5. Von fremden Wiffenschaften foll sich der Chaffid fern halten, sie führen zum Unglauben;7) ebenso vom Dienste des Mam-7. Empfohlen wird dem Chaffid Sorglofigkeit, Freudigkeit,9) Uneigen= mons.8) nütsiakeit, 10) Wohlthun, 11) Friedsertiakeit, 12) Schonung bei Beurteilung anderer, 13) Unerschrockenheit ohne Frechheit, 14) höchste Ausmerksamkeit auf fich felbst, 15) Sauber= feit am Leib und an Kleidung, 16) er wird gemahnt zur Mäßigkeit, 17) gewarnt vor III. Gegner, Betämpfung und Trägheit und Unzusriedenheit u. a. m.<sup>18</sup>) Berfolgung von feiten ber Rabbiner. Bei Befestigung und ber völlig un= erwarteten Ausbreitung biefer Sette in fast allen Gemeinden Polens, Galiziens,

zum Teil auch Ungarns und weiter öftlich, trat allmählich ihre bisher verheim= lichte feindliche Stellung gegen ben Talmud zum Borschein. Das Buch Sobar (f. b. A.), die Bibel ber Anhänger ber Rabbala, mit feinen Lehren und ben ftarten Abweichungen vom Ritual bes Talmubs -, war nun auch ber Gejetescober und bas Buch der Lehre der Chafsidäer, die bald, ähnlich den Sabbatianern, eine feind= liche Stellung gegen bie Lehrer und Berehrer bes Talmubs annahmen. Sie mieden jede Gemeinschaft mit der talmubischen Judenheit, besuchten nicht ihre Lehr= und Bethäufer, trennten fich von ihren andern Inftitutionen und faben fich als die allein wahren Betenner des judischen Glaubens an. Das Judentum, das sie repräsentierten, stellten sie als das einzig wahre bin, und bie nicht zu ihnen gehörten, schalten fie als "Gegner", מתנגדים, besfelben. Hierzu kamen die moralischen Schäben, bie man bei ben Anhängern Diefer Sette mahrnahm: ber hang nach grobem Aberglauben, ihre Trägheit und ihr Müssiggang, die Ergebung in Trunt und Sinnlichkeit, ihr Stumpffinn gegen die oft entjetzliche Armut ihrer Familie u. a. m. Die Rabbiner und mit ihnen bie Ginsichtsvolleren der Judenheit waren entset über diese Ausartung ihrer Stammesgenoffen, die wie eine auftedende Rrankheit fich verbreitete und verheerend alles ju überfluten drohte. Mit Recht betrachteten fie bieje Gette als einen Ausfluß ber taum niedergeworfenen Sette der Sabbatianer, die hier in anderer Form auferstanden war. So traten bald die angesehensten Rabbiner zusammen, um energisch gegen diese neue Sette mit ihrem Unwesen einzuschreiten. Der Oberrabbiner Szechiel Landau in Prag, der Rabbiner Steinhard in Fürth, der weithin berühmte Privatgelehrte Elia Wilna, genannt "der Gaou" (Crcellenz) (1720—1797) u. a. m. waren die ersten, bie fich mit tiefer Entrüftung in ihren Rundfcreiben gegen biefelben aussprachen und die Mittel zur Riederhaltung diefer Sette angaben. In Wilna wurde das Treiben und das Gefpötte ber Chafsibäer gegen die Talmudiften verraten, worüber die Gemeinde in größte Aufregung geriet. Die Zusammenkunfte wurden gesprengt und verjagt, ihren Prediger, Magib Iffer, legte man am Sabbat im Beifein ber gangen Gemeinde in den Bann, fie fperrten ihn barauf ein, geißelten ihn und verbrannten bie vorgefundenen chassidaischen Schriften am Pranger (1772). Im Berein mit dem Gaon Elia Wilna richteten das Nabbinat und der Borstand Senbschreiben an fämtliche größere Gemeinden, bie Chaffibäer in ben Bann ju legen und ein scharfes, wachsames Auge über sie zu halten bis sie von ihren Bertehrtheiten laffen werden. Die Chaffibaer fühlten fich von diefem Schlag fehr betroffen, auch ihr Leiter Beer Miczrils ftarb in demfelben Jahre. Indeffen vermochte dieser Sturm sie nicht ganz niederzuwerfen; sie kümmerten sich nicht um die gegen fic geschleuberten Baunstrahlen, ber Rampf verlieh ihnen Schwung und neuen Mut; sie breiteten sich weiter aus.

Staat, Staatsgemeinde, אדר, עדרה, עדרה, Staat" versteht man bie Lereinigung von Städten und Ländern nehst deren Bewohnern, Böllerschaften, um einheitlich nach bestimmten Gesegen regiert zu werden. "Staat" ist die Rollektivbezeichnung für eine solche vereinigte Gesantheit. Das biblische und nachdiblische hebrälfche Schrifttum hat sür "Staat" in diesem Sinne keine abäguate Benennung; nur für den Staat in sciner eigenartigen Gestalt, wie derselbe sich nach dem Mosaismus innerhalb des israelitischen Bolkes in Palästina aus der "Gemeinde" entwickelt und durch Geseze und Institutionen aufgebaut hat, giebt es daselbst zwei Bezeichnungen: 1. Edah, Berband, Gemeinde Israels, adath Jisrael, איראר, 2. Reich, malchuth, Berband, Gemeinde Straels, adath Jisrael, Color bezieht sich erstere, edah, Berband, Gemeinde, auf den israelitischen Staat in Palästina in seiner ursprünglichen Gestalt und Bestimmung als "Freistaat", Republit, bagegen gehört

bie andere: malchuth, Reich, ber spätern Entwicklung dieses Staates in Paläftina an, wo derselbe in eine Monarchie umgewandelt und von einem Könige regiert wurde, was ber hebräifchen Benennung malchut, מלכות, von meloch, כלך, Rönig, zu Grunde liegt. In Bezug auf die erste Benennung bemerken wir ichon jest, bag bie israelitische Gemeinde mit ihren Gesehen und Inftitutionen (f. Gemeinde) ber Urtypus für den israelitischen Staat in Balaftina war; die Seiligkeit und ber Schut bes Lebens und bes Gigentums und gegenseitige Silfe, biefe Zwede und , Biele ber Gemeinde - waren auch bie bes Staates in großerm Maßflabe; ebenso finden fich bie Gesetse und Inftitutionen ber Gemeinde teilweise im Staate wieder, fo daß der jüdische Staat die Gemeinde in erweiterter Gestalt ist. Ein anderes Bewandnis hat es mit der zweiten Benennung "Reich", malchuth, für Staat, bie micht "Reich" schlechthin bedeutet, sondern in der eigentümlichen Zeichnung des Staates im Mofaismus als "Reich Gottes", wo nicht der Mensch, sondern Bott als bas wirkliche, wahre Dberhaupt bes Staates gehalten werden foll, ber burch feine Gefete und Institutionen regiert und bem ber menschliche Rönig fich zu unterordnen habe, um dessen Bestimmungen auszuführen. So bleibt der mosaische Staat auch nach dieser zweiten Bezeichnung: "Reich", malchuth, ein Gottesreich (s. d. A.), und der König an dessen Spitze ist kein absoluter Herrscher, ber nicht feinen Billen, fondern den ber Gesete vollziehen laffen barf. II. Befen, Gefet, Staatsgrundgefete, Inftitutionen, Oberhaupt, Rönigtum, Berwaltung, Aelteste, Boltsvertretung. Die Grundform des israelitischen Gemeinwesens in Palästina war die Theokratie (f. d. A.) in ihrer wahren Bebeutung, ein Freistaat als Gottesreich (f. d. A.), ber bis Saul (f. d. A.) wirklich eriftierte und erst von da ab zur Monarchie umgewandelt wurde. Dem Bolke war es überlaffen, ob es an der Spipe feines Staates einen Oberrichter ober einen Rönig haben will; letteren jedoch nur als Bollzieher des Gesets, beffen eigene Anordnungen nicht gegen basselbe verstoßen burfen. Das Geset bildete gemiffermaßen die Staatsverfassung, die vom Staatsoberhaupte, dem Könige, respectiert werden mußte. So war der jüdische Staat auch als Monarchie im Grunde nur ein durch das Gefet bestimmter Freistaat, deffen Oberhaupt, follte er auch ein Rönig fcin, feinen Willen bem bes Gefetes zu unterordnen habe. Des Rönigs Rechte allein, bie ihm burch Vertrag vom Bolke bestimmt wurden, machten hiervon eine Ausnahme.<sup>1</sup>) Der König, lautete eine Bestimmung, foll bei sich eine Abschrift des Gesetzuches, Thora, haben, in welchem er lesen soll, um nach dem= felben zu leben und zu regieren.2) Go wurde Josua, dem Nachfolger Mosis befohlen, bas Gesetbuch, die Thora, Tag und Nacht zu studieren und beffen Beftimmungen zu vollziehen.3) Nach ihm waren es die Aeltesten und eine Anzahl nacheinander folgenden Oberrichter, die an der Spise des Staates standen; sie betrachteten fich als teine Selbstherrscher, fondern nur als die ersten Staatsorgane zur Gefetesvollziehung. So entgegnete Gibeon bem Bolte: "Richt ich will über euch herrschen, auch nicht mein Sohn, fondern Gott foll über euch Ronig fein.4) Begen die Ginfezung eines Rönigs, ber nicht über, fondern unter bem Gefete ftehe, hatte, wie bereits bemerkt murbe, ber Dofaismus nichts einzuwenden. Der Prophet Samuel, ber sich gegen bie Einsepung eines Rönigs aussprach, befürchtete, ber Rönig werbe gleich ben Rönigen anderer Bölter Selbftherricher werden und bas Gefes verwerfen. Diejes Gefes flellt bie Grundgefese und Grundrechte auf, bie den israelitischen Staat zu einem Musterstaat auch für bie andern Bölter machen follten. "Siehe", heißt es, "ich lehrte euch Befege und Rechte, wie mir



<sup>1)</sup> Siehe: "Königtum". 9) Daselbst. 9) Siehe: "Josua". 4) Siehe: "Gibeon".

bieselben der Ewige, mein Gott, befohlen hat, fo zu thun in der Mitte bes Landes, wohin ihr kommt, es in Besitz zu nehmen. Beobachtet und vollziehet fie, benn fie bilden eure Beisheit und eure Bernunft in den Augen ber Bölker, welche dieje Bejete boren und fprechen werden, nur ein weifes und vernünftiges Bolk ift dieses große Bolk. Denn wo ist ein großes Bolk, welches Gesete und Rechte hat, wie diese ganze Thora, die ich euch heute vorlege".1) Dieselben verfünden: 1. Die Gleichheit aller Menfchen vor bem Gefete. 3m Gegenfate zu den Staaten Indiens, Negyptens, Persiens, auch Griechenlands und Roms, wo des Menschen Rechte nach Geburts- und Standesunterschieden bestimmt wurden, verwarf ber Mosaismus und nach ihm der Brophetismus dieje Rlaffenvorzüge, ertennt jeden Menschen als im Ebenbilde Gottes geschaffen an, hält alle Menschen als Söhne eines Baters2) und bestimmt bie Gleichheit Aller vor bem Gefete gum Staatsgrundgesets. "Ein Gesets sei für ben Eingebornen und für den Fremden, der sich in eurer Mitte aufhält";3) "Ein Recht sei euch, der Fremdling sei wie der Singeborne, denn ich bin der Ewige, euer Gott";4) "Eine Satung follet ihr haben, für den Fremden, wie für den Eingebornen des Landes";5) "Ein Gefet und ein Recht fei euch, auch für den Fremdling, der sich bei euch aufhält",6) sind bie mojaischen Bestimmungen darüber. Es hatte feiner einen Borgug por bem andern; auch die Priefter genoffen tein Borrecht. "Bon meinem Altar", befiehlt bas Gefet, "follft bu ihn nehmen, um ihn fterben zu laffen, wenn er fich ber Todesstrafe schuldig gemacht hat". 7) "Ein Gott und eine Menschheit" - ift bas Prinzip diefer Bestimmungen. "Fürwahr, wir alle haben einen Bater, ein Gott hat uns geschaffen, weshalb follen wir treulos sein, einer gegen ben andern; ju entweihen den Bund unferer Bäter".8) Bie ftreng man an diefem Grundgefete ber Gleichheit aller vor dem Gesehe festhielt, haben mir in ben Artikeln: "Gleich= heit", "Urmensch", "Fremder", "Feind", "heiben", "Nächftenliebe" und "Gericht" ausführlich nachgewiesen. Servorheben wollen wir die Gesetze und Mahnungen im Mofaismus über bie zubeachtende Rechtsgleichheit in ber Rechtspflege. "3ch gebot euren Richtern", beißt es, in derfelben Beit: "höret eure Brüber aufmertfam an, richtet gerecht zwischen jedermann und feinem Bruder, auch gegen ben Fremd= ling; tennet tein Unfehen im Gerichte, fondern höret ben Rleinen wie ben Großen an und fürchtet euch vor keinem, benn das Gericht ift Gottes";9) "Beuget nicht das Recht des Dürftigen in seiner Streitsache;10) "vollziehet kein Unrecht im Gerichte, boch fchone auch nicht ben Geringen im Gerichte und begünstige nicht ben Bornehmen, nach Gerechtigkeit richte beinen Nebenmenschen". 11) Bie viele Sahrtaufende find dahingegangen, wie vieler Aufstände und Revolutionen bedurfte es, ebe in den Rulturstaaten Europas die Gleichheit aller vor dem Gefete gum Staats= grundgesetz erhoben wurde. Fast fämtliche Errungenschaften der Neuzeit auf bem Gebiete ber Menschen= und Bölkerrechte, wie boch man fie auch anschlagen mag -, einen großen Teil von benfelben hat der Mofaismus ichon vor Jahrtaufenden ber Menschheit verkündet; sie bildeten sein Evangelium an die Bölker. Nächst bem Befete ber Gleichheit aller nennen wir: 2. bas ber perfonlichen Freiheit jedes einzelnen Menschen. Die Anerkennung und Hochhaltung der perfon-lichen Freiheit jedes Menschen in allen ihren Gestalten, bildete ebenfalls ein Staatsgrundgesetz bes mojaischen Staates. 3m Detalog verkundet sich Gott als Befreier bes Menschen von dem Joche ber Sklaverei. 12) Der Empfang bes Gefetes und die Berpflichtung für basselbe follten als freier Att bes israelitischen Bolles,

131

1

9\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 5. Moj. 4, 5, 6 u. 8. <sup>4</sup>) Siehe: "Gleichheit." <sup>3</sup>) 2. Moj. 12, 39. <sup>4</sup>) 8. Moj. 24, 22. <sup>5</sup>) 8. Moj. 9, 14. <sup>6</sup>) Dajelbit 15, 16. <sup>7</sup>) 2. Moj. 12, 14. <sup>6</sup>) Maleacht 2, 10. <sup>6</sup>) 5. Moj. 1, 16, 17. <sup>10</sup>) 2. Moj. 32, 6, 8. <sup>11</sup>) 8. Moj. 19, 15. <sup>13</sup>) Stehe: "Zehngebote".

porgenommen werden, beffen Ginwilligung bafür vorher eingebolt werden mußte. 1) Auch bie fpätere Bollziehung des Befetes follte in Freiheit geschehen. "Siebe", beißt es, "ich lege bir heute vor bas Leben und bas Gute, ben Tob und bas Boje - mähle bas Leben ! "2) So wurde die verfönliche Freiheit des Menschen gesetlich durch mehrere Bestimmungen gesichert. Die Stlaverei (f. d. A.) wurde in Israels Mitte aufgehoben und in eine fechsjährige Dienftzeit umgewandelt. Die Ausivrüche barüber lauten: "3ch bin ber Swige, euer Gott, ber euch aus Negypten geführt, bamit ibr feine Sklaven mehr werbet; ich gerbrach die Stangen eures Joches und fuhrte euch aufrecht".3) Es follen flüchtig gewordene Stlaven nicht ausgeliefert werben. Die Todesstrafe mar auf den Diebstahl eines Menschen, ber zum Stlaven vertauft wurde, gesett.4) Bei einem Verbrecher mar feine Festnahme nur mabrend ber Unterjuchung gestattet, eine weitere Freiheitsftrafe durfte nicht ftattfinden.5) Un= beschränkt berrichte die Dents, Lehr= und Rebefreiheit.6) Giner weitern Freiheit erfreute fich das Gewerbe, ebenso durfte jeder sich feinen Lebensberuf bestimmen. Gewahrt wurde besonders die perfönliche Freiheit des Menschen burch die Institution bes Jobeljahres.7) 2Bir lefen barüber: "Und heiliget bas fünfzigste Sahr, rufet, Freiheit bem Lande und allen feinen Bewohnern, es tehre jeder gurud ju feinem Eigentum, jeder zu feiner Familie".8) Geriet jemand in Sklaverei, b. h. entweder er vertaufte fich felbit ober er murde infolge feiner Armut, weil er die ihm auf= erlegte Geldstrafe nicht entrichten konnte, verlauft, so erhielt er am Jobeljahre. wenn auch noch nicht feine fechsjährige Dienstzeit beendet war, wieder feine Frei= Bollte ein Stlave nicht von Diefer gesehlichen Freiheit Gebrauch machen. heit. fo wurde ihm als Schmachmerkmal bas Dhr gebohren.9) 3. Das Gefes ber Beiligkeit und des Schupes des Lebens und des Eigentums. Dhenan gehören hierher bie zwei (Befegesausspruche im Detalog: "Du follft nicht morden", 10) "Du follft nicht ftehlen",11) beibe bringen die Seiligkeit und den Schutz des Lebens und bes Gigentums zum Ausbrud; fie bilden bie Grundlage ber Sicherheit ber menfchlichen Gefellicaft. Bir haben in ben Urtiteln "Gigentum", "Befit, "Diebftahl", "Schäden", "Leben", "Mord" und "Lodessttrafe" ausführlich über die Heiligkeit des Lebens und des Eigentums, die Grundgesete des mosaischen Staates, gesprochen und bringen bier davon nur bas hauptfächliche. Auf Uebertretung bes erstern, wenn die Tötung vorfätlich geschah, war die Todesstrafe gesett. "Ber Menschenblut vergießt, deffen Blut foll wieder burch Menschen vergoffen werden, benn im Ebenbilde Gottes hat er (Gott) ben Menschen geschaffen".13) Ferner: "Wer einen Menschen schlägt, daß er ftirbt, soll getötet werden".13, Es wird babei tein Unterschied zwischen bem Fremden, Gingebornen, Freien und Rnecht gemacht, benn alle find im Gbenbilbe Gottes geschaffene Denschen.14) R. Afiba. ein Gesetzeslehrer im 1. Jahrhundert fügt erklärend hinzu, ber Mörber vermindert burch die Tötung eines Menschen bas Ebenbild Gottes auf Erben. Bürbe berjenige, der die aufgestellten Bilder, die Standfäulen eines Rönigs zerftort, ungestraft bleiben? Sicherlich nicht!15) Auch die Annahme eines Löjegeldes für den verühten Mord wird nachdrucksvoll verboten.16) Ueber andere Bestimmungen zum Schut des Lebens bitten wir in den Artikeln: "Polizei", "Rrieg", "Rriegsheer" und "Rriegslager" nachzulefen. Richt minder wichtig find bie Gefete über bie Seiligkeit und den Cout des Gigentums. Die Sicherung bes Gigentums in allen



 <sup>1) 2.</sup> Moj. stap. 19. 9, 5. Moj. 30, 15-20. 3) 3. Moj. 26, 13. 4) 2. Moj. 21, 16.
 <sup>6</sup>) 3. Moj. 24, 12; 4. Moj. 15, 84. <sup>6</sup>) Siehe: "Dent<sup>2</sup>, Lehr= und Rebeireiheit". <sup>7</sup>) Siehe: "Sabbat= und Jobeljahr". <sup>9</sup>) 8. Moj. 25, 10. <sup>9</sup>) Siehe: "Silaverei". <sup>10</sup>) 2. Moj. 20.
 <sup>11</sup>) Daj. 1, 1. <sup>13</sup>) 1. Moj. 9, 1-6. <sup>13</sup>) 2. Moj. 21, 12; 8. Moj. 24, 17. <sup>14</sup>) Dajelbft.
 <sup>13</sup>) Midrasch rabba zu 1. Moj. Abjch. 34. <sup>16</sup>) 4. Moj. 11, 85; 5. 4, 42; 19, 4, 5.

Gestalten bildet einen der Glanzpunkte der mofaischen und der spätern jüdischen Bestimmungen darüber. Es wird bie Vergrößerung des Sigentums durch jebe ungerechte Berringerung bes Bermögens eines andern als burch Raub, Diebstahl, Betrug, Ucbervorteilung, Zins und Bucher, Bedrückung der Fremden und Hilf= losen, ber Wittwen und Baifen u. a. m. ftreng verboten. Mit Fluch werden belegt die Annahme von Bestechung, die Verrückung der Grenzen beim Landbesit u. a. m. Die Mahnungen darüber lauten: "Beraube nicht den Schwachen, weil er schwach ist, und tritt nicht den Armen im Thore nieder, denn der Swige sieht ihren Streit und fordert das Leben ihrer Berauber";1) "Wehe, ber fein haus in Ungerechtigkeit baut und feine Söller rechtlos errichtet und feinen Rächsten ohne Lohn arbeiten läßt, ihm keinen Lohn giebt" ;2) "Wehe, die Haus an haus rücken, Feld zu Feld bringen bis tein Ort mehr übrig ift, und ihr allein im Lande die Besitzer werbet. Bei bem Ewigen Zebaoth, ob nicht alle Häufer müßten öbe werben, große und vornehme ohne Bewohner".3) 4. Befig, Agrargefege, Bohlftand, Armut und Armenfürsorge. Bur Berhütung ber Anhäufung des Befiges bei bem einen und die Abnahme des Eigentums bis zur völligen Befislosigkeit ber anbern --- hat ber Mofaismus treffliche Gesete aufgestellt, welche bie Staatsgrundgesete bei ber Gründung und fpätern Entwidlung bes Diefelben bestimmten von vorne herein, gleich israelitischen Staates bildeten. nach der Eroberung bes Landes, eine gleiche Berteilung bes Grundbesites und bie regelmäßige Restitution desselben nach Berlauf von je 49 Jahren, am Jobcljahre. Palästina foll nach feiner Besitynahme von seiten der Israeliten durch das Loos nach den Stämmen und Familien derselben, unter Berücksichtigung ihrer Population, gleich verteilt werden, fo daß der zahlreichere Stamm und in ihm die mehrzähligere Familie einen größern Bobenbesitz erhiclt.4) Das so erhaltene Grundeigentum war unveräußerlich und durfte nicht als emiger Besitz von einem Stamme zum andern, ebenso von einer Familie zur andern übergeben mit Ausnahme von Ber= heiratungen und Erbschaften; ber Verkauf durfte nur bis zum Sintritt des Jobel= jahres abgeschlossen werden und konnte ichon früher wieder gelöft werden, wenn der frühere Besiger oder ein Verwandter desselben bas vertaufte Grundftud ein= lösen wollte, b. h. das gezahlte Verkaufsgeld nach Abrechnung der Jahre der Benutzung bei dem neuen Besitzer erstattete. Diese periodische Restitution des Acerbesitzes hatte nicht thatsächlich die Serstellung der ersten gleichen Acerverteilung nach der Besitznahme des Landes, was infolge ber zugenommenen Population unausführbar mare, zum Biele, fondern nur die Burudftellung des veräußerten Befiges an feinen früheren Gigentumer und die Familie, und innerhalb derfelben das Individuum, zu dem Status quo ante des nach dem Gesete der Gleichheit erhaltenen Besites zurücktehren zu laffen. Dadurch war der Anhäufung des Bodenbenites einerseits und ber Ueberhandnahme ber völligen Besitlosigkeit anderer= feits vorgebeugt. Die bürgerliche Gleichheit wurde erhalten und bei Unterbrechung berfelben von Beit ju Beit wieber hergestellt. Benn bennoch im Laufe ber Beit infolge äußtrer Bufalle, als 3. B. Difnachs, Durre, Beufchredenschwärmte, Rrieg, feindliche Ueberfälle, Blünderung, Krankheiten u. a. m. unter dem Landvolke Ber= armung eintrat und die Besitosen sich mehrten, so waren es wieder eine Menge vortrefflicher Gefete, welche wohlwollendite Bestimmungen aufstellten. Bon den= felben nennen wir: "Dem Dürftigen ein Darlehn nicht zu verfagen, dasselbe nicht auf Bins zu geben, ein Unterpfand, wenn es ju feinem Nachtlager gehort, vor Sonnenuntergang wieberzugeben; nicht bie Handmühle zu pfänden u. a. m.; ferner

<sup>&#</sup>x27;) Spr. Sal. 22, 22. ') Jerennia 22, 14. ') Jefaia 5, 8-10. ') Siehe: "Sabbatund Jobeljahr" und "Befitz".

## 134 Staat, Staat8gemeinde. — Statthalter, romifche, in Paläftina.

ben Arbeiter schonend zu behandeln, ihm den Lohn nicht vorzuenthalten, den freigewordnen Rnecht bei ber Dienstentlaffung von bem Segen ber Tenne und bes Bauses mitzugeben; für die Armen bei der Ernte bie Eden ber Getreidefelder unabgemäht stehen zu lassen, ihnen die Nachlesc zu überlassen, ebenso die vergessenen Betreibegarben u. a. m. Im Erlaßjahr (f. b. A.) war geboten, ben nachwuchs bes Felbes nicht ju ernten, fondern ben Besitzlofen freizugeben u. a. m. Diese Gesetze ber Armenfürforge werden burch ben Ausspruch verschärft: "Denn es wird ber Dürftige in dem Lande nicht fehlen!" Das nachbiblische Schrifttum, Talmud und Midrafch hat dieje biblische Armenfürforge burch mehrere Bestimmungen und Einrichtungen noch viel erweitert. Wir bitten barüber die Artikel "Armenfürforge", "Armut", "Arme" nachzulefen. III. Staatsinstitutionen. Der Mofaismus befiehlt die Errichtung mehrerer Inftitutionen, welche die aufgestellten Staats= gesetze ergänzen und beren Bollzichung fichern follen. Es gehören hierher: 1. Die bes Sabbat= und Jobeljahres zum Schute ber perfönlichen Freiheit und ber Restitution bes Besites; 2. bie bes Gerichts (f. d. A.) und ber Polizei (f. b. 21.) in jeder Stadt für bie Rechtspflege und bie Aufrechthaltung ber öffentlichen Ordnung, 3. die der Afplftädte als Zufluchtsort für den, der unvorfählich einen Menschen getötet hat; 4. die des Neltesten collegiums, welches in Verwaltungs= fachen mitberaten follte und auch in wichtigen Sachen bas Obergericht (f. d. A.) bildete; 5. bie des Heerwesens (f. Kriegsheer); 6. des Prophetentums, das die Bollziehung des Gesethes, die Aufrechthaltung der Institutionen, die Belehrung und bie sittliche Bilbung bes Boltes fördern foll; 7. Die Armenfürforge. Andere Justitutionen gehörten dem Kultus (f. d. A.) an, als z. B. die des Heiligtums, Stiftszeltes, später des Tempels in Zerufalem, des Priesterstandes, der Leviten, ber Boltswallfahrten zum Seiligtum, fpäter zum Tempel in Jerufalem, ber öffentlichen Borlesung des Sesetzbuches je sieben Jahre am Laubhüttenfeste u. a. m. Wir haben jede dieser Institutionen einzeln in dieser R.=G. behandelt und verweisen, um nicht zu wiederholen, auf bie betreffenden Artikel baselbft. IV. Berwaltung und Erhaltung des Staates. Aus feiner Mitte bestimmte das Bolt famtliche Beamten für die verschiedenen Nemter ber Staatsverwaltung : die Bolfs= und Stammfürften, bie Aeltesten, die Richter, die Männer ber Polizei (f. b. A.) u. a. m., auch bie Oberrichter und fpäter ben Rönig, ber an ber Spite des Staates stand. Wie die Gemeinde im Kleinen nur durch die Männer, die das Bolk bestimmt hatte, verwaltet wurde, fo geschah die Verwaltung der Staatsgemeinde im Großen. So rief Dofes bem Bolte ju: "Schaffet euch Danner, weise, verständige und wohlbekannte nach euren Stämmen, und ich jete sie zu euren Säuptern Und ihr sprachet: "gut ift bie Sache, bie bu geredet haft, ju vollziehen. ein. Und ich nahm die Säupter eurer Stämme, Fürften über Taufend, Fürften über Hundert, Fürften über Fünfzig und Fürften über Behn und Beamten (der Polizei) zu euren Stämmen".1) Auf einer andern Stelle lefen wir: "Richter und Beamte fete bir ein in allen deinen Thoren, die der Ewige, dein Gott, dir giebt zu deinen Stämmen, daß fie das Bolt richten, ein gerechtes Recht."2) Die Central- und Staatsgewalt lag in den Händen des Oberrichters und später des Königs. 2Bir bitten, auch darüber die Artikel: "Oberrichter" und "Rönig" nachzulesen. Mehreres über die Erhaltung, Sicherheit, Verteidigung und Vergrößerung des Staates fiehe: "Rrieg", "Rricgsheer" und "Steuern".

Statthalter, römische, in Balästina. Im Jahre 6 n. nach der Entfernung des Ethnarchen Archelaus (s. d. A.) fielen die Landesteile Palästinas: Judäa (s. d. A.), Samaria (s. d. A.), später (im J. 23) auch Batanäa (s. d. A.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 5. Moj. 1, 13-16. <sup>9</sup>) 5. Moj. 16, 38, 39.

und Gaulanitis (f. d. A.) an Syrlen<sup>1</sup>) (f. b. A.) unter bem römischen Profonful. Die Verwaltung berfelben geschah burch einen Profurator, Statthalter, griechisch ήγεμών,<sup>2</sup>) Επαρχος,<sup>3</sup>) επίτροπος,<sup>4</sup>) der unter bem Profonsul in Syrien ftand. Bu feinen Amtsfunktionen gehörten die Ueberwachung der Sinkünfte für den kaifer= lichen Schatz, die Entscheidung über flaatliche Streitigkeiten in Palästina, die Führung bes Oberbefehls über bie in Palaftina ftehenden römischen Truppen und die Ausübung der Landesjuftig in Kriminalfällen. Die niedere Juftig wurde den judischen Gerichten unter bem Synhedrion in Jerufalem überlassen. Dieselben behielten auch die Berwaltung des Kultus u. a. m.5) Die Statthalter richteten über Verbrechen und durften auch Todesurteile fällen. Die Reihenfolge diefer Statthalter, Proturatoren, waren: 1. Coponius (von 6-9); 2. Marcus Ambivius (9–12); 3. Annius Rufus (12–15); 4. Valerius Gratus (15–20); 5. Pontius Pilatus (26–36). Diefer ist durch die Hinrichtung Jesus von Nazaret (f. d. A.), die er über ihn verhängt hatte, geschichtlich bekannt. Beit-genossen bezeichnen ihn von Charakter rückschos hart; bestechlich, geneigt zu Räubereien, Mißhandlungen, Kränkungen, Sinrichtungen auch ohne Urteilsspruch, unerträglichen Grausamkeiten u. a. m.?) Mehrere Bolksaufstände, die er künstlich hervorrief, wurden von ihm durch meuchelmörderische Gewalt und Ueberfälle unter= brückt.<sup>8</sup>) 6. Marcellus (36 – 37); 7. Marullus (37 – 41); 8. Cuspius Fadus (44); 9. Tiborius Alexandor (45—48), Jude von Geburt, der später vom Judentume absiel und sich zur heidnischen Religion Roms bekannte; er war der Sohn des Alabarchen Alexander und Reffe des jüdischen Philosophen Philo in Alexandrien;?) von Claudius wurde er als Profurator nach Palästina geschickt. Bu feinen ihn befleckenden Unmenschlichkeiten gehörte die grauenvolle Hinrichtung der Söhne Judas des Galiläers (j. Messiaffe) Namens Jakobus und Simon, aus Verbacht, fie hegten ähnliche Pläne wie einft ihr Bater (fiebe Zeloten).10) 10. Ventidius Cumanus (48-52). Unter ihm brachen wieder mehrere Aufftande los; der eine am Paffahfeste infolge der Verhöhnung der Juden und ihrer Bebräuche, mo gegen 2000 Menschen umgetommen fein follten.11) Es folgten barauf noch mehrere Aufstände, die nur mit Aufwand der graufamften Mittel noch unterdrückt werden konnten. 11. Felix (52-60); 12. Festus (60); 13. Albinus (62); 14. Gessius Florus (64), unter dem der jüdische Krieg gegen Rom aus-brach. Nach dem unglücklichen Ausgang desselben, der mit der Eroberung Jerusalems durch Titus endete, waren Statthalter in Palästina: 1. Sox Vottulonus Cerialis (70-73); er befehligte während des Krieges die fünfte Legion und blieb noch nach dem Wegzuge des Titus Befehlshaber der Befatungstruppen. 2. Lucilius Bassus, der die Festungen Herodeion und Machärus einnahm.<sup>12</sup>) 3. Flavius Silva, Besieger ber starken Festung Massaba. 4. M. Salvidanus (80); 5. Cn. Pompejus Longinus (86); 6. Atticus (107); 7. Gn. Pompejus Falvo (107); 8. Tiberianus (114); 9. Lucius Quietus (117), befannt als Unterbrücker bes Aufstandes ber Juden in Mesopotamien; er wurde als Statthalter nach Palästina geschidt, aber später burch Sabrian entsett. Das talmudische Schrifttum tennt

Digitized by Google

einen Aufstand ber Juden in Paläftina unter Quiotus.<sup>1</sup>) 10. Tineus auch Tinius Rufus (132), unter dem der große Aufstand Barkochdas (f. d. A.) ausbrach, zu deffen Ueberwältigung der größte Feldherr Roms, Julius Soverus aus Britannien gerusen werden nußte. Im talmudischen Schrifttum heißt er Tyrannos Rufus Durten verden nußte. Im talmudischen Schrifttum heißt er Tyrannos Rufus Barkochas befördert haben. Es kommen dasselbst mehrere Unterredungen R. Akibas mit ihm vor, meist polemischen Inhalts gegen die Lehre und das Gesetz bes Judentums. R. Akiba war später einer der Haupstücker des Barkochda-Ausstandes. Die Residenz dieser Statthalter war gewöhnlich Caesarea (s. d. A.), wo das Haupsquartier der römischen Truppen war. Von diesen Ausstandes. Im Zeit des Passares gesandt, um die Ordnung zu erhalten; sie besetzen alsdann die Burg Antonia und die westlichen Galerien des Tempels. Im Palast des Herides wohnte der Prokurator, so oft er nach Jerusalem kam. Mehreres siehe: "Zerstörung Jerusalems".

Symbolit, Rin, Zeichen, Sinnbild. Symbolit ift bie Runft, Ideen finn= bildlich barzustellen. Jebe Religion bedient fich berfelben zur Beranschaulichung ihrer Ideen und Lehren. Auch der Mosaismus (f. Lehre und Gefet) ordnet fymbolische Handlungen an, die seine Ideen und Lehren von Gott, Welt und Menfoen feinen Betennern finnbildlich vorführen und einfcarfen follen. S0 nimmt die Symbolit in den Gesegen des Rultus, des Rechts und der Sittlichkeit mit ihren Institutionen einen bedeutenden Blat ein. Wir behandeln hier bie Symbolit bes Rultus. Der mofaifche Rultus (f. b. A.) mit feinen Inftitutionen haben in ihren symbolischen handlungen die 3been: 1. von Gott, feiner Geiftig= feit und Einheit, feiner Gerechtigkeit, Liebe, Gnabe, Sünbenvergebung und Berföhnung; 2. von der Welt, ihrer Schöpfung, Erhaltung und Regierung durch Sott und 3. vom Menschen, seiner göttlichen Gbenbildlichkeit, Freiheit und Beftimmung — finnbildlich zu vergegenwärtigen. Die Institution ber Stiftshütte (f. b. A.) mit ihrer gottesdienstlichen Ginrichtung bildete den Hauptbestandteil besselben, deren symbolische Bedeutung wir jest erörtern wollen. a) Die Stifts= Die symbolische Deutung ber Stiftshütte war ein beliebtes Thema ber bütte. Eregeten und der jüdischen Bolfslehrer aller Zeiten. Wir abstrahieren hier von ihren Ausführungen und versuchen, diefelbe in dem biblischen Schrifttume felbst aufzu= finden und nach demselben anzugeben. Schon die verschiedenen Namen der Stifts= hutte baselbst mit den sic begleitenden nähern Bezeichnungen enthalten die Angaben ju ihrer symbolischen Erklärung. Diefelben sind: a) heiligtum, ward, mikdasch, mit ber nähern Angabe: "Und fie follen mir ein Seiligtum machen, daß ich in ihrer Mitte wohne".4) Die Stiftshütte ift nach diefer Benennung finnbildlich eine Stätte, wo Gott wohnt; eine Wohnung Gottes, wo man Gott suchen und finden soll. Die sinnbildliche Bedentung der Gottesstätte wird in Bezug auf den von Salomo erbauten Tempel in Jerufalem ausbrücklich in 1. B. R. 8, 27, 78, her= vorgehoben: Siehe, bie Himmel und Himmelshimmel vermögen bich nicht zu faffen, viel weniger diefes Saus, welches ich bir erbaut habe. Aber bu wendeft bich zum Gebet deines Dieners . . . " Die symbolische Bedeutung der Stiftshütte ift, wie jebes Gotteshauses bie finnbildliche Darftellung ber fteten Gottesgegenwart. Erweitert wird bieje 3dee in der zweiten Benennung burch: "Belt der Bufammen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe: Quietus. <sup>1</sup>) Siehe: "Atiba". <sup>3</sup>) Rach 2. B. Moj. 31, 13, ber Sabbat ift ein Beichen ewig אות היא לעולם. (benjo in 2. Moj. 2014), fie follen fein zum Beichen auf deiner Hand und zur Erinnerung zwischen deinen Augen. 2. Moj. 25, 8, 9.

tunft, Stiftszelt", אוהל מועד, 1) mit ber Erklärung: "3ch bestimme bich borthin und rebe mit bir — alles, was ich dir befehle für die Söhne Israels".2) Dem= nach ift bie Stiftshutte bas Seiligtum, wo nicht blos ber Mensch jeine Bunfche und Gemütserregung vor Gott ausspricht, fondern auch, wo Gott jeinen Willen ben Menschen tund thut, offenbart, also eine Stätte bes Gebetes und ber Lehre ober der Belchrung. Bervollständigt wird diefe Bedeutung in dem britten Namen: "Bohnung", כשכן, mischkan,3) auch: "Bohnstätte bes Zeugnisses", כשכן , misckan haeduth, auch: "Belt bes Beugniffes", אוהל העדות, Ohel haeduth,5) nämlich ber zwei Gesetstafeln von ben zehn Geboten, die in ber Bundeslade (f. d. A.) im Stiftszelt aufbewahrt murden. Die Stiftshütte ift nach benfelben Die Stätte bes geoffenbarten Gefetes. Undere Bezeichnungen als : "Saus bes Ewigen", (בית ה', 6) ober "Saus Bottes", בית אלהים, 7) brüden neben obiger Bedeutung auch den Unterschied biefes Saufes vom Saufe bes Menschen aus. Faffen wir die Bedeutungen diefer Namen zufammen, fo erhalten wir die symbolische Bedeutung ber Stiftshütte; fic foll finnbildlich als Stätte ber fteten Gottesgegen= wart mit ihrer ben Menschen schützenden und bildenden Fürsorge gelten, gang nach 2. Moj. 45, 47, "Ich wohne in der Mitte Israels und sie erfahren, daß ich der Ewige, ihr Gott, bin". Diese fymbolische Deutung der Stiftshütte kennt auch bas spätere nachbiblische Schrifttum. Der Midrasch (f. d. A.) giebt dieselbe in folgender Darstellung wieder. "Und sie follen mir ein Seiligtum machen, daß ich in ihrer Mitte wohne" (2. M. 25, 8, 9); es sprach Gott zu Israel: "Ihr seid meine Herbe und ich euer Hirte (Ezechiel 34, 10 und Pf. 80, 1), bereitet dem Birten eine Bohnstätte, daß er tomme und euch hüte; ihr feid der Weinberg, ich ber huter desselben (Jesaia 5, 1; Pf. 121, 4), errichtet dem Hüter eine Hütte, daß er euch bewache; ihr seid die Kinder, und ich euer Bater (5. Mos. 14, ; Jeremia 32), ber Kinder Ehre ift, bei ihrem Bater zu weilen, ebenso bes Baters Herrlichkeit bei feinen Kindern zu leben, fo bauet bem Bater ein Haus, daß er komme und tei feinen Kindern weile".8) Beziehen wir hierher den Ausbruck des Bolkswillens, wie er fich bei ber Anfertigung bes golbnen Kalbes hören ließ: "Machet uns Götter, bie vor uns einhergehen, denn biefer Mann Mofe, ber uns aus Negppten geführt, wir miffen nicht, was ihm geworden", 9) fo war der Befehl jur Errichtung ber Stiftshütte, das Sinnbild der steten Gottesgegenwart die Jorael führt, schützt und leitet, eine Ronzession an den Volkswillen. 10) Diese symbolische Deutung ber Stiftshütte als Sinnbild ber steten Bottesgegenwart, innerhalb des israelitischen Volkes erfuhr bei den griechisch gebildeten Juden ihre Erweiterung dahin, daß sie die Stiftshütte als Sinnbild ber steten Gottesgegenwart in ber ganzen Welt erklärten. So erklärt Philo, ber Alexandriner (f. b. A.), der Repräfentant der philosophisch gebildeten Juden Alexandriens: "Die Stiftshütte ist das Bild der ganzen Welt, des Universums, von der der innere Naum, als der nicht allen zugängliche Teil berselven, die Welt des Uebersinnlichen, ra vorra, bezeichnet; ber unter freiem Himmel befindliche Borhof foll die sinuliche 2Belt, rà dio8yra, versinnbilblichen; ferner weisen die vier Stoffe, aus denen die bunte Dede und die Vorhänge der Stiftshütte angefertigt werden, nämlich: Byffus, Hyacinth, Purpur und Bettus — auf die vier Clemente; weiter sind die zwei

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1. 29, 10; 11, 32. 2 2. 2006, 25, 22. אחר אחר ארברתי אחר (1, 32. 3) 2. 2006, 25, 22. אחר אבור אוחר אלבני ישראל 3) 2. 2006, 25, 9. 4) Daf. 38, 21. 4) 4. 2006, 17, 23. 3) 30fua 6, 24. 5) Dafelbft. 5) Midrasch rabba 31 2. 2006, 50 5 20 5 34. 3) 2. 2006, 82, 1. 5) Bergleiche hierzu ben Midrasch Tanchuma 31 Balube: משכן עדות עול טשכן עדות להם על טעשה עול.

Cherubim (f. d. A.) auf ber Bundeslade Symbole ber zwei gottlichen Grundfräfte. ber ichaffenden und ber regierenden, ober ber zwei Semisphären ober= und unterhalb ber Erbe; ferner beuten ber Leuchter mit feinen fichen Lampeu in ber Stiftshütte auf die sieben Plancten; ber Tijch mit den zwölf Broten auf die Rahrungs= mittel des Menschen durch Gott; ber Räucheraltar auf ben Dant des Menschen für die Erzeugniffe der Erde.') Nchnliche Deutungen des Symbols der Stifts= hütte finden wir bei Josephus in feinen Altertumern III, 7, 7. "Die Stiftshütte", fagt er, "ift das Symbol ber Welt; das Seilige, b. h. ber innere Raum derfelben, bas Bild bes Himmels; bie zwölf Schaubrote - ber zwölf Monate bes Jahres; ber Leuchter mit scinen fieben Lampen - ber fieben Planeten; bie vier Stoffe ber Vorhänge — ber vier Elemente: Byffus — ber Erde; Purpur — des Meeres; Hnazinth - ber Luft; Bettus - bes Feuers". Dieje fymbolischen Deutungen fanden teilweise auch bei ben judischen Volks- und Gesetslehrern in Baläftina. wahrscheinlich burch mündliche Mitteilungen, Aufnahme. 3m Midrasch Tanchuma Sibra Petude und im Midrasch Rabba zur Sidra Nasso Absch. 12, S. 133 finden wir folgende symbolische Deutung: "Die Stiftshütte repräsentiert die Schöpfung; der Vorhang vor dem Allerheiligsten — den Himmel; der eherne Baschbeden — bas Meer; ber goldene Leuchter -- bie Lichter am Himmel; bie Cherubim - ben Menschen; ber Hohepriefter im Bottesbienfte - ben Menschen als Träger des göttlichen Ebenbildes und Berehrer Gottes; bie Bollendung ber Stiftshütte — bie Vollendung ber Beltschöpfung; ber Segen nach ber Vollendung ber Stijtshütte - ben Scacn, ben Gott erteilte auf die Vollendung ber Beltfchöpfung". Ueber bie Symbolit ber Geräte ber Stiftshütte, ber "Bundeslade", jadopfung". tever die Symbolit ver Grate ver Etiftsgitte, der "Bundesitde", ber "Cherubim", des "Altars", des "goldenen Altars", des "Leuchters", der "Schaubrote", des "Opferaltars", des "Sabbats", der "Feste", des "Passahlt, bes "Wochensestes", des "Neujahrssestes", des "Verschlungstags", des "Laub-hüttensestes", der "Leviten", der "Priester", der "Priesterkleider", der "Opfer", des "Zehntens", der "Erstgeburt", der "Erstlinge", der "Beschneidung", der "Tephilin", der "Weschlaft", des "Kiddusch", der "Beschneidung", der "Tephilin", des "Radisch", des "Eabbatjahres", des "Jobeljahres", der "Speise-solste" u. a. m. hitten mir die hetrestenden Artikel nochaulefen gesete" u. a. m. bitten wir, die betreffenden Artikel nachzulesen.

Barnewissche Buchbruderei (E. Frehse), Neuftrelis.



# Real-Encyclopädie

de**s** 

# Judentums.

# 28 örterbuch

**j**um

Handgebrauch für Bibelfreunde, Theologen, Juristen, Staatsmänner,

Gemeinde= und Schulvorsteher, Lehrer, Schulinspektoren u. a. m.

Ausgearbeitet

ron

## Dr. J. Hamburger,

Ober- und Landesrabbiner zu Strelig in Medlenburg.

Abteilung III. Supplement V.

**Strelitz i. M.** Im Selbstverlag bes Verfassers. 1900.

Digitized by Google

٠

10

Alle Rechte find vorbehalten. Der Berfaffer.

.

· ·

Barnewisiche Buchdruderei (Emil Frehje), Reuftrelis.

-----

.....



# **H**orwork.

٠,

Hiermit übergebe ich meinen Abonnenten das Supplement V. Abt. III. diefer Real-Encyclopädie. Dasselbe bringt unter andern wichtigen Artikeln die Biographien der wiffenschaftlichen Hauptträger und Fortbildner des Judentums mit feinen Ideen, Lehren und Gesetzen aus der nachtalmudischen Zeit bis zum Anbruch der Gegenwart. Die Artikel Apologetik und Apologeten, Disputationen, Allegoriker u. a. m machten es nötig, auch die Gegner und Bekämpfer des Judentums, die meift aus ben Reihen der zum Chriftentume übergetretenen Juden hervorgingen, kennen zu lernen. Die Namen und Thätigkeit derselben haben wir in dem Artikel "Apostaten" angegeben. Das nächste Supplement VI. durfte bald nachfolgen, womit ich meine Arbeiten zu biesem Werke abzuschließen gedenke. Die Herren Abonnenten bitte ich, bie unliebsame Verzögerung entschuldigen zu wollen; sie geschah zur Vervollständigung ber Arbeiten. So möge auch bieses Supplement eine Beimftätte bei allen Gebildeten finden.

## Der Verfasser.

Strelit in Medlb, im Dezember 1899.



# Anhalis=merzeichnis.

|                                  | Seite. |
|----------------------------------|--------|
| <b>M</b> barbanel, Ijaal         |        |
| Abba Mari, Hajarchi              |        |
| Abraham Ibn Esra                 |        |
| Abraham ben Datid                | 9      |
| -Abraham Ibn Daud                | 9      |
| Aharon ben Elia                  | 10     |
| Aharon ben Joseph                | 10     |
| Albalag Jjaat                    | 11     |
| Albalia Isaat                    | 12     |
| Albo Jojeph                      | 12     |
| Alfafi Isaat                     | 18     |
| Allegorie )                      | 14     |
| Allegoriter)                     | 14     |
| Apologetif                       | 16     |
| Apologeten                       | 16     |
| Apostaten                        | 27     |
| Asaria de Rossi                  | 88     |
| Ascher ben Jechiel               | 84     |
| Afaria be Rofft                  | 35     |
| Bachja ben Afcher                | 36     |
|                                  | 87     |
| Benjamin ben Mojes Rehavenbi .   | 87     |
| Chojng, Jehnba                   | 88     |
| Ctananel Rabenu                  | 89     |
| Charisi, Alcharisi Jehuba Salomo | 40     |
| Chasbai ben Isaat Ibn Schaprut   | 41     |
| Chasbai Crekcas                  | 44     |
| Chazaren                         | 45     |
| Chivi Albalchi                   | 47     |
| David Kimchi                     | 49     |
| David ben Mervan Almolamez       | 49     |
| David Reubeni                    | 50     |
| Disputationen                    | 0—60   |
| Dunasch 3bn Labrut               | 60     |
| Dunasch Abonim ben Taamim        | 61     |
| Duran Prophiat                   | 62     |
| Duran Simon ben Zemach           | 63     |
| Duran ben Salomo                 | 64     |
| Eibeschütz Jonathan              | 64     |
|                                  |        |

|                                        |                  |            |            |           |             |           |                       |    | Seite.      |
|----------------------------------------|------------------|------------|------------|-----------|-------------|-----------|-----------------------|----|-------------|
| Elajar Rali                            | ir .             |            |            |           |             | •         |                       | •  | 67          |
| Elajar Rali<br>Elia Bajdi              | \$i              |            |            |           |             |           | :                     |    | 67          |
| Elia Levita                            |                  |            |            |           |             |           |                       |    | 67          |
| Elia Levita<br>Emden Jak               | ob .             |            |            |           |             |           |                       |    | 69          |
| Grilarch .                             |                  |            | •          |           |             |           |                       |    | 72          |
| Grilarch .<br>Saon, Sao                | nim              | ol         | ber        | Beo       | nti         | n         |                       | •  | 72          |
| Gabirol .<br>Getschom be               |                  |            |            | •         | •           |           |                       |    | 76          |
| Gerschom be                            | en S             | šeh        | uda        |           |             | •         | •                     | •  | 79          |
| Gefetesvolla<br>Dai Gaon               | stehr            | ing        | •          | •         |             |           |                       |    | - 80        |
| Sai Gaon                               | •                |            |            |           |             | •         |                       |    | 86          |
| Jatob 3tn                              | Ba               | n.         |            |           |             |           |                       |    | 88          |
| Jatob Tam                              | •                |            |            |           | •           | •         | •                     | •  | 89          |
| Jehuba ben                             | G                | a          | Şad        | affi      |             | •         | •                     | •  | 80          |
| Jehuba Hal                             | levi             |            | •          |           |             |           | •                     | •  | 91          |
| Jehuba Hal<br>Jephet ben<br>Imanuel be | Alt              | Ð          | alev       | ŧ.        |             | •         | •                     | •  | 97          |
| Imanuel be                             | m E              | ēal        | omi        | Ro        | mi          | •         |                       | •  | 97          |
| Jona Ibn                               | Gar              | lađ        | ģ.         |           |             |           | •                     | •  | 100         |
| Jojeph ben f                           | Abre             | aha        | ım (       | ğarı      | oe i        | 211       | jazi                  | er | 100         |
| Jojeph Rar                             | ø.               |            | •          |           |             | •         | •                     | •  | 101         |
| Jojeph Rim                             | d)t              |            |            | •         | •           | •         |                       | •  | 101         |
| Joseph Nas                             | it.              |            | •          | •         | •           | •         | •                     | •  | 103         |
| Joseph Naff<br>Ralir Eleas             | ar .             |            |            |           |             |           | •                     | •  | 106         |
| Kalouymos                              | ben :            | Ral        | lony       | moi       | 8 H         | en (      | Me                    |    | 106         |
| Raspi Josch                            |                  |            |            |           |             |           |                       |    | 107         |
| Kimchi Mos                             | eð .             |            | •          | •         | •           | •         |                       | •  | 10 <b>9</b> |
| Levi ben G                             |                  |            |            |           |             | •         |                       | •  | 109         |
| Luzzato Mo                             | feð              | Ch         | )ajtr      | n b       | en          | Ja        | tob                   | )  | 111         |
| Luzzato Sin                            | non              |            | •          | •         | •           | •         | •                     | •  | 118         |
| Luzzato Sin<br>Maimon be<br>Maimonibes | n J              | oje        | ph         | •         | •           | •         | •                     | •  | 114         |
| Maimonides                             | M                | ofei       | 8.         | •         | •           | •         | •                     | •  | 115         |
| Manasse ber                            | t 31             | bra        | el         | •         | •           | •         | •                     | •  | 127         |
| Meir ben X<br>an ber A                 | Jaru             | đj         | aus        | 3 9       | lot         | jen       | bu                    | g  |             |
|                                        |                  |            |            |           |             |           |                       |    | 130         |
| Meir ben T<br>aus Bur                  | .00T             | 09<br>1    | a Sa       | levi      | ্ধ          | DU        | lan                   | a  | 181         |
| Manachem h                             | 8992<br>611      | 111<br>671 |            | 1001      | ,           | •         | •                     | •  | 188         |
| Mcnachem b<br>Mendelsjohn              | ຸໜ               | ofe:       | 8<br>8     | •         | •           | •         | •                     | •  | 184         |
| Mendelsjohn<br>Mojes Ibn               | ເ 201<br>(ເຮືອ   | יא<br>מוכי | ₽.<br>A118 | a         | •           | «እ        | •                     | •  | 140         |
| Rachmanibe                             | ।<br>হেভ<br>নি 8 | iu<br>her  | աա»<br>ՏՈչ | ।<br>জন্ম | uil<br>1011 | u.0(<br>† | с<br>Л <sup>11.</sup> |    | 110         |
| Mojes b                                | cn 9             | lad        | bnai       | m         | .u.sl       | ·,        | •                     |    | 142         |



Hbarbanel, Jsaak, 1) auch Abrabanel ober Abravanel, 2) mit dem Ehren-titel Don Isaat Abarbanel. Staatsmännische Persönlichkeit von geschichtlicher und miffenschaftlicher Bedeutsamkeit ber Juden Portugals und Spaniens (1437 bis 1509), Sprößling einer alten, vornehmen Familie in Sevilla, der 1437 in Liffabon geboren wurde. Sein Bater hieß Juda; er selbst hielt sich als Abkömmling ber töniglichen Familie bes bavidischen Hauses und führte seine Abstammung bis auf Ijai, ben Bater Davibs. Gine forgfältige Erziehung und Bildung entwidelten rasch feine seltenen Geistesgaben. Dem bamaligen Rabbiner in Lissabon, Joseph ben Abraham ben Nissim Chajun, ben er noch später als Förderer feines hebräischen Biffens rühmt, verdankte er bie Einführung in bie verschiedenen Sacher ber judischen Biffenschaft. Sein Talent und fein flaver Verstand, gehoben burch einen feinen weltlichen Satt und festen Charafter, machten ihn zum gewandten Staatsmann. Die Juneigung ber Granden des Landes erwarb er fich burch feine Bescheidenheit und sein uneigennütziges Besen. Der König Alphons V. würdigte ihn feines Bertrauens und berief ihn zum Staatsdienst. In verschiedenen Staatsgeschäften bewährte er fich als fluger Staatsmann. Mit ben Granden Portugals ftand er auf freundschaftlichem Fuße und erfreute fich ber Gunft bes mächtigen herzogs Fernando von Braganza und beffen Bruders Marquis von Montemar Connetable von Portugal, ebenfo des Grafen von Faro.3) Es wurde ihm bas Finanzwefen anvertraut, auch zog man ihn zur Besprechung wichtiger Fragen heran. 9 Es waren die Sahre seines glücklichen Lebens, über die er selbst berichtet. 9 "In dem gepriefenen Liffabon lebte ich friedlich in meinem ererbten Saufe; Sott verlieb mir Segen, Reichtum und Ehren. 3ch legte große Bauten mit weiten Sälen an; mein haus machte ich zum Mittelpuntte der gelehrten Belt. Dem Könige ftand ich nabe; er ftutte fich auf meine Ratschläge, und fo lange er lebte, ging ich bei ihm ein und aus." Da erfolgte im Jahre 1481 der Lod dieses hulbvollen Königs; eine Aenderung trat ein. Sein Nachfolger, Don Juan, Johann oder Joao II., ein herzloser, finsterer Mann, der nach der Wischaffung der Macht der Granden und der Gründung einer absoluten Königsherrschaft strebte. Er verfolgte die Günstlinge seines Baters, von denen er den Herzog von Braganza töten ließ; ein gleiches Geschick sollte Abarbanel treffen. Der König berief ihn zu sich, aber feine Freunde warnten ihn und rieten zur Flucht. Abarbanel entfloh, er tam noch zur Beit über die Grenze nach Kastilien, aber sein ganzes Bermögen mußte er zurücklassen. Der barüber erzürnte König ließ 1483 basselbe und mit diesem auch das seines Sohnes Juda Leon konfiszieren. So befand er sich in fremdem



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So genaunt bei ben italienischen und beutschen Juben. Vergl. Orient-Litteraturblatt 1845 col. 823. <sup>3</sup>) Der Portugiese Samuel Usque schreibt "Abravanel". Consolacoes III Nr. 82; ebenso Imanuel Aboab. Nomologia 11 cap. 27 pag 304. <sup>3</sup>) Nach seinem Rommentar zu Josua. <sup>4</sup>) Bergl seine Einleitung zum Buche Josua. <sup>5</sup>) Daselbst.

Lande, entblößt von feiner ganzen Babe. Die Juden Raftiliens eilten ihm belfend entgegen; ber eine überbot ben andern mit zuvortommenber Gaftfreunbichaft. Bald bildete sich um ihn ein Rreis von Gelehrten. Aber auch ba wurde er an ben hof bes Rönigs Ferdinand berufen, ber ihm ebenfalls die Berwaltung des Finanzfaches, bas Amt eines töniglichen Steuerpächters, übergab, bas er acht Jahre, von 1484—1492, gemiffenhaft verfah. Wieder gelangte Abarbanel ju bedeutendem Bermögen und fuhlte fich in feiner Stellung gludlich. Er ließ fich in der Hauptstadt Tolebo nieder. Aber nicht lange erfreute er fich biefes neuen Blüdes; ein fcredlicher Judenfeind, Torquamado, das Dberhaupt ber in Spanien errichteten Inquisition gegen Juden und Ungläubige, verstand vom Ronige Ferdinand als Dantopfer für die Eroberung Granadas ein Soitt zur Vertreibung ber Juben aus Spanien zu ermirken. Abarbanel suchte feinen ganzen Einfluß bagegen aufzuwenden, er bot unerschwingliche Summen bem Rönige an, um ihn zur Aufhebung des Editis zu bewegen, es war vergeblich. Mit trauerndem Gergen griff er zum zweiten mal nach dem Wanderstab, er begab sich mit feiner Familie zu Schiff nach Italien und besetzte sich 1493 in Neapel, wo er beim Könige Ferdinand freundliche Aufnahme fand. Auch fanmelte sich bald ein Rreis von Gelehrten um ihn; eine segensreiche Thätigkeit mit neuem Glude erblühte ihm wieder. Rach dem Tode dieses Königs, als fein Sohn Alfonso ihm in die Regierung gefolgt war, brach Carl VII., Rönig von Frankreich, in Neapel ein und zwang den jungen König zur Flucht nach Messina, wohin ihm Aharbanel gefolgt war. Rurz darauf starb Alfonso, worauf sich Abarbanel nach Corfu begab, von wo er 1495 nach Sübitalien zurücktehrte. In einer Stadt Apuliens, in Monopoli ließ er sich nieder, wo er sieben Jahre (1496—1502) verblieb. Bon da 30g er nach Benedig, wo ihm Staatsgeschäfte übertragen wurden ;er vermittelte den Frieden zwischen Benedig und Portugal und starb barauf im Sabre 1508 im Alter von 71 Jahren. Seine Leiche wurde nach Padua gebracht. Er hinterließ drei Söhne: Juba, Samuel und Joseph. Bon biesen war ber älteste ber berühmteste, er war Arzt und Philosoph. Abarbanel hat seine Mußestunden dem Studium der jüdischen Wiffenschaft gewihmet; eine Anzahl von Schriften bilden ein würdiges Dentmal, bas ihn verewigt. Diefelben find: 1. eine fleine philosophische Schrift "Burath Sajefoboth", eine Jugenbidrift; 2. "Atereth Setenim" ein siemlich umfangreiches Buch über die wichtigsten Glaubensfragen in 25 Abschnitten mit Bezug auf 2. Moj. 23. 20.1); 3. "Machfe Shaddai", eine Arbeit über die Propheten, die verloren gegangen; 4. ein Commentar zu fast allen biblischen Büchern, er verfaßte in Liffabon ben zum 5. Buch bes Bentateuchs, in Castilien, 1482-1484, ben zu ben ersten Propheten, zu ben Buchern Josua, Richter und Samuel, bie er später in Corfu vollendete; in Reavel ben zu ben ersten brei großen und zu ben zwölf kleinen Propheten, auch ben zum Buche Daniel; ebendafelbst vollendete er im Jahre 1522 den Commentar zum 1. Buch des Pentateuchs, in Benedig den zum zweiten Buch und in Apulien in Monopoli 1506 den zum 4. Buch Mofes, auch schloß er bortselbst ben Commentar zum 5. Buch bes Pentateuchs. Bu jedem Buch schreb er eine Einleitung 2); 5. bas Buch "Maajene Hajeschua", über bie Stellen im Talmud und Midrafc von der Erlöfung Israels und bie meffianische Beit überhaupt<sup>3</sup>); 6. bas Buch "Jeschuoth Meschicho", ebenfalls über bie Stellen im Talmub und Mibrasch über ben Messias und bie Erlösung<sup>4</sup>); 7. "Schamajim Chabaschin", eine philosophische Schrift über bie Welt-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gebruckt in Sabionetti 1557; Amsterdam 1739. <sup>3</sup>) Von biesen wurde ber Pentateuch gebruckt Hanau 1710; zu den ersten Propheten Leipzig 1686; zu den andern Propheten Amsterdam 1641. <sup>3</sup>) Mehrere mal gebruck. <sup>4</sup>) Gebruckt in Röbelheim 1889.

schöpfung 1); 8. "Sebach Pefach", ein Commentar zur Pesachhagada; 9. "Nachlath Aboth", ein Commentar zur Mischna Aboth in 6 Abschütten; 10. "Rosch Amanah", über die Grundlehren des Judentums.<sup>2</sup>) Man rühmt von diesen Schriften besonders seinen Commentar zu den biblischen Büchern, daß er mt Sachtenntnis, klar und gedankenreich gearbeitet. Zu jedem Abschnitte stellte er eine Anzahl von Fragen auf, nach deren Beantwortung der betreffende Abschnitt erklärt wird. Toch tadelte man die Breite seiner Ausspührungen dasselbst; auch mißfallen jeine polemische Aussfälle gegen jüdische Ausori, Prophiat Duran, Samuel Jürza, besonders gegen Joseph Aaspi, Mose Narboni, Prophiat Duran, Samuel Jürza, besonders gegen Joseph Albon u. a. m.<sup>3</sup>) Im Ganzen offendaren seine Schriften nicht blos seinen tiesbenkenden und weitschauenden Geist, sondern auch den vollen Erguß seines Herzens, sie haben die Darlegung der Geschichte, ber Verteidigung Israls Lehre vor den Angriffen der Judenseinde zu ihrem Gegenstande; er tröstet in denselben die Straeliten und spricht von deren Butunft. In der Einleitung zum 5. Buch des Pentateuchs beschreibt er die Leiden der spanischen Juden bei ihrer gewaltsamen Berweisung von ihrem seit Jahrhunderten jehr liebgewonnenen heimatlichen Boden.

Abba Mari ben Moses ben Joseph Fajarchi,4) auch Enburan Aftrut be Rabbinische Perfönlichkeit ber ftrengern religiösen Richtung ber Juden in Lünel. Montpellier im 13. Jahrhundert, Sauptagitator gegen die Männer der freiern philosophischen Forschung, welche die Geschichtserzählungen in dem biblischen Schrifttume mit ihren Perfönlichkeiten allegorisch erklärten und bie Rultusgesete symbolisch auffaßten, was bei Bielen zur Bernachlässigung der religiöfen Praxis führte und so den Boden des biblischen Gottesglaubens mit seinen Lehren und Gesehen zu untergraben anfing.5) Abba Mari begann im Berein mit feinen Gesinnungsgenoffen, als mit Don Buafour Vidal im Barzelona und mit bessen Bruder Don Crescas Vidal den Rampf gegen das Studium der Philosophie und der philosophischen Schriften, besonders gegen die Schriften Moses Maimonides (s. d. U.), als gegen sein Buch More Nebuchin und Sepher Hamada in Jad Chasaka. Abba Mari selbst besaß neben dem Rabbinischen auch philo= sophische Bildung und war ein Renner der medizinischen Schriften, die er verehrte, aber die Ueberhandnahme der freiern religiösen Anschauungen als Folgen ber philosophischen Studien - machte ihn ftugig; er wurde Gegner ber philosophischen Studien, später auch jeder miffenschaftlichen Beschäftigung überhaupt. Der gelehrte Rachmanides (f. d. A.) war fein Borbild; nach ihm stellte er drei Hauptnormen auf als die Grundpfeiler des Judentums: 1. die Lehre von Gottesdasein, seiner Ewigkett, Urkraft, Einheit und Unkörperlichkeit, wie sie die Naturbeobachtung verkündet und die Offenbarung in den Angaben der heiligen Schrift bestätigt; 2. die Lehre von der Schöpfung der Welt durch Gott aus Nichts und 3. die von ber Borfehung und Fürforge Gottes über jedes Sinzelne. Diefe drei Grundlehren werden nach ihm in der Bibel verfündet: 1. in den Gefeten, welche die Offenbarung darstellen; 2. in der Sabbatinstitution als Erinnerung an die Weltschöpfung burch Sott und 3. in den Erzählungen der Bibel, welche die Wege Gottes versinnbildlichen. An diefen brei darf der menschliche Berftand nicht grübeln, sie muffen gläubig angenommen werden, um nicht auf Abwege zu geraten.6, Gine Anzahl seiner Gesinnungsgenoffen wendeten sich mit ihm in mehreren Briefen an Salomo ben

<sup>1)</sup> Mehrere mal gebruckt. <sup>2</sup>) Gebruckt in Königsberg und in andern Orten. <sup>3</sup>) Vergleiche dies Artikel, hierzu Kaiserling, Geschäfte der Juden in Vortugal Nr. 82. <sup>4</sup>) Hajarchi in der Bedeutung von איר "Wond" "Luna", als Anspielung auf "Lunel", den Wohnort des Abba Mart. <sup>4</sup>) Siehe Artkel "Allegorie und Allegoriker", auch "Symboliker". <sup>6</sup>) So in der Vorrede zu seinem Buche "Winchath Kenaoth".

Abereth, ben Rabbiner in Barzelona, die bedeutendste Autorität der rabbinischen Witseln dast, er möchte mit allen ihm zu Gebote stehenden Mitteln den weiter um sich greisenden religiösen Berheerungen Sinhalt thun. Se entstand ein lebhafter Brieswechsel darüber bei seinen Gesinnungsgenossen, sowie bei der Gegenpartei. Abba Mari hat diese Briese der Männer seiner Richtung gesammelt und in einer Schrift "Minchath Renach", Sisergabe, Dien Zulammengestellt und veröffentlicht.<sup>1</sup>) Es sind 101 Briese, welche hier die Attenstücke dieses Rampses bilden. Wir verweisen über deren Inhalt auf den Artikel: "Philosophie und Jubentum."<sup>2</sup>) Störend für diesen Ramps waren die um diese Seit erfolgten Erlasse dies Königs Philipp IV. im Jahre 1306, welcher die Habe der Juben tonsiszieren ließ und die Juden selbst aus dem Lande verwies. Abba Mari wanderte nach Arles und von da nach Verpignan im Jahre 1307.

אברדם Mbraham Jon Esra, vollständig: Abraham ben Meir Son Esra, אברדם אברדם, auch turzweg Son Esra, אבן עזרא Bedeutende wiffen. schaftliche Persönlichkeit der Juden Spaniens, geboren zu Toledo 1092, gestorben in Calahorra, an der Grenze von Navarra und Aragonien 1167 im Alter von 75 Jahren.3) Seine spätere Heimat war Corbova, der Sitz ber Wiffenschaft in biefer Beit. Man tennt ihn als einen Mann fcarfen Beiftes, tiefen Forfcherblides, ausgerüftet mit einem feinen Sprachgefühl und elfeitiger Belefenheit in ben verschiedenen Biffensfächern ber arabifden Bildung und ber judifchen Gelehr= famteit, ber in ber Eregese bahnbrechend mar und in ber hebraischen Sprachforschung, der Dichtkunft, der Religionsphilosophie, auch in der Aftronomie, Mathematik u. a. m. Vorzügliches geleistet hat. Ihm war es beschieden, die wiffenschaftlichen Leiftungen ber Juden Spaniens, die meift arabisch fcrieben, auf feinen Reifen durch feine in hebraifcher Sprache abgefaßten Schriften ben Juden anderer Länder, die des Arabischen untundig waren, zuzuführen. "Ueberall," erzählte er, "wo ich mich auf meinen Reifen aufhielt, verfaßte ich Schriften und erklärte Grundfage".4) Die freundliche Aufnahme beren er fich an vielen Orten von seinen Verehrern zu erfreuen hatte, regte ihn zur Abfassung von Schriften über verschiedene Biffensfacher für fie an. Auffallend erscheint feine eifrige Glaubens= treue in benfelben, die ihn bis zur Verkegerung ber freiern Richtung hindrängte, was wohl aus Rudficht gegen feine ihn unterflütenden Freunde ftrengerer Richtung geschah. So giebt er in feiner Bibeleregese (f. weiter) an vielen Stellen bei ben ihm scheinenden anstößigen Texten nur schweigsame Andeutungen, die mehr verhüllen als aufbeden. "Das ift bas Geheimnis", 771 der Verftanbige mertt es, והכושכיל יבין; es geschieht bies nach talmubischem Grundsas: "Man bede eine Sandbreit auf und decke zwei Handbreite zu." Bon feiner frühern Lebens= geschichte und seinem Bildungsgange ist wenig befannt; wir wissen nur, daß er in Tolebo geboren und Corbova feine fpätere Seimat war, wo er wegen feiner Bedichte in hebräischer Sprache und in Folge feiner weitgehenden Reintniffe in der Aftronomie, Mathematik und andern Wiffensfächern rühmlichst bekannt wurde. Es richtete David Narbonne astronomische Anfragen an ihn.5) Db er zur Familie 3bn Esras in Granada gehörte, ist ungewiß. Einer Sage nach war Abraham

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In neuefter Zeit wurde biefe Schrift in Preßburg 1838 gebruckt. <sup>9</sup>) Eine Darftellung bes Inhalts derfelben geben Geigers Zeitschrift V E. 82, Perles, Salomo ben Abereth S. 15-24; Junz, Jur Geichichte S. 477. Begl. auch Reiponien des Salomo Abereth Th. 1 R. 413-418. <sup>3</sup>) Sterbend joll er den Bibelvers 1 Moj. 12. 4. "Und Abraham war 75 Jahre als er auszog aus Haran", auf sich bezogen haben. Begl. Liepmann Sefath Jether von Jon Gebra Ginleitung S. 22 Annertung daselbst. <sup>4</sup>) Kerem Chemed IV S. 138 Ster Collection Bergl. Graetz Geichichte 10 Abraham Jon Esta Note 8.

Ibn Stra der Schwiegersohn des berühmten Jehuda Halevi (f. d. A.)<sup>1</sup>) Jehuda halevi, erzählt sie, der sehr begütert war, hatte eine einzige Lochter, deren Berzheiratung sich infolge seiner Studien und anderer Beschäftigung verzögerte. Die Frau machte ihm darüber Vorwürfe. Da gelobte er eines Tages, die Lochter mit dem Ersten zu verheiraten, der morgen in sein Haus treten werde. Es trat ein Bettler ein, und zum Schrecken der Mutter und der Lochter machte ihn Jehuda Halevi zum Bräutigam. Aber man brauchte diese That nicht zu bereuen. Der vermeinte Bettler war der berühmte Abraham Ibn Stra. Im vierzigsten Jahre verließ er seine hatten, nötigten ihn dazu.<sup>2</sup>) Böllig mittellos ergriff er den Wanderstab und führte von da ab ein unstetes, ruheloses Leben. Vernichtet war sein häusliches Glück und mit ihm der Seelenfrieden.

""Im Alter, seufzt er, muß in fremdem Lande ich umher irren,"

"Den Bögeln gleich, die nach dem Nefte bange girren."

"Bon Lähmung, Geiftestraft umwunden,"

"In Retten Jung und Mund gebunden,"

"Durch ruhelos unstetes Leben." "3)

Seine Banberung führte ihn nach Nordafrika, Negypten, Italien, Rom, Lucca, Mantua und zurud nach der Provence, Narbonne, Beziers, Rhodez, England u. a. D. Neberall fand er Gönner, Freunde und Berehrer, bie ihm mit Ehrerbietung und Freundschaft entgegen eilten und ihn zur Abfassung von Schriften über verschiedene Bissensfächer aufforderten. Er entsprach ihrem Bunsche und eine stattliche Anzahl von gebiegenen Werken erfolgten. Bon biefen nennen wir als besonders wichtig feinen Commentar zu ben biblischen Büchern und feine grammatitalischen Schriften. Diefelben repräfentieren ben Höhepunkt ber Rultur und Biffenschaft ber Juden in Spanien; sie wurden in ben verschiedenen Ländern seines Reiselebens verfaßt, welche bie Juden anderer Länder mit ben miffenschaftlichen Arbeiten ber judifchen Gelehrten Spaniens bekannt machten. In Rom, wo er bei den Juden recht gaftliche Aufnahme fand, arbeitete er an bem Rommentar zu Roheleth, ben Rlage= liedern, dem Hohenliede, ju Ruth, Efter und Hiob; er übersette Chajugs grammatische Schriften und verfaßte ein grammatisches Buch, betitelt "Meosnajim", bie Bage, bas über bie Botale und bie andern Teile der Lautlehre, die Wortbildung, die Grundlagen, bie Stammformen, die Conjugationen, bie Zeitwörter, die Erläuterungen ber gramatischen Termini u. a. m. handelt. In der Einleitung spricht er über bie hohe Bebeutung ber hebräifchen Sprache und giebt 16 hebräifche Grammatiten von Saadja (f. d. A.) bis Levi Ibn Tabban an. Im Jahre 1145 schrieb er in Mantua sein krittisches Werk "Zachoth" über die Reinheit und Korrektheit der hebräischen Sprache, wo er mit seinem andern grammatischen Buch, "Jeffod Dabikbuk", das gnnze Gebiet der hebräischen Grammatik behandelt. In jenem schrieb er über tie Vokale, die Wortmessung nach denselben, die grammatischen Bortformen, woran sich eine hebräische Metrit anschließt; in diesem spricht er von den hebräischen Buchstaben, den Redeteilen, den Partikeln, dem Haupt= und Beitwort u. a. m. Es geschieht dies unter Aufstellung von 15 mnemotechnischen Buchstabengruppen. Am Schluß behandelt er noch das Bahlwort und giebt ver= schiedene Excourfe dazu. Diese grammatische Schrift, die er in Lucca verfaßte, hat auch Widerlegungen der Angriffe des Dumasch ben Labrut (j. d. A.) auf Saadja.

י) Doch ftellen Biele biefes entschieden in Abrebe Bachrach in איר § 272 b Friedlaender, 3bn Esra p. XIII. •) Bergl. seine Einleitung zum Klagelieb und zu Kohelet, wo er von ber Wut ber Dränger המת המציקים erzählt. •) Cleiger, Jübische Dichtungen 5. 35. 36.

In Lucca fchrieb er auch feinen Rommentar zum Pentateuch und Jefaia, bie grammatische Schrift "Sephath Jether", bie vorzügliche Sprache. Seine anderen fleineren Coriften zur bebräifchen Sprachforichung find: 1. Sapha Berura, 790 ברורה, Geläuterte Sprache; 2. bas Buch ber Jahlen, Sepher Samispar כדורה, , über das Zahlwort; 3. die Einleitung zum Pentateuch, von ber zwei Rezensionen, eine größere und eine kleinere, eristieren. In Dreur, westlich von Paris, verfaßte er im Jahre 1155-57 seinen Kommentar zu den Pfalmen, zu Daniel und zu den 12 fleinen Propheten, auch zum zweiten Buch des Ventateuchs; in Beziers fertigte er bie Schrift "Safchem" ,DWA, an, über die Gottesnamen. Im Jahre 1159-1161 unterzog er fich einer Umarbeitung von feinen Schriften, fobaß sich in den Bibliotheten zwei Rezensionen von feinem Bentateuchtommentar und von dem zu Daniel, dem Hohenliede, den Sprüchen Salomos vorfinden. Fälfchlich wurden ihm die Rommentare zu Esra und Nehemia und der ersten Bropheten zugeschrieben. In London, mo er einen begüterten Gönner gefunden, ber ihn liebevoll umgab, fcbrieb er fein religionsphilosophisches Buch "Seffod More" über bie Einteilung und bie Gründe der biblifchen Gebote und eine Apologie über ben Beginn der Sabbatfeier am Freitag Ubend, gegen die Annahme, daß ber Tag nach der Bibel mit dem Morgen anfange, betitelt: "Jgereth Schabbath" אגרת שבת, Nicht minder wichtig find feine Schriften über Aftronomie, Mathematit u. a. m. Höchft sonderbar erscheint uns, daß er auch über Aftrologie (f. b. A.) betitelt: ספר האצטגנינום, aud מעמים, מפר האצטגנינום "Das Bud von ben Gefeten am himmel" geschrieben. Bon noch andern ihm zugeschriebenen Schriften nehmen wir keine Notig. 2Bas er in biefen Schriften geleistet, wird uns klar, wenn wir eingehender von ihnen fprechen. 2Bir beginnen mit A. Bon feiner Eregeje ber biblischen Bücher. Dieselbe erstredte sich auf fämmtliche biblischen Bücher und wurde auf feinen Reisen in den Sahren 1164-1167 verfaßt. Es sind felbständige Arbeiten nach feinen bestimmten Grundfäten. Von feinen Voraängern berudfichtigte er nur den Rommentar von Saadja Gaon (f. b. A.); er betämpfte bie Raräer (f. d. A.), aber bas hielt ihn nicht ab, bas Richtige ihrer Bibeleregeje anzuerkennen und zu zitieren. Eine Aufstellung feiner Grundfäte machte er in ber Einleitung zum Bentateuchkommentar; er nennt daselbst vier 2Bege in ber Eregese: 1. den der Gäonen (f. d. A.), die durch unnötiges Heranziehen fremden Materials weitläufig werden; 2. den der Karäer, die von der Tradition absehen, gegen die er die Tradition als Bilfsmittel zum Schriftverständnis beachtet miffen will; 3. den Weg ber allegorischen Auffassung, den er als unberechtigt zurückweift, wo ber Wortsinn unzweifelhaft ertannt werben tann und 4. ben Weg bes Derufc, ber den natürlichen Wortfinn zu Gunften einer agabischen Deutung verwirft. Begen biefe vier Wege stellt er bie Erforschung bes einfachen Wortsinnes nach grammatitalischer Richtigkeit, als ben feinigen auf und erkennt bie Tradition und bie Allegorie nur da an, wo ohne sie ber Wortsinn nur unverständlich bleibt. So weist er im 1. Buch Moses in feinem Rommentar zur Erzählung von dem Baradiefe (Garten Eden) und der Schlange und beren Sprache jede allegorische Auffaffung, auch die des Saabja Gaon zurück und bleibt bei dem wörtlichen Inhalt, aber er fügt hinzu, es ift ein geheimer Sinn barin. Ebenso beutet er bie Erzählung von dem babylonischen Turmbau, man habe sich an dem Gesammtbilbe bei der Auffassung zu halten, doch enthalte das Ganze einen tiefern Sinn. Bei ber Geschichte von Bileam und ber Gfelin bemerkt er, nachdem er bie wörtliche Erklärung aufgestellt hat, daß dieselbe auf tieferer Geheimlehre beruhe, aber wer ben geheimen Sinn von ben Engeln bei Abraham verfteht, bem wird auch biefes flar fein. Das Sigentümliche in feiner Gregese ift die Rurze bes Ausbruckes, bie

schweigsame Andeutung bei gewissen anstößigen Textstellen, wo er oft mehr verhüllt als ausspricht; ferner ber beißende 2Big, auch fein Born gegen fremden Unfinn. Enlichieden tritt er für die Integrität des biblischen Textes nach mafforetischer Feststiellung ein und betämpft tritische Anschauungen älterer Gregeten, ferner bie antitraditionellen Auslegungen, boch ift er zuweilen auch gegen traditionelle Angaben, wo sie ben einfachen Wortsinn gegen sich haben. So fagt er in ber Einleitung zum Hohenliebe, er wolle fich von ber Allegorie nach ber Beife ber Philosophen fernhalten, sowie von der Willfür agadischer Deutungen. Er hat den Mut, es auszusprechen, daß man bei Annahme des natürlichen Sinnes einer Schriftstelle von ben talmudischen Angaben abweichen bürfe. Ebenso ift er zuweilen ber Kritit des Bibeltertes nicht abgeneigt. Er fammelt die Krititen bei gemiffen Bibelstellen von älteren Exegeten und gesteht die Schwierigkeiten derfelben ein, als 3. B. bei Ortschaften, deren Namen Greignissen entnommen find, die erst fpäter geschahen. Sein Ausruf babei ift TIT "bas ift ein Bebeimnis", auch dieje Benennung ift prophetisch". Auch ftellt er mehrere Schriftftellen zusammen und bemerkt, sie gehören einer fpätern Zeit an. Er bekennt sich freisinnig zu dem Grundsatz: "Der Engel (ber Mittler) zwischen Gott und dem Menschen ist ber menfollide Berfiand, המלאך בין האדם ואלהיו הוא שכלו. Gine Abweidung jedoch von diefen Angaben zur freiern Schriffortschung finden wir in seiner Schrift "Jachoth" (f. oben), wo er gegen die Eregese tämpft, die von der Massora abweicht. Er scheute es oft gegen bie Annahme ber Menge ben Schleier zu luften und wollte von Gleichgefinnten verstanden fein. Go erscheint ihm in ber Einleitung zum Hohenliebe die Eregese lächerlich, daß das Hohelied die Allegorie von dem Berhalten der Welt zu Gott ober von der Seele zum irdischen Leibe ist; für ihn enthalte biefes Buch bie Schilderung der Liebe, doch beutet cs auch allegorisch das Berhältnis Israels zu feinem Gotte an in den Ausdrücken eines treuen Liebes= bunbes. Wegen biefer und anderer, ähnlicher scheinbaren Bidersprüche fab man lich genötigt, biefe Rommentare burch Supertommentare verständlicher zu machen. Es lieferten solche Superkommentare Joseph ben Elieser (1340); Schemtob Schaprut (1390); Samuel Motot (1390), Salomo Kohen aus Vosen (1802); Benjamin Seb aus Prerau "Ben Jemin" (1824) u. a. m.<sup>1</sup>) Ueber die andern Leile feiner Arbeiten, als B: seine Dichtkunst und C seine Philosophie verweisen wir, um nicht zu wiederholen, auf die Artikel: "Poefie", "Philosophie und Judentum", "Religionsphilosophie." Wir sprechen hier nur noch von D: Seine Verdienste und beren Bürbigung. Man hat viel und verschieden über die Berdienste Abraham Ibn Esras geschrieben. Die Sinen heben ihn himmelan empor, machen ibn zum Heros ber jüdischen Wiffenschaft und stellen ihn als Muster zur Nach= eiferung auf, bagegen weisen die Andern auf feine Biderspruche und Intonsequenzen in feinem Schrifttume hin,2) wie er balb innig religios, ein ftreng Gottgläubiger ift, bald als Aftrolog von ber Ginwirtung ber Gestirne auf bes Menschen Lebensgeschide fpricht; ferner treffen wir ihn einerseits ber Bernunft ihr volles Recht in Beurteilung alles Dunkeln und Rätjelhaften anzuerkennen, anderfeits verletzert er die freie Forschung, fpricht von einer Geheimlehre und tennt bie Mystit an; ebenso scheut er es nicht, einen guten Anlauf zur Tertkritik zu nehmen, doch will er die Schriftforschungen des Ibn Ganach (s. d. A.) dem Scheiterhaufen übergeben; er betämpft die Karäer, boch ftimmt er ihnen an vielen Stellen in der Eregese vollftandig bei u. a. m. In feiner Schrift "Bachoth" tritt er für die Integrität

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eine gelehrte Darftellung feiner Eregese giebt Professon W. Bacher in der jüdischen Litteratur von Winter & Wünsche II S. 289.<sup>2</sup>) Luzzalo in mehreren Aufsätzen in Kerem Chemed B. 7 85, boch hat Roppoport alle diese Angriffe gut zurüchgewiesen.

bes Bibeltextes nach ber Maffora ein, aber im Biberspruch damit erlaubt er fich in vielen Stellen feiner Pentateucheregese gegen bie Integrität, wenn auch unter ber Maste "bas ift ein Geheimnis", Til aufzutreten. Go wird er als ein Mann unausgeglichener Gegegenfäte bezeichnet.1) Geinen Arbeiten, heißt es ferner, fehlte bie fystematische Abrundung und Bollendung; cs hat den Anschein, als wenn fein Geist zu unruhig und nicht geeignet war, etwas Ganzes und vollftandig Abgerundetes zu fchaffen. Auch feine poetischen Schöpfungen, fagt man, haben nicht bas fowungvolle Aufjauchzen eines ftart ergriffenen Gemutes, bie Dajeftat einer nach dem Höchsten ringenden Seele. Wir schließen uns weder dem Einen, noch dem Andern hier an, der Meusch vermag sich nicht immer dem Einflusse feiner Lebensgeschicke und seiner Umgebung zu entziehen. So haben wir Bieles auch bei Abraham 3bn Esra dem Einfluffe bes Druckes feiner Berhältniffe zuzuschreiben. Er führte ein ruheloses, meist wanderndes Leben und dieser zerrüttete Justand hatte zur Folge, daß er in seinen Schriften nicht immer fpstematifch Ganzes und vollends Abgerundetes geben tonnte. Er fpringt plöglich ab, eilt von einem Gegenstand zum andern und vermag nicht immer ein vollständiges Ganze zu geben. Seiner Umgebung, die an den verschiedenen Orten wechselte und meist auch der ftreng orthodoren Richtung angehörte, die teine Ahnung von ber freien Forschung hatte, ift es ferner ju zuschreiben, wenn er ba und dort bie Freiheit feiner Forschung oft hemmt und andern Anschauungen hulbigt. Betannt ift, daß er infolge der ihm erwiefenen Ehren von ben Talmudiften Jehuba bem Fürft und Abraham ben Chajim in Beziers ein mathematisch tabbalistisches Buch über die Gottesnamen verfaßte. Aber bald feben wir ihn wieber ju feinen frühern freiern Grundfägen jurudtebren. Das ist die einzige Lösung der oben angegebenen Widersprüche und Gegensätze in feinem Bibelkommentar und in feinen andern Schriften, auch des Unvollständigen, nicht fystematisch Abgerundeten in benjelben, wo wir gar oft nur aphoriftisch hingeworfene Säze ohne kritische Sichtung, Abrundung und Bollständigkeit antreffen, es scheint, als wenn Alles noch für eine nochmalige Revision und Berbefferung bestimmt wäre. Thatsächlich wissen wir von ihm, daß er im hohen Alter an die Umarbeitung feiner Cchriften ging, daher findet man auf ben Bibliotheten zwei Rezensionen feines Bentateuchkommentars. Er ftarb in Calaharra, an der Grenze -von Navarra und Aragonien im Alter von 78 Jahren im Januar 1167. Seine Bürdigung als Bibelexeget, Sprachforscher, Philosoph, Mathematiker, Dichter u. a. m. bei feiner Mit- und Nachwelt war bedeutend. Wir bringen darüber: a. R. Jakob Lam (1100-1171), die bedeutenbfte Perfönlichkeit der talmudischen Biffenschaft, verehrte ihn in einem Gedichte;2) b. Jedaja Benini, ber Provencale, (1280-1340) fcreibt in einem Briefe an Salomo ben Abereth (f. b. A.): Alle bisher Genannten übertrifft der weitberühmte Abraham Ibn Esra in Ergründung der Wahrheit und in eifrigem Studium der Wiffenschaft, fowie in Berteidigung einiger Glaubensmeinungen, die fich auf die Borte bes Bentateuchs und ber Propheten ftugen. Er war es, ber uns in biefen Gegenden die Augen zu öffnen begann; er verfaßte für uns einen Rommentar zum Bentateuch und zu den Brophetenbüchern. 2Bo er ein philosophifches Mysterion findet, weifter barauf bin, entweder in beutlicher Erläuterung oder in Andeutung, wie es bie Sache mitbringt.3) nicht minder fprachen von ihm David Gans,4) ber ihn als ben großen Weisen bezeichnet und Joseph del Medigo,5) der ihn mit

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergleiche Graetz, Geichichte 8 S. 198. <sup>2</sup>) Bergleiche Gavison Omer haschikcha Kerem chemed, VII 35. <sup>3</sup>) Reiponje bes Salomo ben Borreth Rr. 418. <sup>4</sup>) In jeinem Zemach David 1. 29 a מלא הפנים אבן עורא הוא ההכם גדול S. 11. שני המאורות הגדולים.

### Abraham ben David. Abraham 3bn Dand Halevi.

mit Mofes Maimonibes "die zwei großen Lichter" nennt. Mehreres siehe "Religions= philosophie" und "Poesie".

Hbraham ben David, genannt Rabed, ראבר, geboren 1125, geftorben 1198.1) Bedeutender Talmudgelehrter, Schüler und fpäter Schwiegersohn bes Abraham ben Ssaat in Narbonne und älterer Zeitgenoffe des Maimonides. Nach feiner Ausbildung wohnte er in Posquières, wo er ein eignes Lehrhaus gründete, das von Jüngern aus nah und fern in großer Angabl besucht war. Nach Außen wurde er burch feine fcbriftstellerische Thatigkeit bekannt und weithin berühmt. Bon biesen heben wir hervor: seine kritischen Bemerkungen, Hafagoth, zu dem großen Werke "Jad Chasaka" des Mojes Maimonides, welches die Talmubgelehrten Jahrhunderte lang bis in die neueste Zeit beschäftigte und dem Talmudstudium großen Vorfcub leistete. Er wirft unter Anderm Mrimonides vor, er habe ben Sinn vieler Abhandlungen im Talmud nicht tief genug erfaßt; er habe bei feiner Robifizierung die Namen der Lehrer der Aussprüche nicht genannt und baburch bie Träger der Halacha in Vergeffenheit gebracht; auch habe er philosophische Anschauungen mitangeführt u. a. m. Ferner kritistierte er bas bedeutende Wert "Hamaor" von Serachja Halevi (s. b. A.) gegen Alphasi und wies feine Angriffe jurud, ebenso verfuhr er gegen feine zeitgenöffischen, nordfrangösischen Salmubgelehrten, 2) Außer diefen verfaßte er einen Rommentar zur Mifchna Trattat Edajath und zur Sifra, ebenso wird ihm ein Rommentar zum Traktat Thamid zugeschrieben. Dagegen ist der feinen namen führende Rommentar zum Sezirabuch (f. d. A.) entschieden nicht von ihm. Auch die Rabbala gehörte zu feinem Studium, in die ihn ein Jakob Rafir eingeführt hatte.3) Aus feine n weitern Leben erfahren wir, daß ihn im Jahre 1172 eine Berfolgung von feiten feines Landesherrn Elzear traf, er murbe verhafte', wahrscheinlich, um von ihm Geld zu erpressen. Aber ber Bizegraf Roger von Beziers nahm sich feiner an. Seit dieser Zeit wohnte er in Nisnes ober Carcasiona. Bei feinem Lobe 1198 beschäftigten sich mit der Bestattung seiner Leiche die Kohanim (Abroniden), die souft von jeder Berührung an einem Todten fich fern bielten.4) Debreres fiebe: Dofes Maimonides und feine Gequer.

**Abraham Jon Daud Halevi**, (geb. 1110, geft. als Märtyrer im Jahre 1180), ein Mann vielfacher wissenschutzt wissenschutzt wir statten vollegte schutzt wissenschutzt wissenschutzt wir statten volle aus den Reihen der jüdischen Belehrten Spaniens, Sprößling mütterlicher Seite von dem Fürsten Isaak Ivon Albalia. Er studierte auch die Arzneikunde, die Philosophie und verlegte sich auf die Renntnis der Geschichte und Geographie. So schrieb er 1160 sein Geschichtsbuch "Sefer=" oder "Seder Hakabala" (Buch der Ueberlieferung) auch "Doroth Olam", Geschlechter der Vorzeit. Die Veranlassung hierzu waren die damaligen Raräer in Spanien, denen er die Rette der Ueberlieferung, der Tradition, die sie in Abrede stellten, von der Zeit der Propheten dis auf seine Tage nachzuweisen suche. Wertvoll ist in diesem Buche der Teil von den zwei letzten Jahrhunderten vor ihm. Die Aussagen älterer Zeitgenossen, sowie die Einleitungen in den Talmud bildeten seine Srömischen Bolkes und die des zweiten Tempels in gerufalem. Er hat dazu den Josippon und andere unzuverlässige Quellen benust, daher seine Geschichte nicht ohne Freuwer und Fabeln.<sup>5</sup>) Wichtiger ist seine

9

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach Zunz, Geigers Zeitschrift II. 309. <sup>2</sup>) Bergl. die Schrift "Tumath Jescharim" (Benedig 1622) Teil Thamim Deim, wozu noch Frankels Monatsschrift IV. 37 ff. XXII. 337 nachzulesen ist. <sup>3</sup>) Bergl. Zunz, Geigers Zeitschrift II. 307 und Ozar Nechmad II. 7. <sup>4</sup>) Gutachtensammlung Nr. 143, Brieffammlung S. 13 ff. <sup>4</sup>) Gebruckt ist dieses Buch erst in Mantua 1513 u. a. O. mehrmals, das auch ins Lateinische übersetzt wurde. Steinschneidor Katalog Bodel S. 677.

## 10 Abulvalid Marvan 3bn Ganach. — Aharon ben Joseph.

philosophische Schrift: "Emuna Rama", המונה רמה, ber erhabene Glaube, bie in arabischer Sprache abgefaßt, aber später hebräisch übersett wurde.<sup>1</sup>) Ueber die Philosophie Ibn Daubs in diesem Buche bitten wir den Artikel "Philosophie und Jubentum" und "Religionsphilosophie" nachzulesen.

Abulvalid Mervan Jon Ganach, fiehe Jona 3bn Banach.

Accente, Carcente, Con und Lonzeichen".

אהרון אליה audy Maron ber Spätere אהרוןבן אליה; audy Maron ber Spätere אהרן (1300-1369.) Bedeutender Religionsphilojoph der Raräer, geboren in Rahiro, bem Site bes taräifchen Batriarchats, zugleich Mittelpuntt ber Wiffenschaft bes Raräismus. Unterricht und Ausbildung erhielt er von feinem Oheim Jehuda, feinem spätern Schwiegervater Mojes und von einem Lehrer Jofeph; fie führten ihn in die verschiedenen Stächer ber jubischen und ber profanen Biffenschaften ein.2) Im Jahre 1330 verließ er Rahiro und begab fich nach bem byzantinischen Reiche; er ließ fich in nitomedien nieder. Man rühmt feine große Belesenheit in dem rabbinifchen, faraifchen und philosophischen Schrifttum, woburch er sich einen großen Ibeenreichtum erwarb, ber ihn zu feinen fcriftstellerischen Arbeiten ungemein befähigte. Er verfaßte das Buch "Ezchajim", Lebensbaum, in den Jahren 1340 bis 1346, welches das System feiner Religionsphilosophie enthält und zugleich ein Lehrgebäube ber taräifchen Religion barftellt, wo bie Dogmatit ber Raraer philosophisch behandelt und ausgebaut wird. Im Jahre 1350 vollendete er in Ronstantinopel fein umfangreiches Wert "Gan Eden, Garten Sben", über die Gebote, dessen Teile seine andern Schriften bilden: 1. das Buch "Japhnath Baneach" über bie verbotenen Verwandschaftsgrade, Arajoth; 2. die Schrift "Dine Schechita", die 25 Traktate und 24 Rapitel hat mit 9 fleinen juridischen Abhandlungen. Darauf arbeitete er einen Pentateuchkommentar, "Rether Thora", Rrone ber Thora, aus, ber alle feine bisherigen Schriften überragt. Diefe feine Berte verschafften ihm eine weithin sich erstredenbe Berühmtheit und Berehrung. Er ftarb in Konstantnopel im Jahre 1369. Die Bibliotheten in Leyden, München, Bien und Leipzig haben Sanbichriften von diefem Berte, nach welchem Professor Franz Delizsch die schöne Ausgabe des Ezchajim, Leipzig 1841, veranstaltet hat. Auch von der Schrift "Gan Eden", das Buch der Gebote, liegen in den Biblio= theten zu Leipzig und Leyden Manuftripte, auch von dem Bentateuchtommentar "Rether Thora" hat die Bibliothet in Leyden ein Manustript. In unserer Arbeit über die "Raräer", abgedruckt in der judischen Litteratur von Wünsche und Winter II haben wir Uebersetzungen von mehreren Artikeln dieser Schriften gebracht, als: über "die Brophetin", "die Gestalt der Prophetie", "die Fortbauer bes Menschen nach bem Lobe", "bie Gestalt der Fortbauer des Menschen nach bem Tode", u. a. m.

Rharon ben Joseph, Karäer אהרן בן יוסף (1270–1300.) Arzt und berühmter Gelehrter in Ronstantinopel, ber auch zum Unterschiede von bem oben genannten "Aharon ber Erste" hieß. In Sulacht, einer Stadt in der Krimm, wurde er geboren, wo er sich schon als Jüngling bedeutende Kenntnisse in der hebräischen Sprache, Bibeleregese, Religionsphilosophie und andern Wissenschaften aneignete. In seinem 19. Jahre galt er schon als Chacham, ber über die Be=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In neuerer Zeit wurde diese philosophische Wert von Simson Weil herausgegeben nnb übersetzt, Frankfurt a. M. 1852. Früher Augsburg 1850, veröffentlichte Gugegenheimer die Religionsphilosophie des Abraham ben David. Vergl. Guttmann Frankols Monats= schrift 1877 S. 461 ff. <sup>2</sup>) Fürst, Karäer II S. 261—62.

stimmung des Neumondes Tischri mit den Rabbiniten volemisierte. Recht eingebend fludierte er bie Schriften des Ibn Esra (f. d. A.), Maimonides (f. d. A.) und Raschis (f. d. A.) So ausgerüftet, machte er sich auf Reisen nach verschiedenen Ländern und tam endlich nach Ronftantinopel, wo er fein großartiges Wert "Mibchar", einen Kommentar zu ben biblischen Büchern, anfertigte. Den Bibelkommentar Ibn Esras nahm er sich dabei zum Vorbild, beffen prägnanter Darstellungsweife und Schärfe in der Beurteilung feiner Vorgänger u. a. m., er nachahmte. Das hinderte ihn nicht, gegen ihn oft zu polemisieren. Wir finden in demselben ein vollsftändiges, religionsphilosophisches System, die Dogmatik der Karäer in religions= philosophischer Bearbeitung, eine ausführliche Gesetslehre und Gesetsesauslegung. Sehr verdienstlich machte er fich durch Feststellung eines Rituals, Seder Tephilla, für ben hebräifchen Synagogen=Bottesbienft, er felbft bereicherte ihn burch eigene Dichtungen und Gefänge. Auch ein Lehrgebicht, bas ben geschichtlichen Inhalt jeder Sabbat= vorlesung aus der Thora, Sidra, wiedergab und erläuterte, welches das Volk über bas Vorgelesene belehren follte, war feine bichterische Schöpfung. Ferner verfaßte er einen Rommentar zu den ersten Propheten Jofua, Richter, den 2 Büchern Samuel und den 2 Büchern ber Könige; einen andern Rommentar schrieb er zu den letzten Propheten Jefaia, Teremia, Czechiel und zu den 12 kleinen Propheten; ferner zu den Sagiographen. Auch eine Brammatik ber hebräischen Sprache fertigte er an, bie er "Relil Jophi", Krone ber Schönheit nannte, worin auch der Stil der Schrift und die hermeneutischen Regeln behandelt werden. Es eriftieren von diesen Schriften gedruckt und in Hanbschriften: 1. der Pentateuchkommentar "hamibchar" in den Bibliotheten von Leyden und Paris: 2. der Rommentar zu den Propheten: Mibchar Jescharin, gedruckt in Roslow 1385; 3. ber Kommentar zu Jefaia, gedruckt in Roslow 1835, als Manufkript in der Bibliothet zu Leyden; 4. die hebräifche Grammatik, gedruckt in Ronftantinopel 1581, ferner ift Manuftript in Leyden; 5. das Gebetritual, gebruckt in Kale 1734. Seinen Standpunkt bei Entlehnungen aus den rabbinischen Schriften war: "Nur in den Fällen, wo der Biderspruch zwischen dem Bibelwort und der Tradition der Rabbinen hervortrete, foll man letztere verwerfen". 1) Eo hat er auch in feinem Gebetritual Hymnen von Gebirol, Jehuda Halevi und Ibn Esra (f. d. A.) aufgenommen. Ueber= setungen von feiner Einleitung zu dem Pentateuchkommentar, sowie aus dem Rommentar zu Theruma S. 50 über das Gebot zur Errichtung der Stiftshütte; das Gebot der Opfer und des Opferkultus brachten wir in unserer Arbeit "Die Raräer" in der judischen Litteratur von Bunfche und Winter II S. 94-99.

**Midalag Jsaak.** Vieligionsphilosoph freierer Richtung der Juden Spaniens im 13. Jahrhundert, ein treuer Anhänger der aristotelischen Philosophie aradischer Ausprögung. Befannt ist von seiner Ueberarbeitung des aradisch geschriedenen philosophischen Werkes: Makasid Alphilosapha von Alghazali. Er ichried hierzu eine Einleitung, in der er den Standpunkt des Judentums zur Philosophie klarlegte, (in den Jahren 1292—94).<sup>2</sup>) Er giebt dasselbst die Lehre von der Echöpfung durch Sott und nimmt die Urewigkeit des Weltalls an, womit er die dagegen lautenden biblischen Aussprüche in Einklang zu bringen versucht. Doch bald merkte er, daß Philosophie und Bibel Gegensätze enthalten, die nicht zu vereinen sind. Der Ausweg, den er angiebt, war: "Als Philosoph könne man etwas annehmen, was der gläubige Jude verwersen müssen?".<sup>3</sup>) In diesem Zwiespalt zwischen Glauben und Wissen er auch gegen die Kabbala (s. A.)

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In jeiner Einleitung zum Bentateuchkommentar.<sup>2</sup>) Bergl. Schorr Hachaluz IV 1859 und VI 1861.<sup>2</sup>) Bergl. Chaluz IV S. 93.

nichts auszusetzen hatte, er bekämpfte nur deren Ausartung und Mißbräuche. Man bezeichnete ihn fpäter im Hinweis auf feine freien Neußerungen als Retzer, was jedoch nicht recht war. Mehreres siehe "Philosophie und Judentum".

**Albalia**, Ifaak ben Baruch (geboren in Corbova 1035, gestorben 1094.) Berühmter Gelehrter in Cordova, Sprößling einer der vornehmsten Familien Spaniens, die ihren Ursprung auf einen bei der Eroberung Jerusalems durch Titus lebenden Juden Baruch jurudführt, der jur Anlegung von Seidenfabritation zum Proconful nach Merida in Spanien geschickt wurde. Ifaat Albalia erhielt früh von dem Gelehrten Perigors Unterricht in den Fächern der jüdischen Wiffen= fchaft, wo er nebenbei Aftronomie, Mathematit und Philosophie studierte und sich bie Renntnis ber griechischen Sprache aneignete So erfreute er fich ber Bunft und Freundschaft des Fürsten Samuel Nagrela in Granada, ebenfo feines Sohnes Joseph. Beide munterten ihn auf und unterstützten ihn zur Fortsetzung seiner Studien. Er wohnte barauf balb in Corbova, balb bei seinen Gönnern in Aus seiner Vertiefung in die talmudischen Studien ging fein aus-Granada. gezeichnetes Wert "Rupath Rochelim" קופת רוכלים hervor, das wegen feines großen Umfanges unvollendet blieb. Seine aftronomischen Studien benutte er zur Ausarbeitung eines Werkes über bie Brinzipien ber judifchen Ralenderberechnung, betitelt "Ibbur" (1085), welches er feinem Gönner Joseph Ragrela widmete. Im Jahre 1069 wurde er an den Hof des Abulhassan Almutamed in Sevilla als Sternfundiger berufen. Dicfer junge Surft lernte ihn noch als Bring tennen und schätte ihn boch. Ifaat Albalia wurde barauf auch jum Fürften uber fämmtliche jüdische Gemeinden feines Reiches erhoben. Gleich Chasbai Ibn Schaprut und Samuel Ibn Nagrela führte auch er den Titel "Nassi", Fürft, auch "Nagid". Der Rönig zeigte sich gegen ihn fehr freigebig, sobaß Albalia sich bald eine bebeutende Bibliothet anzulegen vermochte. Auch die Juden der andern Teile Spaniens verehrten ihn fehr; er galt als der angesehenste und gelehrtefte Mann der Juden Spaniens. Wie früher Granaba und Corbova wurde nun auch Sevilla ber Mittelpunkt der Juden. Er forgte für die Berbreitung des Salmudftudiums, hielt felbst vor einem Jüngerfreis Borträge. Ueber feine Gegnerschaft zu Alphasi siehe den Artikel "Alphasi".

Albo Joseph, יוסה אלבו, aus Monreal in Spanien, ein Mann der Biffen= schaft, ausgezeichneter Religionsphilosoph, Schüler des berühmten Chasdai Crestas (f. d. A.) geb. 1380, gest. 1444. Seine gründlichen Renntniffe in ber jubiichen Theologie, sowie in der naturmiffenschaft erwarben ihm einen wohlverdienten Ruhm; er praktizierte als Arzt und war als folcher fehr gesucht. Bon feinem Lehrer Chasdai Creskas wurde er in die Philosophie eingeführt, die ihn jedoch in feiner Unhänglichkeit am talmubischen Judentum nicht zu erschüttern vermochte, er ftrebte nach Berbindung und Berföhnung beider. Im Jahre 1413 wurde er von der jübischen Gemeinde in Monreal als Abgeordneter ju der großen Disputation (f. b. A.) zu Tortofa geschickt, wo er als würdiger hauptvertreter bes Judentums auftrat. Im Jahre 1432 besehte er sich in Soria, wo wir ihn auch als Prediger thätig finden.1) Auf ber Disputation ju Tortofa gehörte er ju benen, bie fich gegen die Lossagung von den Aussprüchen ber Agada (f. d. A.) wird von seinem ferneren Wirken daselbst aussprachen. Sonft niðts angegeben. Ein würdiges Dentmal feiner litterarischen Arbeiten bilbet fein Buch "Ikarim" über die Grundlehren des Judentums, welches eine wiffenschaftliche

י) Sakuto, Jochasin edit. Philipowski pag. 226 berichtet דרש עליו ר׳ יוסף אלבו)

Darftellung des Religionssystems des Judentums enthält. Die 13 Glaubensartikel von Moses Maimonides (s. d. A.) werden auf drei zurückgeführt, denen er die andern teils unterordnet, teils von ihnen ableitet. Diese drei sind: 1. das Dasein Gottes; 2. die göttliche Offenbarung und 3. die göttliche Vergeltung (Lohn und Strafe). Das Wert zeichnet sich durch populäre Darstellung aus, die ihm einen großen Leserkreis zusüchte. Es wird in demselben unter Anderm untersucht, wie weit in religiösen Sachen die Freiheit der Forschung zugelassen werden kann. Wir verweisen darüber auf den Artikel Religionsphilosophie; es bleiden uns hier nur zwei Punkte zu erwähnen, die eine Bolemik gegen Albo hervorgerusen und ihm viele Gegner verursachten. Der eine ist, das er in der Theorie die Möglichkeit ber Abänderung des Gesets zugab. Der zweite besteht darin, daß er den Messiasglauben nicht als Blaubensartikel aufgestellt hat mit der Angade, daß auch im Lasmud Lehrer genannt werden, die südentums bilden könne, man bleide Jude, wenn man sich auch von demselben lossage. Die messianlichen Schriftstellen lassen uch andere Auffassingen zu. Die Messaches bilden könne, man bleide Jude, wenn man sich auch von demselben lossage. Die messans der stradition zu ihrem Boden. Gegen diese Aufstellung trat besonders der gelehrte Don Igaat Abarbanel (s. d. A.) auf, der in feiner Schrift: "Jeschuoth Meschicho" ihn heftig angriff und schmähle.<sup>1</sup>) Mehreres siehe "Philosophie und Judentum".

אוfasi Jsaak ben Jakob, יצחק בן יעקב אלפסי genannt "Rif",2) aus Jes in Norbafrita, refp. aus der nahe bei Fez belegenen Stadt Ralar 3bn gamab, geb. 1013, geft. 1103. Sochft achtbare gelehrte Berfönlichkeit, Autorität in ber talmudifchen rabbinischen Wiffenschaft, ber unter ber Leitung des R. Riffim ben Jakob und des R. Chananel seine Ausbildung erhielt. Im Jahre 1088 mußte er wegen der gegen ihn erhobenen politischen Anklagen durch falsche Angebereien eines abtrünnigen Juden feine Heimat verlassen unträgen varig faßige ungeberten eines Cordova, von ba nach Lucena, wo ihm das Rabbineramt übertragen wurde, welches er bis zu seinem im 90. Jahre erfolgten Tode (1103) verwaltete. Alfasi ftand da einer Gelehrtenschule von zahlreichen Jüngern vor und wu de von allen Seiten als talmudische Autorität verehrt. Von allen Seiten kamen an ihn Anfragen, fodaß feine Responsen in großer Anzahl weithin versandt wurden.3) Nachft biefer Beschäftigung arbeitete er ein größeres, recht verdienftvolles Werk aus, betitelt "halacot", es ift nichts geringeres als eine Umarbeitung bes ganzen babylonischen Talmubs mit Weglaffung berjenigen Traktate, die keine Anwendung mehr auf bie religiöse Praxis ber Gegenwart haben. Alles, was nicht direkt zur Halacha (s. d. A.) gehörte als die Agada (s. d. A.) und die Kontroversen, die tein Bezügliches zum Gefetze hatten, wurden ausgeschieden. Die halachischen Angaben ber Mischna und ber Gemara (f. Talmud) wurden mit ber Angabe ber Lehrer, die sie vortrugen, vorgeführt, denen sich die unerläßlichen Diskufsionen in der Gemara anreihen; auch schiebt er zuweilen eigene Bemerkungen ober bie von Andern übertommenen ein; ebenfo gemiffe Ertlärungen und Entscheidungen. Es ift ein mahres Meisterwert von ber größten Bebentung; es enthält fämmtliche jum religiofen Leben gehörigen Gefete. In ihm werden die verwickelten halachischen Diskufsionen vereinfacht und die Refultate kritisch festgestellt. Die Würdigung desselben von den gelehrtesten Männern blieb daher nicht aus. Maimonides sagt darüber in der Sinleitung zu seinem Mischnakommentar: Sämmtliche halachischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe barüber den Artikel "Abarbanel" und Ausführliches darüber in Supplomont II. Artikel: "Fortbauer des Gesetzes S. 49—50 und Gesetzsaufhebung" dajelbst. <sup>2</sup>) Die dret Buchstaben von "Mif" bedenten "N. Jizchak Fez". <sup>3</sup>) Im Jahre 1781 wurden Alfasis Neipousen gedruckt, es waren 392.

Berte ber Gaonen machte bas Bert Alfasis, bie halachoth, überflüffig; in ihm find alle Entscheidungen zusammengesaßt und die Kehler der Borgänger verbeffert. In dem gangen Wert find höchstens zehn Stellen, gegen bie man etwas auszufeten Doch hatte biefes Wert auch feine Gegner. Gerachja halevi (aeft. 1186) hätte. verfaßte gegen basfelbe eine Schrift "hamaor", die fritischen Ausfälle gegen basfelbe Gegen diefe Ausfälle erhob fich fpater ber gelehrte nachmanides (Mofes enthielt. ben Nachman) und verteidigte Alfasi in feiner Schrift "Milchamoth", er wies mit gelehrter Gründlichkeit biefe Angriffe zurud. Gin anderer Gelehrter, Riffim ben Ruben aus Gerondi (f. b. A.), verfaßte einen Rommentar zu Alfasis Salachoth, genannt "Ran". Aber noch mährend feines Lebens hatte er zwei bedeutende Belehrte zu Gegnern, weshalb? ift unbefannt geblieben. 3bn Giat und 3bn Albalia (f. b. A.) lebten in Zerwürfnis mit ihm. Bon biefen war es jeboch Letterer, der auf seinem Sterbebett ein versöhnendes Schreiben an ihn abfandte und ihn bat, sich nach feinent Lobe feines Sohnes Baruch anzunehmen. Albalia ftarb im Jahre 1094 und Alfasi beeilte fich bem zurudgelaffenen Sohne zuzurufen: "Ich will bir nunmehr Bater fein, tomme au mir!"

Allegorie, Allegoriker, Symboliker Sub. In den Artikeln "Allegorie", "Allegoriker" und "Symbol, Symboliker" biefer Real Encyclopaedie haben wir von ber Allegorie und Symbolit in bem biblischen Schrifttume, fowie von der allegorischen und syntbolischen Erklärung ber Geschichtsbilber und ber Gesete in ber nachbiblischen Litteratur der Juden gesprochen; unfere Arbeit hier beschäftigt fich mit dem ferneren Gebrauch ter allegorischen und symbolischen Erklärungsweisen in der Auffassung von den Erzählungen, den Gesehen und den Institutionen bes Bentateuchs bei den Bibeleregeten und den philosophisch gebildeten Juden im Mittelalter, fowie bei den Rabbalisten dieser Beit. Das Eindringen der griechischen Bildung und Wiffenschaft und beren bem Judentume frembe Anschauungsweife in judische Kreise Alexandriens und anderer Orte in bem letten Sahrhundert vor ber Auflösung des judischen Staates in Palästina brachte eine Scheidung zwischen belleniftischen Juden und ihren andern Glaubensgenoffen. Um bie Rluft zwischen ber jubisch=biblischen Lebens= und Dentweise und denen der gebildeten Griechen auszufüllen, griffen die hellenistifchen Juden zur allegorischen und fymbolischen Schrifterklärung. Es murden bie Gefete und Inftitutionen in ber Bibel, fomie ihre Erzählungen und ihre Beschichtspersönlichkeiten allegorisch ober fymbolisch orklärt, fobaß Biele bie Gesetsvollziehung aufgaben und anstatt berfelben bie Auffaffung der bem Befete zu Grunde liegenden 3dee in ihrem bildenden Ginfluß auf ben Menschen setten und damit bem Gesetze zu genügen glaubten. So trat bei ihnen bie Vernachläffigung ber religiöfen Praxis ein. Bir lejen barüber bei Philo, dem Alexandriner: "Es giebt Leute, welche bie geschriebenen Befete als Sinnbilder von geistigen Lehren halten, lettere mit aller Sorgfalt aufjuchen, aber erstere verachten. Leute dieser Art kann ich nur tadeln, denn sie follten auf beides bedacht sein, auf Erkenntnis des verborgenen Sinnes und auf Beobachtung ihrer selbst. Denn, wenn auch unter ber Feier bes Cabbats ein tieferer Ginn verborgen ift, daß Gott allein Thätigkeit, aber dem Geschaffenen nur Dulden zukommt, fo follen wir beshalb keinesfalls die betreffenden Borschriften von seiner Heilig= haltung verletzten. Und wenn jedes Fest eigentlich nur Sinnbild der Seelenfreude und ber Dankbarkeit gegen Gott ift, fo bürfen mir beshalb bennoch nicht bie gewöhnlichen Feierlichkeiten und Gebräuche aufgeben ....) Auf einer andern Stelle fagt ir: Nur ber mag ben äußern Brauch vernachlässigen, ber des Rörpers

<sup>&#</sup>x27;) Philo de migratione Abr. I. 450 M.

ledig ift und als reiner Geift ibas Irdische abgestreift hat. Aber solange wir weder körperlos sind, noch in der Wüste leben, sondern an der irdischen Form gebunden sind, können wir die Wahrheit ohne ihre Hülle nicht erhalten".<sup>1</sup>) Aehnliche Folgen der symbolischen, allegorischen Erklärungsweise der biblischen Erzählungen mit ihren Geschichtspersönlichkeiten und der Schriftgesetese — machte fich auch im 13. Jahrhundert und später bei den philosopisch gebildeten Juden in Spanien und Sübfrankreich, in der Provence, geltend. Die Wiederzuwendung der Juden zur Philosophie im 9. Jahrhundert, als deren ersten Repräsentanten in diesem Wissensfach wir Saadja Saon (862—942) nennen, hatte eine mächtige geistige Bewegung unter ihnen hervorgebracht, die bei ben Juden in Spanien und Südfrankreich, Provence, am stärkften hervortrat und viele Jahrhunderte anhielt. Die philosophischen Anschauungen und Meinungen suchte man auch da mit denen des Judentums auszugleichen und zu vereinen: auch das biblische Schrifttum in feinen Lehren und Sefetsen von Gott, Welt und Menschen, sowie in feinen Erzählungen enthalten nichts als philosophische Ideen und Lehren, die nur in anderer Ausdrucksweise verkündet werden. Diese biblische Ausdrucksweise, die Hülle ber philosophischen Ideen und Lehren, mußte erklärt und in das gehörige Licht gesetzt werden. Es war die allegorische und symbolische Auf= faffung berfelben, die hier zur Anwendung tam und fo den Ausgleich der Bibel mit der Philosophie bewirkte und das Buch der Offenbarung mit dem Buche des freien Denkens vereinigte. So treffen wir den Gebrauch der allegorischen Scriftauslegung in fast fämmtlichen Schriften der judischen Philosophen des Mittelalters. Auch die Kabbalisten bedienen sich in ihren Schriften diefer Aus= legungsweise, um deren Angaben und Lehren in den Aussprüchen, Lehren, Besethen und Erzählungen der biblischen Bücher nachzuweisen, als wenn dieselben burch fie gelehrt und verfündet werden. Wir bitten, barüber die Artikel "Sohar" und "Kabbala" nachzulefen.<sup>2</sup>) Ueber die allegorische Auslegung bei den jüdischen Philosophen verweisen wir auf die Artikel "Philosophie und Judentum", "Religionsphilosophie" und die einzelnen "Artikel der jübischen Philosophen". Daß kein Mißbrauch mit dieser allegorischen Auslegungsweise getrieben werde, hat schon der erste Philosoph Saadja ihre Grenzen festgestellt. In Abschnitt VII seines Werkes "Emunoth Wedcoth" stellt er folgenden Grundsats "Zum Gebrauch der Allegorie" auf: "Es ist nicht gestattet, den Text anders als nach seinem Wortsinn zu erklären, wo uns kein Grund zu einer andern Deutung nötigt, damit nicht die Vollzichung der Gesetse dadurch bedroht werde; auch tönnten dadurch die biblischen Erzählungen in ihrem Verichte leiden. Nichts destoweniger konnte eine Ausartung in der Anwendung derselben bei den judischen Philosophen des 13. Jahrhunderts verhütet werden, die zur Vernachlässigung oder gar zum absichtlichen Aufgeben der Gesetsprazis, wie zur Zeit Philos, führte. Ueber biefe Ausartung oder biefen Migbrauch ber allegorischen Schrifterklärung haben wir ausführliche Berichte in der Brieffammlung von Abba Mari Dofe ben Joseph,3) Brief 81. S. 152—153. Man erklärte allegorisch Abraham und Sara in der Bedeutung von Stoff und Form der Schöpfungswesen; Pharao bezeichnet das boje Gelüften, Aegypten den Körper, das Land Gofen das Berz, Mose den göttlichen Geist, die Urim und Tumim (f. d. A.), das Astrolab der Astronomen oder Astrologen, um Tag und Stunden u. a. m. damit zu berechnen; ferner bedeuten die zwölf Stämme die zwölf Zeichen des Tierfreises, Amalet ben bofen Trieb, Lot und fein Weib den vous und die 827; Lea die empfindende

<sup>1</sup>) Philo de cherubin I 540 M. <sup>2</sup>) Vergl. den Artikel "Sohar" in Supplement I. S. 145. Die ausführlicheren Zitate darüber. <sup>3</sup>) Gebruckt in Preßburg 1838. Seele ; Reuben ben Gesichtssinn; Simeon ben Gehörfinn; Jiffacar ben Geschmadfinn, benn es giebt einen Lohn; Sebulum ben Gemeinfinn u. a. m. Mofe wird brei Monate verborgen, d. h. die Bernunft des Menschen tritt erst zur vollen Birklichkeit, wenn vom Lebensalter des Menschen brei vorüber find u. a. m. Wir feben, die Allegoriften begnügten fich nicht, manche Ausbrude ber Bibel finnbildlich barzuftellen, sondern symbolifierten die Erzählungen, die Geschichts= perfönlichkeiten, die Gefete u. a. m. und erklärten zulet bie biblischen 2Bunder als natürliche Greigniffe. Derartige Erklärungen auch ber gesetzlichen Bestimmungen wurden in den Predigten am Sabbat und Fest während des Gottesdienstes vor= getragen.<sup>1</sup>) Die Folgen davon waren auch da wieder eine Erschlaffung in der getragen.1) Bollziehung ber religiöfen Praxis. Man fagte fich, es follen die Religionsgefege gemiffe philosophische Ideen und sittliche Borstellungen in uns erweden, es burfte daher genügen, wenn wir diese Ideen in uns aufgenommen, von ihnen uns durchdringen fühlen, Herz und Geist mit ihnen erfüllen lassen, wozu da noch bie Feier des Sabbats und der Feste, die Beobachtung der religiösen Sapungen. Es ging fo weit, daß Allegoriter öffentlich in der Synagoge predigten, das Verbot des Genuffes von Schweinefleisch habe keine Bedeutung mehr u. a. m. Es waren brei Männer die häupter der Allegoristen: 1. Levi ben Chajim ans Villefranche bei Touloufe (geb. 1258, geft. 1306); 2 Jakob Antoli Ber= faffer ber Predigtfammlung "Malmad Hatalmidim" und 3. Joseph Esobi aus Berpignan, von dem die fymbolische Erklärung der Gebote von Tephilin (f. d. 21.) und ber Zizis (f. d. I.) verbreitet und von mehreren Autoren wiederholt wurden. Wir verweisen über diefelben auf die betreffenden Artikel und bemerken bier nur noch, daß erzählt wurde, die Juden in gewissen Gegenden Spaniens beachten nicht das Gebot von Tephilin und ber Sabbatfeier, gegen welche der gelehrte Mofes aus Concy in seinen Mahnreden auftrat. Go hatten die philosophisch gebildeten Männer unter ben Juden mit ihrer allegorisch = fymbolischen Auffaffungsweise der heiligen Schrift den Boden des Judentums untergraben und deffen Fortbestand in Frage gestellt. Das erweckte bald eine Gegenrichtung, den Rampf gegen die philosophischen Studien, besonders gegen die des philosophischen Werkes More Nabuchim und Sefer Hamada im Jad Chafaka von Moscs Maimonides. Wir haben den Verlauf diefes Rampfes in dem Artikel "Philosophie und Judentum" behandelt und bargestellt und verweisen bier auf benfelben.

**Hpologetik, Apologeten.** Unter "Apologetit" verstehen wir hier die Berteibigung, die Widerlegung, Abwehr und Jurückweisung ber gegen die Lehren und Sefeke bes Judentums erhobenen Anklagen und Beschuldigungen, sowie den Protest gegen die unrichtige Missassung und absichtliche oder willfürliche Missbeutung der Angaden bes jüdischen Schrifttums. Apologeten waren die Selehrten, die sich den Müchen diefer Verteidigung unterzogen. Es traten als Apologeten auf nicht blos Männer bes jüdischen Bekenntnisses, sondern auch aufrichtige Gelehrten des christlichen Glaubens, welche aus innerm Antriebe im Namen der Wissenschaft die falschen Andichtigungen und unwahren Verläumdungen der Lehren und Gelete des Judentums und bessen Schrifttums widerlegten und zurückwiesen.<sup>2</sup>) Wir haben in der Abteilung II dieser Real=Encyclopadie Artikel "Heligionsgespräche" von der Apologetik des Judentums in dem biblischen und talmudischen Schrifttume, einschließlich der Zwischen= und Nebenlitteratur der Juden, der Apolryphen, der

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach dem Seubschreiben von Stmoni ben Joseph an Menachem ben Salomo, von Prof. Kaufmann in der Jubelschrift Jen38 90. Geburtstag 1884 S. 144—151 und Hebrätich S. 148—174. <sup>2</sup>) Wir verweisen darüber auf die Artikel: Manassa ben Israel" und "Zurückweisung der Blutbeschuldigung" in dieser Real-Gncyclopädie.

#### Apologetit, Apologeten.

Schriften Philos und Josephus u. a. m. gesprochen, die den Zeitraum des ersten und zweiten judischen Staatslebens in Balaftina bis zum Abschluß bes Talmuds (gegen 500 n.) umfaffen; unfere Arbeit hier beschäftigt fich mit der Fortfegung diefer Apologetit in der nachtalmudischen Zeit bis zur Gegenwart. Diefelbe fand statt, teils mündlich, als in den Religionsgesprächen auf öffentlichen Pläten ober in den Wohnungen ber Juden, in den Synagogen, in welche die Bekehrungs= eifrigen, meift Apostaten (f. b. A.), eindrangen, sowie in christlichen Rirchen, zu deren Besuch die Juden gezwungen wurden, oder in öffentlichen Disputationen (f. d. A.), teils schriftlich in eigens hierzu abgefaßten Schriften oder in den Rommentaren ber Bücher ber Bibel und des Talmuds u. a. a. Orten. Von zwei Seiten, von den Bekennern des Christentums und den Anhängern des Islams, wurde gegen bas Judentum losgestürmt, beide behaupteten, ihre Religion fei an bie Stelle ber judischen getreten, und fie felbst feien anstatt bes jubischen Bolkes bie Träger und Verfünder des wahren Gottesglaubens geworden; daher waren beide in der Bekämpfung des Judentums und deffen Fortbestandes unermublich. Die Juden wurden zur Verteidigung ihrer Religion und zum Nachweis des geschicht= lichen Bodens ihres Fortbestandes gleichsam herausgefordert. Es entstanden eine Apologetit bes Jubentums gegen bas Chriftentum und eine Apologetit gegen ben Jølam. Bir beschäftigen uns mit ber gegen bie Angriffe von chriftlicher Seite und kommen in einer andern Arbeit auf die gegen den islamitischen Glauben zurück. Der Zweck der jüdischen Apologetik ist nicht die Bekämpfung der Lehren und Dogmen des Christentums, fondern nur die Wahrung, Beleuchtung und Befestigung der jüdischen Religion im Kreise ihrer Bekenner; sie verfährt nicht aggressiv, fondern nur abwehrend und zurückweisend, sie beweist die Nichtigkeit ber Angriffe und Anklagen gegen bie Lehren und Gesete bes Judentums, will diefelben in ihrem wahren Lichte vorführen, gegen deren Entstellung und nnrichtige Auffaffung protestieren und fo ben Juben felbst bie Baffen zum Schute ihrer Religion in die hand brücken, auch in ihnen ein ftarkes Bewußtfein von der Er= habenheit ihres Gottesglaubens wecken und lebendig erhalten. Es sollen die Zudringlichkeiten, meift von feiten der jüdischen Apostaten (f. d. A.), mit ihren Religionsgesprächen zur Bekehrung der Juden machtlos und so der religiösen Berheerung burch fie vorgebeugt werden. Das Judentum hält an feinem Grund= fat fest: "Mögen die Bölker wandeln, jedes im Ramen feines Gottes, wir geben im Ramen des Ewigen unferes Gottes, ewig." (Micha 4. 5.) Die Männer, bie mit Anklagen und Beschuldigungen gegen das Judentum auftraten, waren meift jubifche Apostaten (f. d. A.), die badurch ihren Uebertritt zum Christentum zu bewahrheiten glaubten, ihn als Gegenstand ihrer Ueberzeugung zu dofumentieren bachten. Bir haben bie namen berfelben in chronologischer Reihenfolge in bem Artikel "Apostaten" bezeichnet und verweisen hier auf denselben. Gegen ihre Angaben erhoben sich bald als Apologeten des Judentums die bedeutendsten judijden Gelehrten, höchft angesehene Männer: Rabbiner, hebräische Sprachforscher, judifche Religionsphilosophen, Bibeleregeten, auch Aerzte und Dichter u. a. m., die in Religionsgesprächen, Disputationen und verschiedenen Schriften gegen bie Anklagen und Beschuldigungen von seiten der Apostaten auftraten und die Wir nennen von benfelben: Richtigkeit derselben überzeugend nachwiesen. 1. Saadja ben Joseph Fajumi, Schuloberhaupt, Gaon, in Sura, geb. 892 in Fajumi (Aegypten), geft. 942 in Sura. Derfelbe hat teine eigens abgefaßte apologetifche Schrift gegen das Christentum hinterlaffen, aber in feiner arabischen Ueberjegung des biblischen Schrifttums, besonders in feinem Rommentar zu demfelben, sowie in dem von ihm verfaßten religionsphilosophischen Werke: "Emunoth Bedeoth" widerlegt er die criftliche Auslegung ber Bibelverse, welche bie

17

11

Digitized by Google

2

Trinität bes Gottesglaubens der chriftlichen Religion beweifen follen; ferner fpricht er unter Anführung von Schriftbeweisen gegen die Annahme bes Christentums und bes Islams von der Aufhebung des Gefetes und dem Aufhören des Berufes des israelitischen Boltes und erweist die Foridauer ber judischen Religion mit ihren Lehren und Gesethen somie des Berufes des judischen Bolkes.') 2. Sehuda ben Samuel Salevi, arabisch Ubul Saffan, geboren in Rastilien 1085, berühmter Dichter, Bhilojoph und Urgt. Unter je nen wertvollen Schriften behauptet fein religionsphilojophijches Buch Cujari noch immer eine beachtenswerte Stellung in der jüdischen Litteratur. Die Tendenz desselben ist die Widerlegung der gegen die jüdische Religion erhobenen Angriffe. Mehreres siehe den Artikel: "Jehuda ben Camuel halevi". 3. Jatob ben Ruben, ein Rarätte im 12. Jahrhundert. Er war ber Erste, der eine selbständige, größere apologetische Schtift gegen das Chriftentum geschrieben bat. Diejelbe führt ben Titel: "Wilchanoth Ubonai", "Rampfe für Gott". Die chriftlichen Beweisstellen aus dem biblijchen Echrifttum werden bier entfräftet; er gelangt zum Schluß, die Anfunjt des Meffias muffe erft erwartet werden. Bon ihr hat jich nur die Borrede mit der Ginteilung des Werkes erhalten. 4. Nach diesem nennen wir hier 5. die bedeutendsten Kommentatoren des biblischen Schrifttums des 12. Jahrhunderts als: Ubraham 3bn Esra (f. b. A.); Samuel ben Mair (j. d. U.); Jojeph Bechor Schor (j. d. A.) u. a. m., die ebenfalls die Nichtigkeit der Schriftbeweise für das Christentum barthun.<sup>3</sup>) 6. Jechicl ben Jojeph, Rabbiner zu Paris, der an der Spise zweier andern Rabbiner, Jehuba ben David aus Melun und Samuel ben Salomo aus Chateau= Thierry, in der öffentlichen Disputation zu Paris (f. d. A.) im Jahre 1240 gegen den Apostaten Ritolaus Donim auftrat und ihm jeine Angriffe auf den Talmud siegreich zurnatwics. Einen pratifchen Erfolg hatte biejer Sieg nicht, benn im Jahre 1242 wurden die Talmuderemplare (j. Talmud) in Paris öffentlich verbrannt. 7. Mose ben Nachman, genannt Nachmanides, aus Gerundi (geb. 1195, gest. 1270), der in einer öffentlichen Disputation zu Barzelona gegen den Täufling Bablo Chriftiani (j. Apostaten) aus Montpellier als Apologet des Judentums auftrat und ihm die Unwiffenheit und Unrichtigkeit in feinen vorgebrachten Beschuldigungen gegen die Lehren und die Gesche des talmudischen Schrifttums bewies.3) 8. Jojeph ben Jaat Rimchi (1150-1170) Bater feiner zwei berühmten Söhne Mojes und David Rimchi (j. d. A.), der wegen der Religions= verfolgung der Almohaden in Südjpanien von da nach Narbonne in der Provence auswanderte. Ihn wird die apologetijche Schrift "Sefer haberith" , Der nacht zugeschrieben.4) Er widerlegt darin miffenschaftlich die christlichen Dogmen. Das Banze bildet einen Dialog zwijchen einem Gläubigen (Maamim) und einem Abtrünnigen (Min). Das uttliche Verhalten der Juden, heißt es ba, bewahrheitet die Wahrhaftigkeit ihrer Religion. Diefelben beobachten ftreng und gemiffenhaft bie zehn Gebote (f. d. 21.), was nicht von den Unhängern anderer Ronfeffionen gesagt werden tann. Mehreres siehe "Joseph ben Ijaal Rimchi". 10. Meir ben Simon, ein Gelehrter (1245), betannt durch jeine apologetische Schrift "Wilchanoth Mizwa" כלחמות מצוה) 11. Maat Lopez, ein Provençale im



י) Ausführliches bringen wir in dem Artikel "Saadja den Joseph Gaon". <sup>7</sup>) Siehe die betreffenden Artikel diejer (Belchrten einzeln. <sup>3</sup>) Mehr siehe: "Disputationen". Bon diejen wurde die Disputation Nachmanis gedruckt in Konstantinopel 1711 in dem Sammelwert D. Die Nechtheit ist durch die päpftliche Bulle bewiesen. Bergleiche Grastz, Beichichte 7, Note 2. Gine nene Ausgabe erschien Berlin 1861 von M. Steinschneider. <sup>4</sup>) Diese Schrift ift in verstümmelter Form im Buche Milchameth Choba, stonstantinopel 1710 abgedruckt; es schlen der Haupteil und der Schluß. Bergl. Geiger, Jüdischer Botlskalender 1851. <sup>5</sup>) Bergleiche Frankols Monatsheft 1881, S. 295.

13. Jahrhundert, Berfaffer ber apologetifchen Schrift: כור מצרף האמונה ומראה האמת. In derfelben suchte er die von den Christen gegen das Judentum aus bem Schrifttume ber Bibel und bes Talmuds zitierten Aussprüche in ihrem wahren Lichte barzustellen. Das Buch erschien wieder in neuester Zeit, 1847, in Mes. 13. David Kimchi, Dar Bedeutender hebräischer Sprachforscher (geb. 1160, geft. 1235), ber sich als Grammatiker, Lexikograph und Bibelexeget burch Ab= faffung einer Grammatik, eines Wörterbuches, Michlol, der hebräischen Sprache und eines Kommentars zu mehreren Büchern der Bibel einen rühmlichen, wohl= verdienten namen erwarb. Wertvolles leistete er burch bie Apologetit bes Juden= tums in seinem Bibelkommentar, wo er die biblischen Stellen, die von den griftlichen Gelehrten für die Dogmen des Christentums gedeutet werden, nach ihrem geschichtlichen Inhalt und einfachem Wortsinn erklärt. Mehreres siehe David Rimoji. 13. Salomo b. Abraham ben Abereth, שלמה בן אברהם בן אדרת. Berühmte rabbinische Autorität der Juden Spaniens, Rabbiner in Barzelona, (geb. 1235, geft. 1310.) Mit christlichen Theologen, die durch das Werk Pugio fidei von Raimund Martin mit den Stellen aus dem talmudischen Schrifttume, welche angeblich für bie chriftlichen Glaubenslehren sprechen sollen, bekannt wurden, hatte er oft Religionsgespräche und verfaßte früh eine apologetische Schrift für feine Glaubensgenoffen, welche bie gegen den Fortbestand des Judentums vor= gebrachten, mißdeuteten Zitate aus jüdischen Schriften widerlegte und entfräftete.1) Dieje apologetische Schrift ift am Ende ber Monographie "Salomo ben Abereth" von Joseph Perles als Anhang II abgedruckt.<sup>2</sup>) In derselben bekämpft er haupt= sächlich die Annahme von der Aufhebung des Gesets durch Jesus und beweist durch Hinweisung auf Stellen im biblischen und talmudischen Schrifttume bie Fortbauer bes Gesetzes. Einen zweiten Punkt bildet die Zurückweisung der An= nahme, daß die Leiden der Juden Beweise der Verwerfung des israelitschen Bolkes feien. Das britte hier ist feine Darlegung der richtigen Deutung ber Bibelverse, die zur Begründung der christlichen Dogmen angeführt werben. Mehreres siehe ben Artikel: "Salomo ben Abereth". 14. Ifaat Poltar (im 14. Jahrhundert), befannt burch seine in hebräischer Sprache abgefaßte pitante Antwort auf die ihm zugesandte antijübische Schrift Minchath Renaoth (bie Sifergabe) bes Apostaten Albner de Burgos, genannt Alphons von Balladolib. Auf Anraten der Gemeinde von Avila fchrieb er ben hauptinhalt feiner Disputationen in ein Buch, bas er "Gfer haemuna" nannte und der Toledoner Gemeinde zusandte, die basselbe, wenn sie ebenfalls zur Disputation gezwungen werbe, benuten follte. 15. Salomo ben Ruben Bonafed (im 14. Jahrhundert); er schrieb gegen den Täufling Maestro Aftrut Remoch, ber als Chrift Franzisto bias Corni hieß und feine Freunde zum Uebertritt zu bewegen fuchte, einen recht geharnischten Brief. 16. Mofes Roben Torbesillas (ebenfalls im 14. Jahrhundert). Derselbe trat in der Disputation ju Avila 1375 gegen ben Täufling Johannes von Ballodolid auf, dem er die Unrichtigkeiten seiner Angaden vorwarf. Siehe: "Disputation". 17. Josua Allorqui, Arst und Schriftsteller im 14. Jahrhundert; befannt durch fein Schreiben an Salomo Halevi, ber Chrift geworben und ben Namen Paulus de Santa Maria annahm, in welchem er ihm bie Aenderung feines Glaubens vor=

Digitized by Google

2\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Berg I. Ben Abereths Refponfen IV. 187 האיתי לכתוב כספר הת אשר נתוכח עמי <sup>1</sup>) Strg I. Ben Abereths Refponfen IV. 187 אחר מחכמיה 3n ber von Perles gearbeiteten Monographie "Galomo ben Abereth" heißt sin bem hebräifchen Anhange II Borrebe G. 25 unten: אחר מחלמיה על כן נתתי אל לבי לאסוף אל 25 unten: על כן נתתי אל לבי לאסוף אל אל ספר קצת דברים כדי לחוק ידי החברים וידעו כונת מה שבאו בקצת ההגרות hat bies Graetz, Gefchichte VII. G. 178 Anmertung 1 nachgewiefen.

warf und bie Richtigkeit ber jubischen Religion barlegte. Später trat er felbft zum Chriftentum über und regte burch ben Papft Benedikt XII. die große Disputation zu Tortofa an, die im Jahre 1413 mit einer größern Anzahl ber bedeutendsten judischen Gelehrten Spaniens abgehalten wurde.) 18. Chasdat Chrestas in Saragoffa (1370 – 1410), er fcbrieb unter anderm auf Beranlaffung mehrerer vornehmen Chriften, mehr für dieje als für die Juden, in fpanischer Sprache eine apologetische Schrift, betitelt: Tratado (1396). In ruhigem, gemäßigtem Ton behandelt biefelbe die Dogmen des Chriftentums. Das Chriften= tum, fagt er, giebt fich als eine neue, bas Jubentum ergänzende und verbeffernde Offenbarung aus, aber bie Spaltungen und Streitigkeiten innerhalb besselben macht doch wieder die Berkundigung einer neuen Offenbarung notwendig. Diese Schrift wurde 1451 ins Hebräische übertragen. 19. Schemtob ben Isaak Schaprut aus Tudela, (1378), ber schon in frühen Jahren feinen jubischen Glauben gegen driftliche Betehrungsfüchtige verteidigen mußte. In Pampelona wurde er von bem Rardinal Don Bebro be Suan, fpater befannt als Papft Benedift XII., zur Disputation aufgefordert. In Gegenwart von Bischöfen und aelehrten Geistlichen bisputierte er über Erbfünde und Erlöfung.2) Später aber fiedelte er mit vielen andern Juden infolge der Rriegsgräuel zwifchen Raftilianern und Engländern nach Tarazona in Aragonien über. Bier verfaßte er fein bebeutendes apologetisches Wert "Eben Bochen", אבן בוהן, wo fämtliche, irrtümliche Beweise aus dem Schrifttum ber Bibel und des Talmuds für die Doamen bes Chriftentums widerlegt werden. Bir haben bier ein Gesprach zwischen einem Anhänger bes jubifchen Gottesglaubens von ber Einheitslehre und einem Dreieinigkeitsgläubigen. Dieje Schrift mar gegen bie Apostaten vom Schlage bes Johannes von Balladolid, welche die Angaben des jüdischen Schrifttums und die Juden felbst bei den Machthabern anschwärzten und die Schwachtöpfe unter ihren frühern Glaubensgenoffen burch Disputationen für bas Chriftentum ju geminnen fuchten. Auch die judenfeindliche Schrift bes Apostaten Abner Alfonso (f. Apostaten) widerleate er in allen Einzelheiten.3) 20. Salomo ben Ruben Bonafed in Saragoffa (im 15. Jahrhundert) später Rabbiner in Tortoja, ein gewandter fatyrischer Dichter; er verfaßte ein geharnischtes Sendschreiben an den Apostaten Mästro Aftrut Remoch, eine Erwiderung auf die an feine Freunde gerichtete Aufforderung zum Uebertritt in das Christentum. In demselben versuchte er die Glaubenslehren des Judentums klar darzulegen.4) Gewiß ist es, daß diefer Gelehrte an der Disputation zu Tortosa teilnahm. 21. Prophiat Duran, hebräusch Isaak ben Moje, auch Ejobi genannt (geb. 1350), ein mutiger und fräftiger Apologet, beffen Echriften Auffehen erregten. Die eine, betitelt "Al Tehi Reabotecha", אל תהי כאבותיך, "Sei nicht, wie Deine Bäter", welche an feinen im Chriftentum verbliebenen Freund David Bonet Bongiora, fowie auch an ben Apostaten Paulus be fanta fe gerichtet war, ift in ironischer, zweideutiger Sprache abgefaßt, sobaß fie von vielen als für das Chriftentum sprechend, gehalten wurde, auf die fich irrtümlich viele Christen beriefen. In ihrem wahren Inhalt wurde sie jedoch fpater ertannt und als Reperschrift verbrannt.5) Diefelbe beginnt mit ber fatyrifchen Mahnung: "Sei nicht, wie Deine Bäter, bie ba glaubten . . .", als wenn fie ben



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mehreres siehe: "Disputationen". <sup>3</sup>) Eben Bochen II. Kapitel 9. <sup>3</sup>) Daselbst Abteilung XV. <sup>4</sup>) Bergleiche die Mitteilung darüber in Orient Litteraturblatt 1845, Nr. 44 S. 697 von Leopold Dukes; auch Zunz, Jur Geschichte und Litteratur I. S. 461; besonders die Schrift "Dibre Chachamim" S. 86; ferner "Ginse Oxford" S. 40-64. Im Biener Kodex Kobez Vicuchim findet sich diese Schrift <sup>9</sup>) Dieselbe wurde in neuester Zeit vielmal gebruckt.

#### Apologetit, Apologeten.

Freund in seinem Abfalle bestärken wollte. Ihm wird noch eine andere apologetische Sorift: כלימת הגרים, zugeforieben. 1) 22. Don Bibal Benevifti (i. 15. Jahr= hundert), Rabbiner in Saragoffa, der zum Sprecher in der Disputation zn Lortoja (f. Disputation) gemählt murbe. Er verfaßte gegen bie Anschuldigung wider ben Talmud von bem Apostaten Geronimo (f. Apostaten) eine vorzügliche apologetifche Schrift in hebraifcher Sprache, betitelt: "Robeich hateboichim" wird הסרשים, bie lefenswert ift. 23. Don David Raffi, (im 15. Jahrhundert), in Randia, wo er ein vertrauter Lehrer des Bischofs Franzisko Bentivogilo war. Als Apologet bes Judentums machte er fich burch feine Schrift (1430): Hobaath Baalbin, הודאת בעל דין, "Bugeständnisse bes Gegners" betannt, worin bie Glaubenslehren bes Judentums burch Aussprüche ber Schriften bes neuen Tefta= ments bokumentiert werben.<sup>2</sup>) 24. Chajim Ibn Musa aus Bejar in der Gegend von Salamanka, (geb. 1390, gest. 1460). Er war Arzt, Dichter und Schriftsteller, verkehrte 40 Jahre an dem Hofe der Königin von Granada. Berdienstvoll ift fein apologetisches Werk: "Schild und Ladsche", מגן ורומח, verfaßt 1456, worin er gegen bie Schrift bes Rikolaus be Lyra "Postillae", die Quelle ber driftlichen Gelehrten in ihren Disputationen mit ben Belennern bes jubifchen Glaubens, auftritt und gleichfam ihnen bie Baffen entreißt. Ferner stellte er in derselben Schrift 12 Regeln für das Disputieren auf, die den Juden als Dis= putationsgesetze gelten und von ihnen beachtet werden follten, wenn fie aus ihren Dieputationen fieggefrönt bervorgeben wollen: 1. an bem einfachen Wortfinn festzubalten und jebe mystische, allegorische und philosophische Deutung zurückzuweisen; 2. jede haldaische Bibelversion, Targum, nicht anzuerkennen; 3. die Beweise aus ber Agaba (f. b. A.) ober bie von Josephus zu verwerfen.; 4. alle von ber Maffora abweichenden Lefearten bes biblifchen, hebräifchen Textes in ber Septuaginta und ber Bulgata nicht gelten zu laffen; ebenfo 5. über Borter bes hebraifchen Bibeltertes von zweifelhafter, vielfältiger Bedeutung nicht zur Disputation zuzulaffen u. a. m. Eine andere Schrift von ihm ift über bas Deffiastum, bie er auf feinen Schmerzens= lager geschrieben und feinem Sohn gewihmet hat.) 25. Sfaat nathan Ralonimos, oder Ifaat Ralonimos ben Nathan, (im 15. Jahrhundert), Ab= tommling einer gelehrten Familie in ber Provence; er felbst verewigte sich burch bie Abfaffung einer hebraischen, biblischen Concordanz, bie einen umfassenden Ueberblick über den ganzen Sprachschatz ber Bibel geben und die richtige Darlegung ber Bebeutung ber hebraischen Börter und Ausbrude erleichtern follte, woburch jeber willfürlichen Darftellung ber Borter porgebeugt werben tonnte. So wurde biefes Bert bei Disputationen ein unentbehrliches Hilfsmittel; er arbeitete baran vom Jahre 1437—1445. Auch als Berfaffer zweier apologetischer Schriften kennen wir ihn, von benen eine "Tochachath Matheh", תוכחת מתעה, "Burechtweisung des Freichrers", heißt und die Anklagen des Apostaten Geronimo widerlegt, da= gegen die andere unter dem Ramen "Ir Midzar", Jurd Stontino kolortigg, our ift.) 26. Jofeph Ibn Schemtob, (geb. um 1400, gest. als Märtyrer 1460), bedeutender Schriftsteller und beliebter Prediger, hochgeachtet, der am kastilianischen Bof vertehrte. Durch feinen häufigen Vertehr mit Geiftlichen und andern boch= angestellten Perfönlichkeiten fab er fich genotigt, mit ber driftlichen Theologie

Digitized by Google

<sup>)</sup> Mehreres im-Artikel: "Profiat Duran". ) Auch diese Schrift wurde in neuester Zett mehrere mal gedruckt, zuletzt in Leipzig 1866. ) Diese Schrift: "Wagen Weromach" und die über "Meistastum" befinden sich als Manustript in der Brestauer Seminarbibliothet Ar. XXVI. 2. Vergleiche Grasiz, Seichichte B. 8 Note 4. ) Beide Schriften eristieren als Manustripte.

vertraut zu werden, um jede an ihn gestellte Bekehrung abweisen und jeder unwahren Darstellung ber Lehren bes jubifchen Glaubens entgegen treten ju tönnen. So wurde er in Religionsgespräche gezogen und mußte bei Fragen an ihn zu Rebe stehen. Die Resultate seiner Forschungen legte er in eine Schrift nieber, betitelt: "3weifel über bie Religion Sefu", ספקות בעקרים על מעשה, ישו כוצרי, bie fich handfdriftlich in ber Seminarbibliothet Rr. 38 in Breslau befindet. Eine zweite apologetische Arbeit von ihm war ein Kommentar zur Prophiat Durans satyrischen Schrift (f. oben): "Al tehi Kheabotecha", "Sei nicht wie Deine Bäter". Endlich übersette er ins hebraische die oben genannte Schrift: Chasdai Croscas (f. oben). 27. Simon ben Zemach Duran, (geboren 1361, gestorben 1444), ein gründlicher Apologet bes Judentums, was feine Schrift: "Bogen und Schild", קשת ומגן, bezeugt. Aus berfelben heben wir besonders ben Rachweis hervor, daß gefus von Nazaret die Aufhebung bes mojaifchen Gefetes nicht beabsichtigte. Schärfer als Prophiat Duran (f. b. A.), ber ebenfalls biefen Bunkt erörtert, betont er, bag Sefus in feinen von ben Evangelien gebrachten Aussprüchen bie fernere Fortdauer bes Gefetes fordert, 1) aber feine Junger haben im Gegenfatz ju Jefu Lehre die Aufhebung bes Gefetes ausgesprochen, um bie Seibenwelt für bas Chriftentum ju gewinnen und ihr bie Annahme besfelben ju erleichtern. Ferner giebt er bafelbft eine ausführliche Begründung des Judentums auch gegen ben Islam. Dieje feine Schrift bildete einen Teil feines größern Bertes "Magen Aboth", bas 4. Rapitel des zweiten Teiles, betitelt: חלק שוםינו, und wurde ertra unter angegebenem Titel Livorno 1785 gebruckt.2) Mehreres fiehe: Duran Simon. 28. Salomo Duran, (geb. 1410, gest. 1467). Sohn und Amtsnachfolger bes Borhergehenden. Auch er hat sich rühmlich burch feine apolo= getifde Schrift: "Michamoth Choba", אגרת מלחמות חובה, als tüchtiger Rämpfer für seine Religion bekannt gemacht. Diefelbe ift meist gegen ben Apostaten Geronimo be fanta fo (f. Apostaten) gerichtet, beffen Ausfälle gegen bas Judentum, namentlich gegen den Talmud, er gründlich widerlegt. Der Talmud follte der Unteuschheit Vorschub leisten, wo grade das Gegentell die strenge Enthaltsamteit von unteuschem Lebenswandel gelehrt wird.3) 29. Jofeph Albo, (geb. 1380, geft. 1444), Religionsphilosoph, Arzt und Brediger, der in feinem ruhmlichft betannten Berte "Itlarim" die Grundfäße bes Judentums gegen bas Chriftentum und die extremen Richtungen im Judentum nach rechts und links erörterte und feststellte. — Er versteht die Angriffe auf das Judentum geschickt zurückzuweisen, andererfeits aber auch für ein geläutertes Judentum einzutreten. In ber Dis= putation zu Tortofa war er einer ber hauptvertreter des Judentums, aber er schloß sich denen an, die keinen thätigen Anteil an dem unfruchtbaren Binund herreden nahmen, bafür richtete er feine Thätigkeit auf die Rlarlegung ber Grundlehren des judischen Gottesglaubens in feinen Lehren und Gesetzen und verfaßte das dentwürdige Buch: Itarim. Gegen bas Christentum beweift er, daß die Meffiasverheißungen, fowie der Meffiasglauben nicht zu den hauptbogmen bes Jubentums gehören. In Bezug auf die Fortdauer des Gefetes lehrte er, baß bas Judentum die Aufhebung einzelner Gefete zugiebt. In fpanifcher Sprache verfaßte er ein Religionsgefpräch, welches er mit einem hohen Rirchenfürsten



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe Abteilung III in diefer R.-E. Artikel "Fortbauer des Gesetes." <sup>2</sup>) Unvollftändig ift diese Schrift in dem polemischen Sammelwerf מלחמת חובר abgedruck. Fälschich ift dort der Namen des Verfassers Salomo Duran angegeben. Vergl. über ihn Senior Sachs in Kerem Chemed IX. pag. 114. <sup>3</sup>) Diese Schrift ift neuester Zeit unter dem Titel "Milchamath "Mizwa" in Leipzig 1856 und Lemberg 1857 erschienen.

gehalten; es follte den Juden Spaniens zur Belehrung dienen. Mehreres siehe ben Artifel: "Jofeph Abo". 30. Don Ifaat ben Juba Abarbanel, geboren 1437 in Liffabon, gestorben 1509 in Benedig. Indem wir hier über biefe hervor= ragende Persönlichkeit der Juden Portugals und Spaniens auf den ausführlichen Artikel "Abarbanel Siaat" verweifen, ermähnen mir hier von feiner ichriftstellerischen Thätigkeit feine gelehrte apologetische Schrift: "Jeschuoth Deschicho", ישועות, melche die von den judischen Apostaten in ihren Religionsgesprächen und öffentlichen Disputationen (f. d. A.) mit den judischen Gelehrten zitierten Stellen gegen das Judentum zur Begründung der Dogmen des Christentums in ihrem wahren Lichte darstellt und die andern Folgerungen aus denselben widerlegt und zurückweift. <sup>(</sup>) 31. Abraham Farifol, (geboren 1451), aus Avignon, später lebte er in Mantua und Ferrara. Wir nennen von ihm sein apologetisches Wert "Magen Abraham", worin er unter anberm gegen bie Unklagen ber Juden wegen Bucher auftritt, daß die Päpste den Juden die Bucherzinsen erlubten, damit man von ihnen höhere Steuern nehmen könnte. 32. Liepmann (Jomtob) aus Mühlhaufen (im Anfange des 15. Jahrhunderts), achtbarer Gelehrter, ein Deutscher aus Mühlhaufen, fpäter Rabbiner in Brag,2) ber fich außer feinen andern Schriften,3) besonders burch fein apologetisches Buch "Nizzachon" (Wettftreit, Sieg), ruhmlichst bekannt machte. In diefer Schrift kennen wir ihn als einen Mann von hervorragender Bildung, ber Latein verstand, fodaß er die Evangelien und Episteln in lateinischer Sprache, sowie die lateinische Bibelübersezung, Bulgata, gelefen und fich mit ihr vertraut machte. nicht minder war er belefen in ben Schriften ber hervorragenden judischen Gelehrten Spaniens, deren freisinniger Auffaffung der "Agada" er gegen die Angriffe auf den Talmud von feiten der Apostaten (f. d. A.) in feinem Nizzachon zur Verteidigung des Talmuds gefolgt ift. Seine oben érwähnte Schrift "Nizzachon" war gegen bie Anklagen und Hetzereien des Apostaten Peter (1399—1400) gerichtet. Segen die vorgebrachten Angriffe und Schmähungen des Talmuds sagte er unter Ande m: cs sei in dem Teile des Talmuds (Agada genannt) mehreres hyperbolisch, cine Redeweise, die auch das biblische Schrifttum hat; anderes fei wunderbar, was jedoch nicht die Möglichkeit ausschließt; ferner ift vieles da, was nur bildlich aufgefaßt werden muß; endlich ift Bieles traditionell, auch find Erzählungen als Traumerscheinungen, aber nicht als wirklich geschehen anzunehmen. Geine Polemit ift nicht gegen bas Christentum allein, fondern auch gegen Ungläubige und Schriftverächter unter ben Juben, als gegen die Raräer und beren Vorgänger, die Sabducaer, besonders gegen bie Leugner ber Schöpfung aus nichts, ber leiblichen Auferstehung u. a. m. Die Schrift felbft bespricht in fieben Abteilungen, Bforten, bie Schriftftellen des Penta= teuchs, der Propheten und der Hagiographen, welche von den Christen als Beweise ihrer Dogmen vorgebracht wurden. Diefes Buch erregte in ber Chriften= heit großes Auffehen. Der Professor Hackspan an der Universität zu Altorf 1640 verschaffte fich eine Abschrift desfelben, die er in Rürnberg 1644 brucken ließ. Eine Gegenschrift jertigte ber Bischof von Brandenburg Stephan Modader an, die erschienen ift. Der Nizzachon hat eine Borrebe, wo er das Geschichtliche feiner Beit vorbringt.4) 33. Jatob Nachmann von Belzyce (im 16. Sahrhundert), ein gelehrter Rabbanit in Polen, bekannt burch feine Schrift zur Widerlegung

י) Die jüngste Ausgabe dieser Schrift ist die von Königsberg 1865. <sup>2</sup>) Weiss V. S. 270. Rach den Augaben über ihn von dem Bischof Stephan in Brandenburg 1435 lebte er auch in Kratau. <sup>3</sup>) Er versaßt: מוכן גכן הסון גכן fowie einen Kommentar zum שיר היחור Bied von der Einheit Gottes u. a. m. <sup>4</sup>) Ueber Mehreres verweisen wir auf Anmertung 1 in Geigers Proben jüdischer Bertetdigung III. Liebermann Boltstalender 1854.

ber Behauptungen bes Unitariers Martin Czechowitz gegen ben Fortbestand des Judentums und des jubischen Boltes. Dieje Schrift ericien in Lublin 1581, fcheint jedoch nicht mehr vorhanden ju fein. Sie muß febr grundlich und überzeugend gewesen fein, ba fich Czechowit balb zu einer Gegenschrift bewogen fublte.1) 34. Ifaat ben Abraham, ein Karäer aus Troti bei Bilna in Bolen, (aeboren 1533, gestorben 1594), ein gelehrter Mann, ber philosophische Bilbung bejag und außer feiner Belesenheit in bem jubisch-wiffenschaftlichen Schrifttume auch bes Lateinischen und des Bolnischen tunbig und mit ber driftlich-theologischen Litteratur vertraut mar. In ber bamals auch in Bolen herrichenden Bewegung auf driftlichtheologischem Gebiete, bie zur Bildung von verschiedenen Setten und Barteien führte, wo Religionsgespräche, Disputationen über religiofe Themata an ber Tagesordnung waren, war unfer Abraham ben Sfaat mit feinen Renntniffen ber jubifchen und driftlichen theologifchen Biffenschaft ein gesuchter und gern gesehener Er hatte Butritt bei dem Abel, ben Rirchenfürften und in andern por= Mann. nehmen chriftlichen Rreifen, die gern mit ihm Religionsgefpräche hielten und über Glaubenslehren des alten und neuen Teftaments disputierten. In benfelben zeigte er sich bibelfest und auch im neuen Testament und in ben Rirchenvätern febr belefen. Ebenso waren ihm die Schriften der freiern religiösen Richtung in Bolen bekannt, als von Nikolaus Paruta, Martin Czechowis und Simon Budag. 64 tamen auch die Fragen über bie Fortbauer des jubischen Gefetes und den fernern Beftand bes jubifchen Boltes u. a. m. vor, bie von ben Rirchenvätern als aufgehoben erklärt und durch das Chriftentum erfest gehalten murben, jur Befprechung. Unfer Ifaat Troti weist folche Zumutungen zurück, ba auch Jejus und Paulus bas Bejet befolgten und es felbst auszunden ermahnten. Dieje treffenden, geschichtlichen nachweise mit verschiedenen Belehrungen über noch andere Themen, die in ben Religionsgesprächen behandelt wurden, - ftellte Ifaat Erofi vor feinem Lobe 1593 zusammen; fie bilden bas von ihm hinterlaffene Wert "Chisut Emuna", "Befestigung des Glaubens", welches von einem feiner Schüler, Jofeph aus Rratau, mit einer Borrebe von ihm und einer vom Berfaffer berausgegeben wurde. Das Buch fand eine nicht geahnte Berbreitung und wurde ins Spanifche, Lateinische, Englische und Französische übersett.") 3m Jahre 1681 hat es Professor Wagenseil zu Altorf mit andern ähnlichen Schriften mit lateinischer Uebersetzung unter bem Titel: "Tela ignea Satanea" berausgegeben. Ueber ben Wert biefes Buches äußert fich Boltaire in feinen vermischten Schriften, Melanges I. III. p. 344. "Er (ber Verfaffer) hat all die Schwierigkeiten zusammengestellt, welche die Un= gläubigen seitbem allgemeiner bekannt gemacht haben . . ., sie haben nichts an= geführt, mas fich nicht in biefer Glaubensveste bes Rabbi Ifaat findet." Gin Herzog von Orleans machte sich baran, dieses Buch zu widerlegen.3) In neuester Zeit hat der gelehrte Rabbiner David Deutsch in Sohrau, Oberschl, diese Schrift in forrektent, hebräifchem Terte und mit einer guten beutschen Uebersebung 1865 herausgegeben. 35. David be Pomis, ein berühmter Arst in Stalien, geboren in Spoleto 1525, gestorben in Benedig 1588; Abtommling einer ber älteften Familien in Italien, beren Stammbaum bis auf bie unter Titus (f. b. A.) nach Rom Gekommenen, genannt hatapuchim, hinaufgeführt wird. Die Erlaubnis jur Ausübung ber Arzneitunft erhielt er von Papft Bius IV. und war bei bem hohen 21del,4) auch beim Papft Pius IV., angefehen. Unter Papft Pius V. änderten fich feine günftigen Berhältniffe; er fab fich mehreren Beschräntungen in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vergleiche Graetz, Geschichte Band 9, S. 489. <sup>9</sup>) Vergl. Geiger, in Liebermanns Kalender 1854 S. 43—45. <sup>9</sup>) De Rossi Bibliotheca Antichristiana p. 45. <sup>4</sup>) Er war Leibarzt bei dem Grafen Nicola Urfino und bei der fürstlichen Familie Storza.

ber Ausübung feiner Prazis unterworfen, gab diefelbe teilweise auf und lebte von ba ab nur der Wissenschaft. Er schrieb unter anderm ein hebräisch=talmudisches Wörterbuch, betitelt: "Zeinach David" und eine "Apologia pro medico hebraeo". In diefer apologetischen Schrift weist er bie Verwandtschaft ber criftlichen Religion mit ber jubischen nach, welche nur freundliche Beziehungen zwischen Christen und Juben zur Folge haben follte. Der jubifche Argt wird von feiner Religion verpflichtet, ben Chriften als feinen Bruder zu lieben, ihm, wenn er krank ift, volle Aufmerksamkeit zuzuwenden, gegen das Vorurteil, der jüdische Arzt füge dem Chriften Schaden ju. Er nennt eine große Anzahl von jubifchen Aerzten, bie fogar Rirchenfürsten, Karbinäle und Bapste behandelt und für Widerherstellung ihrer Gesundheit bemuht waren und Auszeichnungen von ihnen und von gangen Stäbten erhielten. Den Schluß diefer Schrift zieren mehrere Rernfpruche aus bem Talmud in lateinischer Uebersezung, welche barthun, daß diese so febr ver= läumdeten Schriften auch gesunde ethische Lehren vertunden. Dieje Apologie ift bem Fürsten Franzisto Maria von Urbino gewidmet und hat auf ben Papft Sixtus einen guten Eindruck gemacht und sein günstiges Verhalten gegen die Juden bewirkt. Der berühmte Aldus Manutius der Jüngere fühlte sich nach der Renntnisnahme bes Inhalts biefer Apologie bewogen, ben Berfaffer berfelben gu beglückwünschen; fie wurde 1588 in Benedig gedruckt. 36. Sim on Simcha Luzzato, (geb. 1590, gest. 1663), geachteter Rabbiner in Benedig, ein Mann von moberner Weltbildung und Renner ber jubischen Biffenschaft in allen ihren Teilen. Bon feinen Schriften in italienischer Sprache ift die unter bem Titel: "Discorso circa il Stato degli Hebrei", "Ueber den Stand der Hebräer", am betannteften. Er beweift den Engherzigen, wie die Juden burch ihre Beweglichteit und weiten Berbindungen ein Segen für die Republik Benedig und beren volkswirtschaftliche Bedeutung geworden. Neben dem Lobe, das er den Juden in Bezug auf ihr fittliches Familienleben u. a. m. zollt, verschweigt er auch nicht beren gehler. So befleißigt er fich in feiner Schilderung ber Objektivität und will burch sie bie sittliche Hebung ber Juden, soweit sie burch Druc und Ber= jolgung heruntergekommen, bewirken. 1) 37. Salomo Zebi Offenhausen (1615), ein Deutscher, ber gegen bie vom Haß geschwängerte Schrift bes Apostaten (s. d. A.) Samuel Fr. Brenz "Jubischer, abgestreifter Schlangenbalg", eine in deutscher Sprache abgefaßte Apologie "Der jubische Theriat" veröffentlichte.2) 38. Manaffe ben Israel, geb. in Liffabon 1604, gest. auf ber Rudreise von England in Riddelburg 1657. Rabbiner in Amsterdam, der sich durch die Abfassung und die Ueberreichung einer Adresse an Cromwell, den Protektor der englischen Republik in London, mit einem Schreiben an die Republik England, wo um die Wieder= aufnahme ber Juden in England gebeten wurde, rühmlichst bekannt machte. Das Schreiben enthielt eine längere Erklärung, eine Biberlegung ber Borurteile gegen bie Juden und bie Nachweise ber Borteile, welche England durch die Bieder= zulaffung der Juden gewinnen würde. Den wesentlichen Inhalt dieser zwei über= reichten Schriftftude faßte er später (1656) in eine Schrift: "Rettung ber Juden" zusammen, um die Gegenstimmen mit ihren Darlegungen zurückzuweisen. Martus herz in Berlin hat bieje Schrift 1782 ins Deutsche übertragen, die mit einer Borrede von Mofes Mendelsjohn gedrudt murbe. Auch gegen die Blutbeschuldigung ber Juden forieb Manaffe ben Israel eine treffliche Schrift : "Vindicias Judasorum". 39. Ifaat Pinto, (geb. in Borbeaux 1715, geft. in Amfterdam 1787). Яb=

<sup>1)</sup> Wir verweisen auf die treffliche deutsche lleberseigung mehrerer Stücke aus dieser Schrift in Band III. S. 398—402 der Geschichte und Litteratur von Winter & Wünsche. 9 Dieselbe wurde mehreremal gedruckt.

fömmling der Marranen in Bortugal, der von Bordeaux nach Amsterbam über= fiedelte und baselbst wegen feiner Berdienste um den holländischen Staat und bie portugiesisch=jubische Gemeinde hoch geachtet war. Als Mann von Bildung und bobem Anfeben murbe er balb von feinen fpanischen und portugiefischen Glaubens= genoffen in Borbeaur ersucht, für fie eine Schutz= und Berteidigungsschrift ab= zufaffen, bie fie ben Behörden in Frankreich überreichen wollten. be Binto willigte ein und arbeitete biefelbe im Geifte ber portugiefischen Juben aus, bie fich als bie fittlich höherstehenden betrachteten. In derselben verteidigte er die Juden und bas Judentum gegen bie Verläumdungen und Schmähungen berfelben burch Boltaire (Reflexions, Baag 1762). Er führte unter anderm aus, es fei eine größere Sünde, eine gange Nation zu verläumden, megen ber Vergehungen Ginzelner berfelben, zumal sie gegen die gerichtet ist, die ohnehin von allen geschmäht wird, baß Sämtliche wegen ber Schuld Einiger verantwortlich gemacht werden. Die Juden haben infolge ihrer Berftreuung ben Charafter und bie Sitten ber Bewohner bes Landes, wo fie anfäffig geworden, angenommen. So gleiche ein englischer Jude nicht ben Juden in Konftantinopel u. f. m. Aber Boltaire habe bennoch sie Alle in allen Ländern gleich beurteilt und verdammt. Boltaire fei ben Juben die Bahrheit und feinem Jahrhundert Genugthuung schuldig. Diefe Schutichrift be Bintos erregte großes Auffehen, fie murbe, weil fie in frangofifcher Sprache abgefaßt war, viel gelesen und öffentlich günftig besprochen. **Boltaire** fühlte sich bewogen, in einem Antwortschreiben sein Unrecht einzugestehen.") 40. Jakob Sirschel Emden, Sohn des berühmten Rabbiners in Amfterdam Zebi Afchtennfi, genannt Chacham Zebi, ein Mann von großer Gelehrfamkeit im Talmudischen und andern jüdischen Wiffensfächern, geb. 1696, geft. 1776 Er wohnte in Emden, wo er fünf Jahre Habbiner war, bann in Altona und Amsterdam; hat 24 wertvolle Schriften verfaßt, die er in feiner eigenen Buchbruckerei brucken ließ. In feinem Streite gegen Jonathan Eibelschütz (f. d. A.), der ihm viel Ungemach verursachte, erwies er sich als ein Mann von festem Charakter und unerschütter= licher Wahrheitsliebe. Als Avologet des Judentums trat er in feinem Schreiben an die Bierländersynode in Polen auf, die in Lublin und Saroslau ihre Sisungen hielt.2) In demsclben weist er durch Zitierung von Aussprüchen aus dem Evangelium und ben Briefen ber Apostel und beren Beschichte nach, bag gesus und Paulus, die zwei Gründer des Chriftentums, gegen die Aufhebung des mofaischen Besetges waren und ausdrücklich zur fernern Verpflichtung ber Juden für deffen Aufrechterhaltung ermahnten und felbst banach lebten.3) Das Christentum, fagt er, fei für bie Seiden gegründet worben, daß fie an Bott glauben und bie noachibischen Besethe (f. b. A.) vollziehen. Die Stifter bes Chriftentums waren bie wahren Bohlthäter für die Beidenwelt.4) 41. Mofes Mendelssohn, geb. in Deffau 6. September 1729, gestorben in Berlin 1786. hervorragende gelehrte Berjonlichkeit, mit ber bie Geschichte bes Judentums ihre Epoche ber neuern Zeit eröffnet. Wir sprechen hier von dem Manne als Apologet des Judentums und verweisen über alles andere seines Lebens und seiner epochemachenden klassischen Kultur= arbeiten als Philosoph und Boltsbildner auf den ihm gewidmeten besondern Artikel. Mojes Mendelsjohn war ber erste beutsche Jude, ber in beutscher Sprache für bie



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergl. Ausführlicheres barüber Frankels Monatsschrift 1868 S. 208 ff. <sup>9</sup>) Dieses Sendschreiben ist gedruckt in hamburg bei Christian Simon 1757; ferner in dem von Jakob Emden herausgegebenen Seder Olam rabba we Sutta und Megillath Taanith; auch in seiner Verteidigungsschrift: Metheg le Chamor (Ein Jaum für deu Escl.) <sup>3</sup>) Siehe Apostelgeschichte, Rap. 16; Matth. 5. 17. 19; Lukas Rap. 16. <sup>4</sup>) In deutscher Uebersetung ist dieses treffliche Sendschreiben in der Geschichte ber jüdlichen Litteratur von Winter & Wünsche III. S. 710-718 abgedruckt. Man möge dasselbe dort nachlefen.

feinen Glaubensgenoffen vorenhaltenen Menschenrechte eintrat und bie gegen dieselben laut werbenden Vorurteile und Verunglimpfungen mit icharfen Geifteswaffen bekämpfte. Bon feinen Schriften biefer Art nennen mir, als speziell apologetisch, zwei: a) ben 35. Brief vom 26. April 1759, bie neueste Litteratur betreffend, und b) bie Borrebe gur beutiden Uebersegung ber in englischer Sprache in London erschienenen Schrift: "Rettung der Juden" von Manaffe ben Israel, Rabbiner in Amsterdam. In dem 35. Brief vom April 1759, wo von ber Ankündigung ber deutschen Uebersetzung ber Mischna (f. b. A.) von bem Capellan Rabe gesprochen wird, ergreift er bie Gelegenheit, gegen die Berläfterung bes talmubischen Schrifttums, besonders des Leils, der unter dem Namen "Agada" (f. d. A.) bekannt ist und die Legenden, Allegorien, Märchen u. a. m. enthält, das Wort zu ergreifen. "Der Talmud", sagt er unter anderm, "ist der Indegriff aller, unserer Gesete, der Sitten und Gebräuche unserer Glaubenslehren" Die Märchen, Allegorien u. a. m., bie verlacht werden, machen taum u. a. m. den 20. Teil des Talmuds aus, weiter enthält er gründliche Abhandlungen und Betrachtungen über die Rechte, den Gottesdienst und andere Gebote des alten Testaments. Sollten Männer, die Proben von ihrer Weisheit abgelegt haben, auf Dinge verfallen, die man Rindern nicht weiß machen tann? Die Allegorien, in die fie die Weisheit eingehüllt, find nicht fo widerfinnig, als man glaubt. Bie bie Natur ihre Früchte mit einer äußern Schale bekleidet, die oft ungenießbar ift, damit man bei der Schale sich nicht aufhalte sondern den Kern suche, so machten es die Talmudweisen, fie hüllten den Rern ihrer Lehren in Schalen ein. 1) Die Borrede zur beutschen Uebersetzung ber Schrift: "Die Rettung ber Juden" wurde als Anhang der trefflichen Schutsschrift Dohms "Ueber die bürgerliche Berbefferung der Juden" (vollendet 1781) beigefügt, sie sollte die gehässigen, grundlofen Borurteile gegen bie Juden und ihre Religion betämpfen und bie barin ausgesprochenen Wahrheiten zum Gemeingut der gebildeten Welt machen. Diefelbe eröffnet er mit ben Worten: "Dant fei ber allgutigen Vorsehung, daß sie mich am Ende meiner Tage noch biefen gludlichen Beitpunkt hat erleben laffen, in welchem die Rechte ber Menschheit in ihrem wahren Umfange beherzigt werden". Den hauptinhalt diefer Vorrede bilden die Verläumdungen und die erlogenen Verbrechen, bie man den Juden andichtete, welche eine fpätere Beit als schändliche, boshafte Lügen enthüllte. So die Vergiftung des Rurfürsten Joachim II. burch ben Juden Lippold u. a. m. Jum Schluffe nennen wir noch eine britte vorjugliche Schrift Mofes Mendelssohns, welche bas Judentum in feinen Lehren und Sejegen zeichnet und im Gegensatz zum Christentume darstellt. Dieselbe, die ben Titel führt: "Jerufalem, oder über religiöfe Dacht und Judentum" (1783) wurde von Rant als epochemachend bezeichnet, als bie Berfündigung einer großen Reform, wenn auch nur langfam vorrudend, nicht allein für Juden, fondern auch für andere Bekenntniffe". Wir ftehen bereits in ber litterarischen Rampseszeit ber Emanzipation der Betenner jubischen Glaubens, welche eine große Menge von apologetischen Schriften bes Judentums von Juden und Chriften hervorgebracht, über welche wir auf ben Artikel "Judenemancipation" verweifen.

**Mpostaten**, Orcher Bir sprechen hier von den jüdischen Apostaten im Mittelalter, etwa vom 11. Jahrhundert bis zur Neuzeit, die nach ihrem Uebertritt zum Christentume, teils aus Rache wegen erlittener Unbillen, teils zur Bewahrheitung ihres neuen Bekenntnisse, feindlich gegen Juden und Judentum auftraten und durch schänbliche Verläumdungen und lügnerische Anklagen Verrat gegen sie

<sup>&#</sup>x27;) Siehe]"Agaba" und "Allegorie".

übten.1) Bir führen biefelben in chronologischer Reihenfolge vor. A) Petrus Alfonfo, Gelehrter Jude, ber 1106 gum Christentume übertrat, wird als Erfter ber fpanischen Ruben bezeichnet, ber nach feiner Laufe feindlich gegen bie Juden und bas Jubentum auftrat. Gegen seine Angriffe auf das Jubentum und bie von ihm gehaltenen Religionsgespräche haben bie bedeutendsten Gelehrten Entgegnungen geschrieben.2) B) Ritolaus Dunin aus Rochelle in Frankreich (im 13. Jahrh.), ein Talmudkundiger, der nach der Taufe den Namen "Nikolaus" erhielt. Derselbe wurde von den Rabbinern in Frankreich wegen seines unsitt= lichen Betragens und infolge feiner zweifelnden Meußerungen über ben gültigen Fortbestand des Gesetzes und ber Tradition in den Bann gelegt. Er trat barauf zum Chriftentume über und suchte sich an ben Juden zu rächen. Vor den Papft Gregor IX. trat er 1239 als Antläger gegen ben Talmub auf; er gab an, bag in ihm die Worte der heiligen Schrift verbreht und unwürdige Borftellungen von Gott gelehrt werben; auch enthalte er Schmähungen gegen Sejus und beffen Mutter u. a. m. Es waren 35 Antlagepuntte, bie er vorbrachte und bie jur Vernichtung bes talmubischen Schrifttums aufforderten. Der Talmub, fügte er hingu, fei an ber Halsstarrigteit ber Juden fould, bag fie nicht zum Chriftentume übertreten. Der Papft ging bereitwillig auf die Anklagen ein und forderte in einem Rundschreiben bie Rönige und Rirchenfürsten in Frankreich, England, Portugal und Spanien auf, die Talmuberemplare zu konfiszieren und fie den Dominikanern und Franziskanern zur Prüfung der Anklagepunkte Donins zu übergeben und sie, wenn die Anklagen sich bewahrheiten, öffentlich zu verbrennen. Am ersten Sonnabend der Fastenzeit, zur Zeit, da die Juden beim Gottesdienste in ihren Synagogen fein werben, foll die Konfiskation des talmudischen Schrift= tums stattfinden, boch wurde diefe papftliche Aufforderung nur in Frankreich unter Ludwig IX., ber ben namen "ber Beilige" führte, vollzogen. Ein Tribunal, bestehend aus dem Erzbischof von Sens, dem Bischof Wilhelm von Paris und bem Dominitaner Goofroi von Bellville mit andern Geiftlichen lud einige Rabbiner vor, worauf der Talmud zur Verbrennung verurteilt wurde. Den durch diefen Vorfall trostlos gewordenen Juden kam unerwartet eine augenblickliche Hilfe. Eine hochgeachtete Perfönlichkeit des geistlichen Standes, ein Erzbischof, verwendete fich für den Lalmud, es fei, fagte er, ber Talmud zum Berftändnis der biblischen Bücher unentbehrlich. So fam der Beschluß nicht zur Ausführung. Aber ein fonderbares Gefdid trat ein, ber eble Erzbifchof ftarb plöglich im Palaft bes Die Geiftlichkeit beeilte sich, dieses Greignis bem Rönige als gottliche **Ro**nias. Strafe für seine Berwendung zur Rettung des Talmuds zu deuten. Der König bereute seine That und befahl, eine nochmalige Prüfung ber Anklagepunkte Donins vorzunehmen. In einer Disputation zwijchen brei Rabbinern, zu benen ber Parifer Rabbiner R. Jechiel gehörte, und bem Apostaten Donin, follte barüber entschieden werben. Diefelbe fand ben 24. Juni 1240 (Montag ben 20. Tamus) in Gegenwart der Rönigin=Mutter Blanche ftatt. Die Benfurtommiffion ver= urteilte ben Talmud zum Scheiterhaufen. Die Ausführung geschah einige Jahre 3m Jahre 1244 wurden 24 Bagen mit Lalmuberemplaren in Paris später. öffentlich verbrannt.3) Es war das erste Autobafé des Talmuds.4) Ein Rlage= lieb, verfaßt von Rabbi Meir aus Rotenburg, brückte die Trauer barüber aus. Dasselbe wird heute noch in ben Synagogen am 9. Ab vorgetragen; es beginnt mit ben Borten שאלי שרופה באש. Mehreres siehe: "Disputationen" und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ausführliches darüber bei Zunz, die Synagogale Boefie, S. 13—15. <sup>2</sup>) Die meisten befinden sich in der Sammlung מלחמות חובה. Bergl. de Rossi col. 1710 f. 1—10. (<sup>3</sup> Graetz, Geschichte VII. S. 217. <sup>4</sup>) Bergl. daslehft Note 5.

"Jechiel, Rabbiner in Paris". C) Pablo Christiani, auch Fra Baulo, getaufter Jube im 13. Jahrhundert, Beichtvater des Rönigs von Aragonien. Derselbe wurde in dem von Raymund de Penjaforte errichteten Seminar für Miffionare in Aragonien herangebildet und von da zur Bekehrung der Juden Auf feinen Reifen fuchte er in Religionsgesprächen ben guben au ausaefandt. beweisen, daß Bibel und Talmud das Christentum verkunden. nach Erfolglosigkeit desfelben versuchte ber Erzbischof Raymund Disputationen zwifchen ihm und ben Rabbinern anzustellen. Im Jahre 1263 war bie erste Disputation mit Pablo und mehreren Rabbinern, zu denen auch Nachmanides gehörte, über die wir in dem Artikel "Disputationen" nachzulefen bitten. Eine spätere Anklage gegen den Talmud überfandte er bem Papft Clement IV. mit bem Erfuchen, Diefelbe einer Kommission zur Prüfung vorzulegen und den Talmud, wenn sie richtig befunden wird, zum Verbrennen zu verurteilen. Aber selbst Raymund Martin perach sich gegen solche Zumutung aus, er meinte, daß sich auch im Talmud Ausfprüche über die Wahrheiten des Christentums befinden. Nur follte man die Stellen in ihm fireichen, die gegen das Christentum aussagen. D) Abner de Burgos, fpäter Alfonso Burgensis ober be Balladolib, geb. 1270, geft. 1346. Angesehener Gelehrter in Rastilien, Renner des biblischen und talmubischen Schrifttums, ber auch in andern Wiffenschaften heimisch war, und sich die Arzneitunde zu feinem Lebensunterhalt bestimmte. Die aristotelische Bhilosophie und bie Aftrologie hatten auf bie Gestaltung feines spätern Lebens bedeutenden Ginfluß. Die Bescheidenheit und Entfagung, welche die judischen Gelehrten auszeichneten, legte er ab und ftrebte dagegen nach Bracht und Lebensbequemlichteit, wozu ihm jedoch bald die Mittel fehlten. Da feine Glaubensgenoffen ihm hierzu jede Unter-flugung versagten, trat er 1330 zum Christentum über; er wurde in einer größern Rirche zu Balladolid Sakristan und erhielt eine große Pfründe, sodaß er feine weltlichen Wünsche befriedigen konnte. Sein Glaube an die aftrologischen Lehren, ber Mensch unterliege der über ihn verhängten, in den Sternen verzeichneten Bestimmung, hat jede beffere Regung in ihm vernichtet. In einer Schrift stellte er die menschliche Freiheit in Abrede. Als Chrift trat er gegen das Judentum und deffen Bekenner auf; er wurde für sie ein gefährlicher Apostat, ber Anklagen gegen sie häufte, wozu er seine Renntnisse und Belesenheit im judischen Schrifttume mißbrauchte. In mehreren Schriften schleuderte er Angriffe gegen das Judentum und verteidigte bas Christentum. Bon diesen fandte er eine feinem frühern Freunde Pultar zu, von dem er als Antwort ein derbes Spottgedicht jugefandt erhielt. Bald trat er fogar vor ben Rönig Alfonso von Rastilien als Ankläger gegen die Juden auf, sie fprechen in ihrem Gebete Berwünschungen gegen Christen aus. Es wurde nämlich im 2. Jahrhundert unter dem Patriarchat des R. Samliel II. (f. d. A.) gegen die Ueberläufer und Berräter, welche den Römern Denunziationen zubrachten und die meist der Sette der Judenchristen angehörten, eine Berwünschungsformel abgefaßt, die nichts mit ben Betennern bes Chriftentums gemein hatte. Aber ber Täufling Alfonso verläumdete, als wenn biefes Gebet sich auf Christen bezöge. Der König von Rastilien zog barüber bie Vorsteher ber judischen Gemeinde zu Valladolid zur Verantwortung. Nach einer vom König veranstalteten Disputation barüber zwischen Alfonso und ben Juden wurde die Verrichtung dieses Gebetes im Jahre 1336 verboten. Seine in hebräischer Sprache verfaßten Schriften waren: 1. ein Superkommentar zu Ibn Esras Rommentar zu den zehn Geboten; 2. eine polemische Schrift: "More Zedek", gegen die Agada im Talmud; 3. eine Widerlegung der apologetischen Schrift von David Rimdi; 4. eine Rechtfertigung ber Aftrologie gegen Bulgars Schrift: אגרת החרפות

betitelt: "Minchath Renaoth", Eifergabe. E. Johannes von Ballabolid (1335), getaufter Jude, Berfaffer zweier gegen das Judentum feindlichen Schriften, ber vom Könige in Ratalonien die Erlaubnis erhielt, Religionsgespräche mit ben Juden in jeder Stadt zu halten, zu benen fie fich einfinden mußten. In Burgos fand in Gegenwart bes Erzbischofs Somez von Tolebo eine folche Disputation ftatt. 3m Jahre 1375 mußte bie ganze judische Gemeinde von Avila sich in die bortige große Rirche begeben, wo im Beifein von Chriften und Muhamebanern bisputiert wurde. Der gelehrte Mojes Rohen aus Torbefillas trat ba als Berteibiger bes Judentums auf. Dehreres fiehe: "Disputationen". F. Aftrut Remach (im 14. Jahrhundert) aus Fraga, ein geachteter Gelehrter, ber als Jude ju den Säulen ber Rechtgläubigkeit gehörte; er war auch ein angesehener Arst und vertehrte mit den angesehensten Juden von Saragoffa. Rach ber Laufe erhielt er ben Ramen "Franzisko bias Korni" und trat gegen bas Jubentum feinblich auf, machte unter ben Juben Profelyten, auch versuchte er feinen Freund En Schaltiel Bonafaur für das Christentum zu gewinnen. In einem Sendschreiben an ihn hob er die christliche Religion hervor und sprach von beren Verkennung bei den Ruden. Die Antwort seines Freundes war ausweichend und milbe, aber ber Dichter Salomo ben Ruben Bonfed fertigte ihn in gereimter Profa mit gelungener Bendung recht geharnischt ab. Er fagte in betreff der Berufung auf die biblischen Aussprüche, die für das Chriftentum fprechen follen: "3hr drehet und deutet die Bibelverfe zur Begründung ber Trinität, fo daß ihr auch eine Biereinigkeit, gehörte diefelbe zueurem Glauben, hättet berausbeutlen tonnen. G. Salomo Levi aus Burgos, fpäter Baulus de fanta Maria, auch Paulus Burgensis, (geb. 1352, gest. 1435 im Alter von 83 Jahren). Gelehrter, der in den Fächern der Wiffenschaft heimisch war. Als Rabbiner stand er mit dem höchst angesehenen Rabbiner Isaak ben Scheschet in 83 Jahren). gelehrter Rorrespondenz. In feinem Leben mar er ftreng religios; er vollzog pünktlich fämtliche Ritualien und wurde als Säule des Judentums verehrt. Aber feine bisherige Thätigkeit genügte ihm nicht, er sehnte sich nach geräuschvoller Thätigkeit. Es gelang ihm, am Hofe ein Amt zu erlangen, und war wie um= gewandelt. Er fpielte den Großen, hielt fich Gespann, Prachtwagen und viele Da erfolgte eine starke Judenverfolgung im Jahre 1391, die ihm jede Diener. Hoffnung auf eine höhere Stellung am Hofe vernichtete. Sein Shrgeiz ließ ihm teine Ruhe, er faßte ben Entschluß Chrift zu werden. 3m Jahre 1391 ließ er fich nach zurückgelegtem 40. Jahre taufen und erhielt den Namen Paulus be fanta Maria ober Baulus Burgenfis. Diefer Uebertritt ihres fo hoch verehrten Mannes war für die Juben nieberschmetternd, es war eine Schreckenskunde, die völlig be-täubend auf sie wirkte. Sein gelehrter Freund und ehemaliger Schüler Iosua Lorki wandte sich an ihn mit der Frage nach dem Grunde seines plözlichen Uebertrittes. Er tann fich nicht denten, fchrieb er, daß äußeres Glud, Prunt und Glanz ihn dazu bestimmt hätten. 3ch erinnere mich, fuhr er fort, wie Du im Reichtum, von Dienern umgeben, lebteft, aber Dich bennoch nach einer einfachen Lebensweise und der Beschäftigung mit der Wiffenschaft zurückschnteft. Die Erniedrigung der Juden kann für Dich kein ausreichender Grund gewesen sein, ba die Ruden in Afien freier und felbständiger leben und fogar Staaten bilden. hat Dich vielleicht ein Philosoph verführt, daß alle positiven Religionen nichts als Blendwert feien. Gollten Dir Schriftbeutungen und Glaubenswahrheiten flar geworden fein, die den Männern vor Dir verborgen geblieben? Schließlich gelangt er zur Frage, ob es einem geborenen Bekenner einer Religion obliege, zu forfchen und zu prüfen, ob eine andere Religion Befferes lehre. Doch, wo bliebe dann ber feste Glaube? Man befände sich ja in steter Unruhe, vielleicht nicht ben

rechten Glauben, ber zur Seligkeit führe, ju haben. Paulus antwortet ihm turg und bestimmt, daß jeder Jude fich zum Christentum befehren müffe. Er unter= zeichnete ben Brief: Salomon Levi, der Gott nicht richtig ertannt hat, aber als Paulus be Burgos ihn auf rechte Beije verehren gelernt habe. 1) Paulus mählte nun ben Beruf des Geiftlichen und hatte damit Glud, die höchften Burden eines chriftlichen Beiftlichen wurden ihm zu teil. Auf der Universität in Paris, wohin er fich begab, lag er dem Studium der chriftlichen Theologie ob. Seine hebräifchen Renntniffe verhalfen ihm bald zu Auszeichnungen. In furger Beit erhielt er die Beihe eines Priefters. Er begab fich darauf nach Avignon zum dort residierenden Begenpapst Benedikt XIII. Diefer erhob ihn zum Archidiakonus von Trevinjo und zum Canonicus von Sevilla, auch zum Bischof von Carthagena. Ch überhäufte ihn der König von Kastilien Seinrich III. mit Sunstbezeugungen. Ebenfo Er erwies sich bafür dankbar. Gegen die Juden und bas Judentum trat er gleich den andern Apostaten gehälfig auf. Mit den Baffen der judischen Litteratur tekämpste er das fernere Bestehen des Judentums. Ein Sendschreiben richtete er an seine frühern Bekannten unter den Juden, auch an den Leibarzt des Königs von Navarra, an den Oberrabbiner und Leibarzt des Königs von' Kastilien heinrich III. u. a. m. Durch Berläumbungen fuchte er neue Verfolgungen gegen fie herauf zu beschwören, auch gegen Chasbai Crescas schmiedete er Ränke. U. Josua ben Joseph Ibn Bives aus der Stadt Lorqui, Allorqui, in Murcia, Arzt und Renner der judischen Litteratur, ber auch heimisch in andern Wiffensfächern war. Sehr früh wurde er in judischen Rreisen durch feine Mahnschreiben an den zum Christentum übergetretenen Paulus Burgensis, beffen Schüler und Freund er gewesen und ihm wegen seiner Laufe Vorstellungen niachte, berühntt. Doch trat er später selbst zum Christentum über und erhielt den Namen Geronimo de santa se; er wurde Leibarzt bes Bapfles Benedift XIII. in Avignon. Demfelben riet er zur Ber= anstaltung einer großen Disputation zu Tortofa, die 1413-1414 abgehalten wurde. hier trat er ben vorgeladenen judischen Rotablen gehäffig gegenüber; erhob Anklagen gegen bas Judentum und deffen Bekenner. Bir haben über ben Beilauf diefer Disputation in dem Artikel "Disputationen" berichtet und heben hier nur hervor, daß er folgende Streitschriften verfaßte: 1. Ueber die Irrtümer der Juden, in 12 Abschnitten und 2. Gegen den Talmud, mit 6 Abschnitten. Beide Schriften wurden im Auftrage des Gegenpapstes Benedikt XIII. vor der Disputation ver= faßt und follten Bestandteile derfelben bilden.2) J. Pasad, Peter, ein getaufter Jude in Deutschland, der nach feiner Tause "Beter" hieß. Bon haß gegen feine frühern Glaubensgenoffen erfüllt, trat er mit Anklagen gegen das Judentum in mehreren deutschen Städten auf. Den alten Antlagen früherer Apostaten fügte er eine neue hinzu: die Juden schmähen in dem Schlußgebet "Alenu" (f. d. A.) Jesus und bewirkte, daß viele Juden in Prag den 3. August 1399 verhaftet wurden, unter denen sich der gelehrte Liepmann Mühlhausen befand.<sup>3</sup>) K. Paulus de Heredia (geb. 1405, geft. 1485). Gelehrter in Aragonien, ber fich als Jude einiges Wiffen bes judischen Schriftums aneignete, fo daß er mit chriftlichen Theologen zu disputieren verstand, denen gegenüber er das Judentum in Schutz nahm. Später wurde er Chrift und machte sich durch eine dem Gesetzslehrer (Tana) Nechunja ben Hakana, im 2. Jahrhundert, unterschobene Schrift bekannt,

<sup>1)</sup> Abgedruckt ift dieser Brief in der Sammlung "Dibre Chachamim" von Elieser Ascher Ascher Steinen und Bergleiche (Beschichte Graeiz 8, Rote 3 und Liebermanns Salender 1850,51 die Apologie der Juden im Mittelalter, auch Ozar Nechmad II. S. 5., wo diese Antwort gebracht wird. <sup>2</sup>) Gegen diese Schriften hat Don Libal, der Sprecher in der Disputation, eine bedeutende Gegenschrift, betitelt: Sprecher in versacht. <sup>3</sup>) Vergleiche Wolf 1. p. 847. Graetz, Geschichte 8 S. 76, Anmerfung 2.

bie bem Christentume große Dienste leiften follte. Dieje Schrift, in hebraischer Sprache, gab er vor, habe er aufgefunden und lateinisch übersett, fie verfunde bas christliche Dogma der Trinität, bie jungfräuliche Geburt Jesu und beffen Reffiamität, bie Aufhebung bes jubifchen Gefeges und beutet ben geheimnisvollen Gottesnamen, bas Tetragrammaton, auf Jefus. Das Buch führte ben Ramen: "Igereth Saffodoth", Brief der Geheimniffe. Darin ermahnt Rechumja ben Hatana, Jefus als den wahren Meffias anzuerkennen und legt zuletzt das chrift= liche Bekenntnis ab. Die Schrift verrät sich dadurch, daß sie Rechumja, ber im 2. Jahrhundert lebte, dem Rebatteur der Mischna, Jehuda ganaffi im 3. Jahr hundert Mitteilungen machte. Diefelbe follte als Betehrungsfchrift zur Berbreitung bes Christentums bienen. Eine andere Schrift von ihm mar gegen den Talmud, betitelt : De Mysteriis fidei und eine britte : Corona regia fpricht über bie uns befledte Empfängnis Maria, bie er bem Papft Innocen; VII. gewidmet hat. L. Peter Schwarz, getaufter Jude in der ersten Sälfte des 11. Jahrhunderts. Er erhob als Apostat feindliche Anklagen gegen die Juden und bas Judentum und erwirkte fich bie Erlaubnis, in der Rirche Betehrungsreden gegen bie Juden zu halten, welche fie anhören mußten. M. Sans Bagol (Mitte Des 15. Jahrhunderts). Apostat, der ebensalls gegen das Judentum feindlich auftrat; er erhob gegen den Rabbiner in Regensburg (geb. 1400, gest. 1486), Antlage, er habe ihm ein Christenkind abgekauft und es geschlachtet. Der Rabbiner wurde in haft genommen. Aber endlich befann fich ber Anfläger und gestand ein, der Rabbiner fei unschuldig, ba bie Anklage falsch war. Der greise Rabbiner wurde aus ber haft entlaffen. N. Bittor von Rorban, ein bochft gefährlicher Apoftat, ber angeblich früher Rabbiner war, (geb. 1432, geft. 1515). In feinem 50. Jahre trat er zum Christentum über. Derselbe verstand wenig hebräisch und ebenso waren feine Renntniffe im Rabbinischen nur gering.1) Der Erzbischof von Röln und der Landgraf von Seffen veranstalteten, um feine Christgläubigkeit zu prüfen, eine Disputation in Pappelsborf bei Bonn zwischen ihm und mehreren judischen Gelehrten des Rheinlands, bei der viele Hoffeute, Geistliche und Ritter augegen waren. Der Judenfeind hochstraten in Röln, an der Spipe der Judenfeinde fand an ihm und an dem Läufling Pfeffertorn (f. d. A.) ein gefährliches Bertzeug; fie verläumbeten bie Juben bei bem Erzbifchof Sermann und bemirtten beren Ausweisung aus ber Riederrheingegend.<sup>2</sup>) Der Apostat Biktor von Korban erneuerte bie An= flage gegen ben Talmud und brang bei bem genannten Erzbischof auf Berbrennung desjelben. O. Jofeph Pfeffertorn, fpater nach der Laufe Johannes Bfeffertorn, ein Jube aus Mähren, wo fein Dheim Rabbiner war. Bei diefem erwarb er sich einige Renntnisse im Hebraischen und im Talmud, die er als Christ gegen feine früheren Glaubensgenoffen ichredlich migbrauchte. Mit feiner Laufe bat es folgendes Bewandnis. Er wurde wegen eines Diebstahls angeklagt und überwiefen, um sich der Strafe zu entziehen, trat er zum Christentum über. Im Jahre 1505 nahm er die Taufe und erhielt den Ramen Johannes Pfefferkorn. Der Bund der Dominikaner, der schlimmste ber Judenfeinde, an deren Spipe ber bekannte Hochstraten stand, 'zog getaufte Juden an fich, die fie zu geschickten Wertzeugen für ihre Anschläge gebrauchten. Reben Biktor von Korban war Pfefferkorn, junger und ränkevoller, vorzüglich geeignet hierzu. Den Ramen Bfefferkorn tragen elf Schriften, von benen bie meisten nur dem Ramen nach von ihm find. Er mag wohl das Material zu benfelben geliefert und tüchtig mitgeholfen haben, aber die Abfaffung berfelben war bas Wert eines Andern. Mit einer fürchterlichen Ber=

<sup>1</sup>) Nach der Schrift De vitz et Morbüs Judzeorum Rapitel 1 von Ortuinus Gratius, zu der Rorban das Material geliefert hat. <sup>2</sup>) Daselbst Rapitel 24. folgungswut tritt er in ihnen gegen ben Talmub und die Bekenner des jüdischen Glaubens auf und brängt auf die Vernichtung des talmudischen Schriftums. In der ersten Schrift: "Spiegel zur Ermahnung", ist er noch unter der Maske der Seuchelei freundlich und angeblich auf das Wohl der Juden bedacht; er erklärt darin die Anklagen gegen sie vom Schlachten der Christenkinder als lügnerische Verläumdung und bittet die Christen, die Juden nicht auszuweisen. Doch balb ermahnt er die Israeliten, ihre Höffnung auf die Anklunft des Messiasauszuweisen, wobei er auf das schmähliche Ende des Pseudomessias Lämmlein (siehe Messiasauszuweisten, wobei er auf das schmähliche Ende des Pseudomessias Lämmlein (siehe Messiasauszuweisten nachsolgen. Aber in seinem vollen Häß gegen Juden und Judentum erscheint er in den andern Schriften. Wir nennen von denselben: "Die Judenbeichte", "Das Ofternbuch", "Der Judenseind", "In Lob und Stren dem Ratifer Maximilian", "Der Brandspiegel" und "Die Sturmglocke". Uebergehen wollen wir die Angaben in seinen Anklagen und Aufforderungen zur Vernichtung der jüdischen Bücher. Die Zeit war schon eine andere, gegen die die Macht ber Dominikaner gebrochen erschung". Die Borboten besser zuge waren da; sie wagten schon den Rampf für Licht und Wahrees siehe "Disputationen".

Asaria de Rossi, עוריה מן הארומים, Afaria von bem Gefoflechte ber Roten (geb. 1514, geft. in Ferrara 1578). Angesehene historisch=wissenschaftliche Perfönlichfeit, die erfte unter ben Juben bes Mittelalters, die zur Erflärung ber geschichtlichen und archäologischen Angaben in bem judifchen, nachbiblischen Schrift= tume, als in Mischna, Talmud und Mibrasch, auch die Berichte barüber in den Schriften Philos, Flavius Josephus und der Kirchenväter heranzog und sie benutzte. In Mantua 1514 geboren, genoß er eine forgfältige Bildung und fubierte die Arzneiwissenschaft, worauf er als Arzt in Ferrara praktizierte. Doch bald sog ihn auch bas Studium ber hebräischen Wissensfächer an, benen er fich in feiner Mußezeit hingab. Er zeichnete fich in feinen vorgenommenen Arbeiten als Rritiker aus und leistete Borzügliches. Mehrere Schriften machten ihn bald berühmt, aber fie zogen ihm auch den haß ber Strenggläubigen unter ben Juden zu, ber fich bis zur Berdammung feiner Schriften steigerte. Sein hauptwert, betitelt: "Meor Enajim", CKURAR (CKURAR), Augenleuchte, zerfällt in drei Teile, von denen der erste "Rol Elohim", Stimme Gottes, das erlebte furchtbare Erbbeben in Herrara schildert, wozu er auch die biblischen Schriftellen von Erdbeben in Palästina heranzieht und sie bespricht. Der zweite Teil "habrath Setenim", Anfehen ber Alten, enthält eine hebräifche lleberfetung ber griechifchen Schrift "Ariftäas" (f. d. A.) eine Abhandlung über die Septuaginta (f. d. A.) Der britte Teilendlich: "Imre Bina, אמרי בינה, behandelt in 60 Rapiteln verfchiedene archaologifche und geschichtliche Gegenstände des talmudischen Schrifttums, als: die Alexander= sage, die Anfertigung der griechischen Pentateuchübersezung, Septuaginta, die Juden Alexandriens und Cyrenes, den Barkochbakrieg, den König Cyrus, die Hohenpriefter in Jerufalem, den spätern Kaifer Litus, die verschiedenen Zeit= rechnungen u. a. m. Bor allem aber find feine Arbeiten über Philo, Josephus, bie Setten, besonders über die Gsfaer hervorzuheben. In diesen Arbeiten zeigte er, wie notwendig es sei, auch Stimmen, Rachrichten und Urteile im griechischen Schrifttume, auch in den von Nichtjuden, anzuhören. Durch Aufstellung von Parallelen zu den Berichten in den hebräischen Schriften gelangte er zu Urteilen, bie von ber gewöhnlichen Annahme abmichen. Go foll nach ihm bie Bablungs= weise ber Juben nach der Weltschöpfung nicht ganz richtig fein, weil sie auf falschen Angaben im Talmud beruhe u. a. m. Aber im Lager der Strenggläubizen fah man biefes neue Verfahren als unerlaubt und fündhaft an. So wurde in

Palästina eine Verdammung über seine Schriften ausgesprochen. Joseph Raro, ber Verfasser bes Schulchan Aruch (s. d. A.), beaustragte als Vorsizender des Rabbinats den Elisa Gallai das Verdammungsurteil anzusertigen. Aber 1515 starb Joseph Raro, bevor er die Schrift unterzeichnete. In Italien waren die Rabbiner nicht so fanatisch. Das Rabbinat in Mantua verbot nur den Jünglingen das Lesen dieser Schriften vor ihrem 25. Jahre. Asaria de Rossi selbs hat gegen diese Anklagen seiner Schriften eine aussührliche Schrift "Mezaref Lektesph" abgesaßt, in der er fämtliche Angrisse überzeugend zurückweist.

Ascher ben Jechiel, אשר בן יחיאל, genannt Afderi, אשרי. Bebeutenber Gelehrter im Talmubischen (1250-1327), ein Deutscher aus dem Rheinlande, wo schon seine Abnen namhafte Talmubgelehrte waren. Afcheri felbst war ein Jünger des Rabbiners Meir aus Rothenburg, von dem er sich die scharffinnige Lehrweise der Tosafisten (f. d. A.) aneignete, fodaß er nach dem Lode seines Lehrers zu den bedeutendsten Rabbinern Deutschlands gezählt wurde. Im Jahre 1203 wanderte er infolge ausgebrochener Verfolgung gegen die Juden und wegen des von ihm für feinen gefangen gehaltenen Lehrer Mair aus Rothenburg geforderten hohen Löfegeldes - mit Frau und Rindern über Savoyen nach Subfrantreich (Montpellier) und fpäter von ba nach Spanien, wo er fich in Tolebo niederließ und 1805 dafelbst zum Rabbiner gewählt wurde. Als Deutscher fühlte er fich bort mit feinen Sitten, religiöfen Anfcauungen und feiner gewohnten Lebensweise fremd. Auch mit feinem Biffen, das fich nur auf das Rabbinifche erftredte, ftand er gegenüber ben judischen Gelehrten Spaniens, welche mit judischem Biffen allgemeine miffenschaftliche Bildung vereinigten, vereinfamt ba, ihm waren bie miffenschaftlichen Studien ber Juden in Spanien und in der Provence völlig verhaßt; er dankte Gott, ber ihm vor dem Berderbnis biefer Studien bewahrt habe.1) In ber Streitfrage über Mofes Maimonides fchloß er fich dem haupt= gegner Abba Mari (f. d. A.) gegen die Freunde Maimanides an, er ging noch weiter und forderte die Berufung einer Synode, die das Studium fremder Wiffenschaften, besonders das der Philosophie, ein für allemal derbieten solle. Mit Ausschluß aller andern Biffensfächer follte bas Studium bes biblischen Schrifttums und des Talmuds Sache der Rabbiner werden. Ascheris ganze Geistesthätigkeit erstreckte sich auf das talmudische Gebiet; er bearbeitete den Talmud für bie religioje Praxis, wobei er bie Entscheidungen Alfasis (f. d. A.) und die der Rabbiner Deutschlands und Nordfrankreichs zu Grunde legte. Diefe Arbeiten zogen ihm wegen ihrer Rlarheit die Achtung ber Mit= und Rachwelt in der Judenheit ju, er wurde als eine ber erften Autoritäten im Rabbinischen angefehen. Außer diefen Arbeiten verfaßte er einen Rommentar zum Talmud= trattat Nebarim, auch zur Mischna des ersten und sechsten Seders; ebenso Rommentar= zufätze zu mehreren andern Talmudtraktaten "Salachoth Retanoth".2) Ferner stellte er feine ausgearbeiteten Gutachten zusammen, die mehrere mal gebruckt wurden und fich einer großen Beachtung erfreuten. Unter bem namen "ganhaga", Führung, ober "Drchoth Chajim" verfaßte er eine lefenswerte ethische Schrift, die er zunächst für feine Rinder bestimmte, aus welcher Dr. Leopold Jung in feiner gelehrten Schrift: "Bur Geschichte und Litteratur" S. 147-149 einige Auszüge brachte. Mit Salomo ben Idereth (f. d. A.) ftand er im Briefwechsel. Auch fein früheres feindliches Auftreten gegen alles Fremdwiffenschaftliche mäßigte fich allmählich, sobaß er ben berühmten jubischen Aftronomen Sjaat Israeli jur

<sup>1)</sup> Bergl. Kebod Elohim p. 27 b von Joseh ben Samuel. 3) Als zu Sepher Thora, Mesusoth, Tephilin u. a. m.

Abfaffung und Herausgabe feines Werkes "Jeffod Olam" über Mathematik und Ralenderwefen aufmunterte. Ascheri starb im Jahre 1327 in Toledo, wo fein Sohn Juda ihm als Rabbiner nachfolgte. Ein zweiter Sohn Jakob machte sich durch die Absassiung der vier Codices "Turim" rühmlichst bekannt. Mehreres siehe "Schulchan Aruch".

## **B**.

Bachja, auch Bechai ben Joseph Jon Pakuda ober Bakoda.1) בחוי mit bem Spitheton, Bachja ber Fromme als בחיי החסיר, ober Bachja ber Richter, auch: Bachja ber Aeltere, גבחיי הדיין,2) auch: Bachja ber Aeltere, אבחיי הדיין,3) Rühmlicher Religions= philosoph, Rabbiner in Saragossa, weithin bekannt durch feine philosophisch= religiose Moralschrift: "Anweisung oder Anleitung zu den Herzenspflichten", תורת הובת הלבבות, bie er in arabijder Sprache im Jahre 1050 unter bem Titel: "Kitab al Hidaja Faradhi al Kalub" verfaßte. Diefelbe murde später von zwei Gelehrten, von Juda Ibn Tibbon (f. d. A.) und Joseph Rimchi (f. d. A.) hebraisch überset,4) und fehr oft kommentiert. Auch ins Spanische und Deutsche wurde biefe Schrift übertragen. In zehn Abteilungen, Pforten, behandelt sie: 1. die Ginheit Gottes; 2. die Betrachtung der Natur, wie fie die göttliche Gute und Fürforge offenbart; 3. den Gottesbienst; 4. das Gottvertrauen; 5. die Gott= weihung unferer Arbeit; 6. die Demut; 7. die Buße; 8. die Abrechnung des Menschen mit seiner Seele; 9. die Enthaltsamkeit und Absonderung und 10. die Sottesliebe. Bon feinem Leben und feinem Birten miffen wir nur, daß er Mit= glied des Rabbinatstollegiums war und als Richter fungierte. 280? Man ver= mutet in Saragoffa, der Stadt der bedeutendsten Gelehrten im 11. und 12. Jahrhundert.5) Nach feiner genannten Schrift, die uns ein Abbild von ihm erkennen läßt, war es ein Mann tiefinniger Religiosität mit starkem Sittlichkeitsgefühl, dem nicht die Vollziehung äußerer Gesetswerke als wahre Frömmigkeit gilt, es muß zu berfelben bie innere Gefinnung, bie Berzensempfindung hinzutommen, bie äußerliche Frömmigkeit muß Ausbruck ber innern Stimmung werden. Die Borfcriften ber Religion, lehrte er, bestehen aus äußern, leiblichen Bflichten zur Bethätigung der menschlichen Glieder, הובת האברים, und aus innern Geboten, den gerzenspslichten, הובות הלבבות הלבבות won denen erstere nur Wert haben, wenn fie mit letztern verbunden sind. Mit einem Worte, Bachja dringt auf die Ver= innerlichung ber Religion mit ihren Geseten, wodurch er ben Gegensatz zu ben Lehrern bildet, welche Besetscobices absaffen, die nur äußere Frömmigkeit be= fimmen, nur leibliche Gesetswerte aufstellen. Bachjas Buch giebt, was das herz zu feiner Beredlung bebarf; es will, baß ber Denich in fein Inneres hinab= fteige, sich ba feiner Borzüge als Mensch bewußt werde und an feiner sittlichen Bervolltommnung arbeite. Wir ertennen in ihm ben murdigen Beitgenoffen bes Abulvalid Mervan 3hn Gamach (f. Jona 3bn Gamach) und des 3bn Gebirol (f. d. A.) Das Biel unferer Arbeit, lehrte er, fei bie Läuterung ber herzensempfindung und

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Siehe: Landshut voce , , ber Beinamen "Der Fromme" kommt bei arabijcijüdischen Schriftftellern vor. Bergleiche Gebirol Tikun Hamidoth S. 16 b, ferner Sachs "Religiöse Boefie" S. 278 Anmerkung. <sup>3</sup>) So genannt als Rabbinatsmitglied. <sup>3</sup>) Jum lluterichtede von "Bachja ben Ascher" (s. A.) <sup>4</sup>) Von diesen zwei llebersezungen erhielt sich nur die des Ibn Tibbon während die des Joseph Kimcht verloren ging. <sup>4</sup>) Bergleiche Zunz, Litteraturgeschichte S. 201; Sachs, "Die religiöse Poefie" S. 63. u. 373. In neuester Zeit sind llebersezungen dieser Schrift erichienen von R. Fürstenthal in Breslau mit einem guten Kommentar und von Immanuel Baumgarten, Wien 1884.

bie Reinheit ber Gesinnung, wozu die Gotteserkenntnis die Erundlage bildet, die er als erste Pflicht obenan stellt und in der ersten Pforte, ersten Abteilung, von ihr spricht, nämlich von der Gotteseinheit. Einen solchen Wegweiser für das innere religiöse Leben, sagt er, habe er noch nicht vorgesunden, der doch für den Menschen unabweisdar ist. So arbeitete Bachja einen solchen zunächst nur für sich aus, ein Buch, das bald das beliebte für Tausende Jahrhunderte lang wurde. Aus der Erhabenheit Gottes folgert er die Verpflichtung des Menschen zur Erfüllung des göttlichen Willens, wie derselbe in dem Lehr= und Gesessinhalt des Judentums verzeichnet ist. Doch scheint er in seinen Lehren der Absonderung von der menschlichen Gesellschaft die Grenzen des Mosaismus überschritten zu haben. Mehreres siehe: "Religionsphilosophie".<sup>1</sup>) Als Anhang zu diesem Buche ist eine Ermahnung, Aucht, über die wir auf den Artikel "Poesie" verweisen.

Bachja ober Bechai ben Ajcher, בחוי בן אשר, aus Garagoffa, Gelehrier ber mystischen Richtung im Judentume, Jünger des Rabbiners Salomo ben Idereth (f. b. A.) in Barzelona. Durch ben Ginfluß der Schriften von Nachmanides (f. d. A.) wurde er frühzeitig für die Rabbala (f. d. A.) gewonnen, beren Studium er fich mit großem Gifer hingab. Er verfaßte einen Rommentar zum Bentateuch, wo vier Auslegungsarten angegeben find : 1. Die bes einfachen Bortfinnes, דרך הדרש ; 2. bie ber agabischen Erklärung, דרך הפשט ; 3. bie ber philosophischen Auffaffung דרך החכמה unb 4. bie ber Rabbala, דרך הקבלה, in ber er ben Angaben bes nachmanibes folgte. Diefe vier Erklärungsweifen ftellte er ohne Vermittlung und Uebergang nach einander, daher der ganze Rom-mentar mehr einem Sammelwert gleicht. Ein zweites Wert von ihm ift ein agadisches, religios = ethisches Wörterbuch, in alphabetarischer Ordnung "Rad Arba" über die bei den Mahlzeiten gebräuchlichen Borfchriften. Die vierte ift ber weniger betannte Rommentar ju Biob. Bon Diefen Schriften erfreute fic ber Pentateuchtommentar einer vielfachen Beliebtheit und wurde gern gelefen. Für seine Popularisierung forgten mehrere Supertommentare.3) Die einzelnen Abschnitte des Bentateuchs werden mit einem Bers aus den Sprüchen Salomos eingeleitet. Beiter fagt er: "Bier Richtungen geben bie Pentateucherklärer an, baber hielt ich es angemeffen, um jeder Richtung gerecht zu werden, und stellte diese vier Auffassungen in meinem Kommentar neben einander; es follte da jede Parteirichtung das ihm Ansprechende finden". Bon seinem Privatleben wissen wir, baß er in Saragoffa als Prediger wirkte, von beffen Boltsreben vieles in fein Buch "Rab hatemech" aufgenommen zu sein scheint. Es entwirft uns in feinen Vermahnungen ein Zeitbild von dem Leben der Juden in Spanien. "Gs verhalten fich", heißt es baselbst, "Biele gegenüber ben wichtigsten Geboten gleiche gültig und vernachläffigen fie, wir fprechen unfern tiefen Schmerz barüber offen aus, ber Sabbat wird öffentlich entweiht, mahrend bie Anbersgläubigen ihre Fefte gemiffenhaft feiern; die Führer in Israel machen, als wenn fie dies nicht feben 4); man achte boch, ruft er ben Vorstehern zu, auf ben Unterricht ber Rinder 5);

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aus ber neueften Zeit nennen wir Jellenids Herausgabe bes "TELCIA RECEIN, mit Ginleitung, Leipzig 1846. Kaufmann, Theologie bes Bachja; Geiger, Vorlejungen II. S. 99.; borzüglich Bacher. die Bibeleregefe ber fühlichen Religionsphilosophen I. S. 56—79; Zunz, zur Litteraturgeschichte S. 201; Sachs, die religidje Poefie S. 68, 273 und 18, im hebröischen Teil. Die beutschen Uebersezungen von diesem Buche sind erschienen von Fürstenthal in Breslau mit gutem Kommentar; in Wien 1854 von Immanuel Baumgarten und Stern mit Vorrebe. <sup>9</sup> Neuerdings wurde diese Buch in Lemberg gedruckt. <sup>9</sup>) Bergleiche Zunz, zur Geschichte S. 166. <sup>4</sup>) Daselbst S. 171 und 128. <sup>9</sup>) Daselbst S. 192.

man führe keine Gespräche in der Synagoge u. a. m. Auch Andersgläubige follen als Brüder angesehen und behandelt werden 1) u. a. m. In neuester Zeit wurde das früher Rachmanides zugeschriebene Buch: "Bom Glauben und Bertrauen", כפר האכונה והבטרון, unserm Bachja mit Recht zuerkannt.<sup>2</sup>) Richt mehr vorhanden nennt man noch eine fünfte Schrift von ihm: Choschen Hamischpat", "Das Bruftschilb der Entscheidungen" über die Provhetie.

Bedarschi, anch Bedrassi oder Bedaresi Jedaja Penini, auch Enbonet Bebaresii ober Bonet Profiat, Sohn des Dichters Abraham Bebaresi (Boziers), geb. 1280, geft. 1340. Vorzüglicher Dichter und Sittenlehrer in Montpellier, ber wegen seiner hebräischen Sprachgewandheit der Wohlredner, racht, genannt wurde. Rühmlichst bekannt wurde er burch seine in elegantem Sebräisch abgefaßte Dentschrift an Salomo ben Abereth (s. d. A.) zur Verteibigung des Studiums ber Philosophie und der Wissenschaft überhaupt gegen die Gegner derselben in ihrer fcmählichen Befehdung ber philosophischen Schriften bes Mojes Maimanibes.3) Bon seinen andern Schriften nennen wir: 2. die ethische Schrift, Hapardes, Ferro, die vier Abschnitte hat: 1. vom Gottesdienst und der Frömmigkeit; 2. über Freund und Feind; 3. die Belt und ihre Blagen und 4. die Renntniffe;4) b. das Bud: Die Beltprüfung, בחינת עולם, eine Beltbetrachtung, die den Lebens= fomers, Beltfomers von ber Gitelkeit und nichtigkeit alles Beltlichen unter großartigen Naturbetrachtungen und Bortfpielen zum Ausbruck bringt. Diefem gegenüber ftellt er bie Hoheit und Unvergänglichkeit ber geiftigen Schöpfungen auf. Das Ganze ift von einer pessimistischen Stimmung burchweht, die sich infolge der erlebten Berfolgungen durch die Bertreibung der Juden aus Frankreich im Jahre 1306 unter Philipp dem Schönen feiner bemächtigt hatte; c. ein sowungvolles Gebet in fünftlerischer Form, wo ebes Wort mit bem Buchstaben "D" beginnt; d. mehrere Rommentare zu den agadischen Schriften: Rabbot zum Penta-teuch, Lanchuma, Sifre, Pesista, Virke de R. Elieser u. a. m; endlich o. das Buch über das Schachspiel, betitelt: Das königliche Spiel, שעדני המכך. Mehreres siehe "Boesie".

**Benjamin den Moses** aus Nahamendi (800—830), ein gelehrter Karäer von energischem und entschiedenem Charakter. Alles Rabbinische, was nicht mit der freien selbständigen Auslegung des Schriftwortes übereinstimmt, wurde von ihm verworfen. So beseitigte er fämtliche rabbinische Gesetzesbestimmungen und Bräuche, auch die, welchen man gewohnheitsmäßig noch anhing.<sup>5</sup>) In diesem Geiste behandelte er in mehreren Schriften das Gesetz in seinem ganzen Umsange, der Aultus=, der Ehe= und Familienrechte, des Zivil= und Rriminalrechts; ebenso verfaßte er einen Rommentar zu mehreren biblischen Büchern und begründete philosophisch die Steligionslehren. In seinem Rommentar zum Pentateuch wies er zur Ertlärung auf die Sitten und Bräuche im Orient hin. Die messinalischen Stellen in Zesaa ertlärte er in abweichender Weise. Im Buch Daniel giebt er in der Ertlärung des Rap. 12, Vers 12 durch die Deutung von Jamim auf Jahre des Ertlösungsjahres die Erlösung auf das Jahr 1000 an. Eein Rommentar zu den Büchern Hobelied, Ruth, Esther, Rlagelied und Roheleth wurde von den Raräern Salomo ben Jerucham und Jephet oft benutzt und zitiert.<sup>6</sup>) Bon seinen Schriften werden oft genannt: das Buch der Gebote "Sefer humizwoth", ein anderes, betitelt: "Massen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dafelbft 85 a. <sup>2</sup>) Vergleiche Reifmann in Hamagib, Jahrgang 1881, Sette 222. <sup>3</sup>) Diefe Denfigrift ift in ben Reiponfen Salomo ben Abereth I. S. 418 abgebruckt. <sup>4</sup>) Diejelbe befindet sich handichriftlich in ber Oxforder Bibliothet in ber Bücherjammlung Michel daselbst. <sup>5</sup>) Vergl. Salomo ben Jerucham zu Bj. 21. <sup>6</sup>) Duces, Beiträge S. 27.

Benjamin" stellt die Ebe=, Zivil= und Kriminalgesetse zusammen. Endlich tenut man noch ein Buch ber Religionsphilosophie von ihm. 1) Diefe Schriften haben fich jeboch mit Ausnahme bes Buches Maffeoth Benjamin nicht erhalten.2) Der Beift ber freien Forfchung wird in allen feinen Arbeiten erteunbar. Er ftellte ben Grundfat auf: "Das Forfchen ift Pflicht, der Irrtum im Forfchen teine Sünde.3) Man prüfe und untersuche felbständig und binde fich nicht an Autoritäten. Es darf der Sohn vom Bater, der Bruder vom Bruder, der Junger von feinem Lehrer abweichen, sobald sie Gründe dafür haben, irren sie, fo haben sie boch ben Lohn ber Aufflärung".4) In feiner Religionsphilosophie nahm er Anftog an ben menschlichen Bezeichnungen von Gott in den biblischen Büchern, ebenso an ben in ihnen angegebenen verfinnlichenden Offenbarungen Gottes, auch an ber bezeichneten göttlichen vermenschlichenden Beltichopfung und Gefetgebung. Bur Erflarung biefer Stellen stellte er, wie Philo ber Alexandriner (f. d. A.) Jahrhunderte vor ihm, die Annahme eines Logos, eines Engels als Bermittler gwijchen Gott und ber Welt auf, sobaß fämtliche Angaben im biblischen Schrifttum von Gottes Werten fich nicht birett auf Gott, fonbern auf ben Engel, Logos, beziehen. 2Benn es heißt: "Gott schuf", "Gott ließ sich herab", "Gott erschien" u. f. w., so habe man dies auf den stellvertretenden Engel zu beziehen. Es versteht sich, daß er fich mit diefer Aufstellung, ebenso wie Philo felbft, von den Grundlehren bes Judentums (f. Ginheit Gottes) weit entfernte, aber bas gehörte mit zur Freiheit ber Forschung, ju beren Gunften er jebe Autorität preisgab. Andererfeits fcheute er es nicht, rabbinische Bestimmungen in seine Gesetsbestimmungen aufzunehmen, als wenn bieselben das Resultat feiner Forschungen gewesen. So finden wir in seinem Buche von den Gesetzen mehrere Bestimmungen, die ganz rabbinisch find.5) Sie ergaben fich aus feiner Auslegung des Befeges und mideriprachen baber burchaus nicht dem Raräertume, da diefelben ebenfalls tonfequente Ausgänge eines Prinzips ber freien Gefegesauslegung find, beffen Durchführung in jeder Richtung mit ben noch fo fehr entgegengesetten Refultaten ihm ftets beilig war.

## C.

Chajug (Chajubich), Jehuda ben David, arabisch: Abu Zakaria Jachja ben David al Fasi al Kortubi. Bedeutender Sprachforscher und gründlicher Renner ber hebräischen Sprache, Gründer ber hebräischen Grammatik in Fez (Fas) Ostafrika, ber früh aus seiner heimat nach Cordova kam, wahrscheinlich, wie viele andere Gelehrte vor ihm, auf Veranlassung Chasdais, des edeln Förderers der jüdischen Wilfenschaft daselbst. Er war ein Jünger des Sprachforschers und hebräischen Dichters Menachem ben Seruck. Nach einem Jahrzent wirkte er schon als angeschener Lehrer und zählte den berühmten Staatsmann und Gelehrten, ben Fürsten Samuel Nagdela zu seinen Jüngern. Seine Leistungen auf dem Gebiete der hebräischen Sprachforschung waren sehr bedeutend; er stellte das System auf, wonach sämtliche Wörter der hebräischen Sprache auf drei Burzelbuchstaben zurückzuführen seine und verschiet in arabischer Sprache, welche bei den Juden in Nordafrika und in dem arabischen Spanien heimisch war, drei Bücher, in die er bie Resultate seiner hebräischen Sprachforschung niederlegte. Bon diesen ist das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hadassii in Eschlol S. 25 b. <sup>2</sup>) In Koslow wurde in neuster Zeit das Buch Masseoth Benjamin gebruckt 1834. <sup>3</sup>) Duckes Beiträge S. 26. Nach einem Zitat von dem Karäer Jephet daselbst. <sup>4</sup>) Dasselbst S. 26 ein Zitat von Benjamin ben Jephet. <sup>5</sup>) Bergleiche Weiss, Tradition V. S. 69, Anmertung 9.

eine über die ruhenden Buchfladen bei den Wurzelwörtern, Wortstämmen, d. h. die über die Zeitwörter mit schwachlautenden Wurzelbuchstaden und zwar mit einem ersten, zweiten oder dritten. Das andere behandelt die Stämme mit zwei gleichlautenden Konsonanten, Doppelbuchstaden, deren zweiter und dritter Wurzellaut völlig gleich sind. Das dritte endlich ist über die Vokal- und Lonzeichen, Sosor hanikud. Von den Gelehrten des 11. und 12. Jahrhunderts wurden diese Schriften hochgeschätzt und gleichsam als eine Offenbarung gepriesen, so von Moses Ibn Esra (s. d. A.), Abraham Ibn Esra (s. d. A.), Abraham Ibn Daub u. a. m. Mehreres siehe "Grammatik".

Chananel, R, רבנו הונאל. Bedeutender Lalmudgelehrter am Ende des 10. Jahr= hunderts, Sohn des gelehrten Chuschiel, der zu den vier Gelehrten gehörte, die als Geldspendensammler auf einer Seereise von Bari nach Sabafte in Gefangenschaft gerieten und darauf von ben Juben in Spanien, Alexandrien, Rairvan und Rabiro losgekauft wurden. Chuschiel kam nach Rairvan, einer Stadt, die als Sitz ber jüdischen Wiffenschaft bekannt war. Hier erhielt der später rühmliche Gelehrte Chananel feine Ausbildung und folgte seinem Bater als Borsteher seines Lehr= hauses, wo er den Shrentitel "Unser Lehrer Chananel", Rabenu Chananel, erhielt. Außerhalb Rairvans machte er sich durch seine Schriften rühmlichst bekannt. Chananel verfaßte Rommentare zu den biblischen Büchern und zu mehreren Talmudtraktaten, als zu den Traktaten Berachoth, Sabbat, Grubin, Roschhaschana, Joma, Laanith, Sutta, Megilla, Besachim, Beza, Moed Raton, Jebamoth, Rethuboth, Ribbuschin, Gittin, Sota, Matkoth, Aboda Sara, Chulin und Nidda. Es wurden von demselben gedruckt: der zu Pesachim<sup>1</sup>) und Matkoth.<sup>2</sup>) In der Bibliothet der Angelita zu Rom befinden fich noch Manuftripte diefer Kommentare und zwar Col. 127 von den Traktaten Jona, Megilla, Roschhaschna, Taanith, Sukka, Beza und Moed Raton. In Col. 128 daselbst find die Kommentare zum Traktat Sabbat, Erubin, Pesachim und Chagiga. Die Bibliothek des British Mufeums zu London hat die Rommentare von Baba Rama, Baba Mezia, Sanhedrin, Maltoth und Schebuoth. Diese Rommentare find in einem fließenden hebräischen Stile abgefaßt und werden in demfelben auch Zitate aus dem Talmud Jeruschalmi angetroffen, welche die talmudischen Distuffionen verdeutlichen.3) Eine andere Eigenheit feines Rommentars ift bie Rurge, er meidet jebe Wiederholung und verweist gewöhnlich auf die Stellen, wo früher Erklärungen gegeben sind. In Rurge umschreibt er auch die Diskuffionen im Talmub und will nur ein richtiges Berftändnis des Ganzen erzielen und die Refultate der behandelten Themata angeben. Er benutzt die Schriften des hai Gaon (f. d. A.), deffen Erklärungen und Entscheidungen ihm maßgebend find. Häufig führt er Bernommencs, Tradiertes, an.<sup>4</sup>) In den Entscheidungen folgt er meist der erschwerenden Meinung. Gine größere Beachtung verdient feine Auffaffung und Erklärung ber hagabischen Stellen in den Talmuden. Er ist in derfelben gegen jede buch= ftabliche Erklärung betreffender Ausfprüche und schlägt den Weg einer freien rationalen Erklärung ein, besonders bei ben Stellen, wo Gott in menschlicher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Von J. Stern in Paris 1868. <sup>9</sup>) Herausgegeben von Rabbiner Dr. J. Hilbesbeimer in Berlin 1876, nach einer Abschrift von dem in der Angelika zu Rom sich besindlichen Manusschrift. <sup>3</sup>) Hermit folgte er der Mahnung des Hat Gaon (s. d. A.), der nach Escher (ebiert von Auerbach Halberstadt) II. S. 49, sagt: "Wenn im Talmud Jeruschalmi etwas vorhanden ist, was dem Gesebe des babylonischen Talmuds nicht widerspricht, oder wenn es da etwas gut Motiviertes giebt, so achte man auf die Angaben des Talmud Jeruschalmi. "Bergleiche die Zitate darüber in Berliners Biographte des Chananel, Leipzig 1876, S. 8.

Gestalt gezeichnet wird.1) In Berachoth S. 32b. werben bie Borte: "er gestand Moje ein", והודו לו למשה, im Sinne: "es bankte Gott bem Moje", erklärt. Seine Erklärung bes Ausspruches Berachoth S. 6b.: "Gott lege Tephilin" babin, daß Bott fich bem Bropheten und ben ausgezeichneten Männern offenbare, auch in ihrem wachenden Zustande in einem geistigen Gesichte", hat auch Eliefer ben Natan in Gben haefer n. 124 und in Dr Serua Hilchoth Kriath Schema n. 7 auf= genommen. Dit folchen Erklärungen tämpft er gegen bie, welche fich Gott leiblich benken.<sup>2</sup>) Der Ausspruch in Baba mezia S. 59 b, ber R. Eliefer ausrufen läßt: "Die Wände bes Lehrhauses mögen es bezeugen", wird als prophetischer Traum erklärt.<sup>3</sup>) Solche Erklärungen von ihm fanden besonders in Spanien Aufnahme und zwar burch Alphafi (f. b. A.) und burch Sfaak ben Giath (f. b. A.), bie fie in ihren Schriften zitieren. Außer feinen Rommentaren ift noch eine Schrift von ihm, betitelt: המקצעות, zu erwähnen, ein Sammelwert von Geseten שפל), welches bie Gefege balb nach ben Salachoths, balb nach ben Traftaten bes Talmubs ordnet, wo sich zahlreiche Refponsen von ben Gaonim vorfinden. Rächft feinem Talmudtommentar haben wir noch von feiner Eregese der biblischen Bucher ju fprechen. In berfelben ift er ebenfalls weniger felbstichöpferisch, aber mehr reproducierend. Er ichwankt zwischen dem sogenannten Derusch, b. i. ber agadifchen Auslegung und ber einfachen wörtlichen Auffassung. Er wird bald von biefer Erklärungsmeife, bald von jener beherricht und befindet fich in ber Mitte diefer Gegenfätze ohne zur Klarheit zu gelangen. Doch bemerkt man bei ihm eine gemiffe Borliebe für ben einfachen Bortfinn, mun. Ritiert werben seine Schriftauslegungen von Menachem b. Salomo in feinem Rommentar מוב שכל מוב (5) von Bachja (Bechai) ben Afcher in feinem Rommentar zum Bentateuch, wo ganze Stellen besselben angegeben werden6) und bei mehreren Andern.7) Bur Litteratur über Chananel gehörten die Biographie Chananels von Rappaport in den Bifture haitim, Jahrgang 1831 und die von Dr. Berliner in der Schrift "Migdal Chananel". Mehreres fiebe: "Eregefe" und "Calmubitudium".

Charisi, Jehuda Salomo ben Charisi, Hicharisi, ההודא בן שלמה הריזי. Berühmter Dichter ber neuhebräischen Poefie zu Tolebo (1170-1235), der die Reihe ber spanischen Dichter, bie burch Anmut ber Sprache und bie Gewandtheit im Ausbrucke klassische genannt zu werden verdienen, 8) foließt. Bon seinem Bildungs-gange und der spätern Lebensgeschichte wissen wir wenig. Er verstand Talmud, machte sich auch mit ben Systemen ber Philosophie vertraut, aber am mächtigsten zogen ihn die poetischen Arbeiten feiner Zeitgenoffen an. Er war mittellos, daber auf die Freigebigkeit feiner Glaubensgenoffen angemiefen. In feinen Gebichten beklagt er fein Geschick und schmäht bie Hartherzigkeit ber Reichen.

"Damals", klagte er, "als des Sanges Meister Mose und Jehuda lebten<sup>9</sup>), "Und auch Salomo Gebirols Rlänge auf und nieder schwebten,

"Fanden edle Männer sie, Freunde der Dichtkunft und harmonie,

"Doch, als ich geboren wurde, schlug tein ebles Berg mehr;

"Fanden fie blumige Auen, fand ich Buffe, obe und leer.10)

<sup>1</sup>) Siehe Nr. 110—119 ber Responsen ber Geonim odit. Luf, wo ber Kommentar bes R. Chananel zu ben start anthropophormistischen Stellen angegeben ift. <sup>1</sup>) Mehr bergleichen Erklärungen hat Rappaport gesammelt in seiner Biographie von Chananel Note 14. 3) Bergl. Juchafin voce (1.5. 481, °) Siehe Zunz, Zur Geschicht von Stattarturge Biedenter Statt 12. ') Scrigt in Or Serua I. S. 1678. ') Siehe Zunz, Zur Geschicht und Litteratur S. 71. Litteratur blatt des Orients VII. S. 481. ') Zusammengestellt finden sich deselben in Rappaports Biographie Chananels im Anhange S. 34—55; ebenso bei Berliners Biographie des Chananel S. XXII. und XXIII. ') Daselbst. ') Siehe: "Poesie, neuhedrätische". ') Mose Ibn Esra (s. 8. 4). u. Jehuda Halevi (s. 8. 9). ') Sulzbach in Winters Litteraturgeschichte III. S. 156—157.

40

Dft fandte er ben Wohlhabenden feine Gedichte zu, aber, er klagte, fie legen biefelben wie nutloses Zeug bei Seite, auf ber Jagb nach Gelb ift ihnen ber Sinn für das Schöne und Erhabene abhanden gegangen. Es wurden ihm Ber-sprechungen 'gemacht, die man nicht erfüllte. Der Lauf feines fernern Lebens war dem des gelehrten Abraham Ibn Esra ähnlich. Wie biefer brachte auch er sein Leben auf Reifen zu. Er bereifte von Barzelona aus das übrige Spanien, Frankreich, Narbonne, Marfeille u. a. D. Darauf machte er fich nach Megypten, Alexanbrien, später nach Palästina, Jerufalem, Safed, Damastus u. a. D., endlich nach Persien, wo er die Gräber Gechiels, Sras u. a. m. besuchte. Bon ba tam er nach Sriechenland, bis er über England 1218 zurücktam, wo er im Jahre 1235 ftarb.<sup>1</sup>) Auf diesen Reisen waren poetische Arbeiten feine Hauptthätigkeit, neben-ber hat er auf Aufforderung noch andere Arbeiten angefertigt. Auf Verlangen des Rabbiners zu Marseille hat er ben Mischnatommentar von Maimonides, ber in arabischer Sprache abgefaßt war, nämlich den von Seder Seraim und den von Seder Moed hebräisch übersett. Ferner übersette er das arabisch geschriebene Bud: "Sinnfprüche ber Bhilosophen" מוסרי פילוסופרי פילוסג ins Hebräische. Auch bas philosophische Wert "More Nebuchim", bas in arabischer Sprache abgefaßt war, übersette er, wovon noch bie ersten Teile vorhanden find. Auch eine hebräische Grammatik verfaßte er, von ber jeboch fich nur bas Titelblatt erhalten Seine haupt= und Lieblingsbeschäftigung mar, wie icon ermähnt, bie bat. Dichtfunft. Jahlreich find feine Gedichte. Er befang den frühern Glanz gions, auch beffen fpätern Fall; bichtete über die Unterredung ber Seele mit dem Beift und bem Rörper u. a. ni. Daß bie hebrätsche Sprache Wohllaut, einen Reichtum von verschiedenen Ausdrucksweisen, beren Gelentigkeit nach beliebigem Gebrauch gehandhabt werden tann, bewies er burch fein größeres Bert: "Tachtemoni". Dasselbe ift ein poetischer Roman, ber in 50 Matamen, Pforten oder Abschnitten 3mei Personen treten in demselben auf; ein Abenteurer, namens Cheber ærfällt. Hakeni und ein zweiter, Heman Saesrachi, der mit ersterm seine Gedanken aus-tauscht. Die Gespräche zwischen beiden erstrecken sich auf alles mögliche, über ber Menschen Beisheit und Thorheit, Laster und Tugend, auch über bas Gebet, ben Borbeter, die Seele, den Verstand, den Wein, den medizinischen Charletan, die judischen spanischen Dichter, die Länder und die verschiedenen Gegenden, die er bereifte u. a. m. Ebenso verwendet er in bemfelben feine gemachten Erfahrungen auf ben Reifen u. a. m. Am wichtigsten find ber 3. und 18. Abschnitt (Matame) über bie Dichter ber Gegenwart und Vergangenheit, bie tritisch behandelt und angeführt werden. Der Dichter erscheint da als Kenner ber Litteratur und fein= fühlender Kritiker. Einen trefflichen Humor und eine Gedankenfülle haben bie zwei Makamen von Ameife und Floh und von dem zweideutigem Briefe. Der Profeffor Dr. Rämpf in Prag und der Rabbiner Dr. Abraham Geiger haben Mehreres siebe treffliche deutsche Uebersetzungen von biesen Matamen geliefert. "Poefie, neuhebräische".

Chasdai ben Jsaak, ben Esra Jon Schaprut, הסראי בן יצחק (915—970<sup>2</sup>). Ausgezeichneter Gelehrter, Leibarzt und genialer Staatsmann am Hofe ber Kalifen Abberrhaman III., 911—961 und Alhakim I., 961—976, in Cordova, beren Ratgeber und Bermittler von Staatssachen er war. Auch die jüdische Wiffenschaft fand an ihm ihren edeln Förderer, ebenso erwies er sich als elfriger Beschützer feiner Glaubensgenoffen und als wahrer Mäcen der jüdischen Gelehrten und ihrer wissenschaftlichen Leistungen. Bon der Jugendgeschichte, der Erziehung und Bilbung

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zunz, Benjamin Lubela T. U. Nr. 45. <sup>3</sup>) Rach auberen lebte er bis gegen 990

dieses merkwürdigen Mannes wissen wir nur wenig. Er war ein Sprößling ber edeln Familie Ibn Esras in Corbova; sein Bater Isaak wohnte in Jaen, ber wohlhabend und freigebig war und ebenfalls die jübische Wissenschaft förderte. Mit biefen Eigenschaften war er für feinen Sohn ein treffliches Borbild. Er ftudierte Medizin und Sprachwiffenschaft, lernte mehrere Sprachen, auch bie lateinische, bie in Corbova niemand tannte. Mit Borliebe vertiefte er fich in Die Araneiwiffenschaft und erfand eine Art Theriat, ein Universalmittel unter bem Ramen Auch in den Sprachen und in der Diplomatie erlangte er früh Reifter-Farut. schaft, die ihn zum gewandten und genialen Staatsmann machte. So zog er die Aufmertfamleit hochgestellter Perfönlichteiten auf fich. Der Ralife Abderrhaman III., beffen Leibarzt er war, lernte feine biplomatische Gewandtheit tennen und ernannte ihn ju feinem Dolmetscher in Staatsgeschäften 940. Später erhob man ihn gum Leiter ber Finanzen und zum Führer ber ausländischen Gesandtichaften. Durch feine Hand gingen die Landeseinnahmen für Produkte und Jölle, die in die Staatskassen flossen. Die auswärtigen Gesandtschaften hatten sich bei ihm an= zumelden, von beren Gintreffen er bem Ralifen berichtete. 3bre Geschente und Divlome nahm er entgegen und überreichte ihnen zuletzt die Gegengeschenke. In Bealeitung des Sauptboticafters wurde er als Gefandticaftsrat an die driftlicen Bofe aefandt. 1) Einen Beweis feiner diplomatifchen Tüchtigkeit legte er ab, als er nach ein= geleiteter Unterhandlung im Jahre 958 mit dem entthronten Könige von Leon, Don Sancho, Sohn des Ramir und mit deffen Ontel Don Garcia Sanchez und der Mutter Tota, es dahin brachte, daß beide, Sancho und Tota, nach Corbova in Begleitung von Geiftlichen und den Großen tamen und ben Beiftanb bes Kalifen Abberrhaman nachsuchten. Das Bündnis tam ju Stande, aber um ben Preis der Rudgabe der Festungen, die früher bem spanischen Kalifat entriffen wurden. Es wurde ein bauernder Frieben abgeschloffen. Der Ralife belohnte Chasbai, er übergab ihm noch mehrere Aemter, in benen er bem Staate nühlich werden konnte. Die Gelegenheit dazu war bald ba. Abderrhaman schickte eine Gefanbtichaft an ben beutichen Raifer Otto I. In bem Gefandtichaftsichreiben bebiente er fich einiger unpassender Ausbrücke gegen bas Christentum. Darauf fandte ber Deutsche Raifer eine Gegengesandtichaft mit Johann von Gorze an ber Spite mit einem Schreiben, worin ebenfalls Ausfälle gegen ben Islam vorlamen. Der Ralife, ber eine gleiche Erwiderung erwartete, beauftragte Chasbai, nach bem Inhalt bes Gefanbtichaftsichreibens zu forichen. Der gewandte Staatsmann verftand in mehreren Gesprächen den Inhalt bes Schreibens ju erfahren. Darauf ließ ber Ralife ben Gefandten ein ganzes Jahr auf Andienz warten, er bewog endlich mit Bilfe bes Bifchofs von Corbova ben Gefandten von Gorge, fich ein anderes Gesandtschaftsschreiben vom Raiser kommen zu lassen. Johann von Sorze, ber kurz vor seinem Tode seine Erlebnisse niederschrieb, berichtet in denselben, daß sie (die Gefandten) niemals einen flügeren Menschen gesehen ober gehört hatten als bieser Jude Chasbai es war. Bald tam eine britte Gelegenheit für Chasbais Thätigkeit. Der griechische Raiser in Konstantinopel, Ronstantin VIII., suchte biplomatische Berbindung mit bem mächtigen Ralisen in Cordova anzuknüpfen. Eine feierliche Gesandtschaft schidte er nach Corbova 944 mit toftbaren, reichen Geschenken, barunter ein Buch bes Diostorrides über die einfache Seilung. heilmittel, welche der Ralife und fein medizinisches Rollegium gewünscht hatten. Das Buch jedoch, bas in griechischer Sprache abgefaßt war, konnte niemand lesen. Es mußte ein Monch nachgefandt werden, ber es lateinisch übersette, worauf Chasbai es wieber aus bem Lateinischen ins Arabische übertrug. Durch Chasbais

<sup>1)</sup> Nach einem Zitat bei Graetz Geschichte V. Note 1.

Bemühung war das Buch eine ärztliche Quelle für die arabische Seilkunde. Die vielen andern Verdindungen, die Chasdai für seinen Herrn anknüpfte, erstreckten sich die nach dem fernen Often und den flawischen Keichen. Es gingen Gesandtschaften hin und zurück, welche den gegenseitigen Verkehr und das Vertrauen besestigten. Dieselben überbrachten ihm auch Nachrichten von den in den fernen Gegenden wohnenden Juden, auch von einem jüdischen Reiche, das von einem jüdischen König regiert wird. Es war das Reich der Chazaren, das im 10. Jahrhundert seine höchste Blüte erreicht hatte. Chasdai hörte schon in seiner Jugend von einem soliefer Rönigtum, was er jedoch für ein Märchen hielt, er war daher von dieser Nachricht ganz ergriffen und wandte derselben seine volle Aufmerksamkeit zu. Was Chasdai infolge dieser Runde unternommen, darüber verweisen wir auf den Artikel "Chazarenreich". Auch nach dem Tode dieses Kalifen stand er noch bei dessen und Nachfolger Alhakim in hohem Anstehn; er bestätigte ihn ferner in seinen Würden und fügte noch den Rang als wirklicher Staats= biener hinzu. Auch ihm leistete er segensvolle Dienste. Wir hören darüber:

"Mit Gottes Beiftand siegte er wie ein gelb

"Und eroberte durch ber Rebe Gabe Länder und Städte,

"Ohne Schwertstreich und Lanzenwurf.1)

Auf biefer erstiegenen gobe feines Anfehns vergaß er nicht feine Glaubensgenoffen; für das jübische Bolkstum und seinen Beruf zu wirken, war sein unvertilgbarer Bunsch, ber ihn nie zur Ruhe kommen ließ. Er wurde ein hingebender Beschützer desselben in feiner leiblichen und geiftigen Eriftenz. In der jubischen Gemeinde ju Cordova galt er als eine Oberhoheit von richterlicher und politischer Bedeut= samkeit.2) Auch ben Juden auswärts wendete er feine volle thatträftige Aufmerksamkeit zu. Bon seinem Briefe an den jüdischen König Joseph im Chazaren-reich haben wir im Artikel "Chazarenreich" berichtet. Auch mit den Lehrhäufern in Sura feste er fich in Verbindung und fandte an diefelben reiche Geschenke zur Erhaltung des Gaonats (f. d. A.), baselbft. Als Anerkennung biefer Gunft= bezeigung ernannten ihn die Schulvorsteher in Sura zum Oberhaupt des Schulhauses, ריש כלה. Bei dem Empfange auswärtiger Gesandten ertundigte er sich nach ben Juden und beren Verhältniffen in ihren Ländern und fuchte dieselben für fie günftig zu ftimmen. Um bie jubische Biffenschaft in Spanien zu beben taufte er hebräische Bücher an, berief judische Gelehrte und unterstützte ihre wissen= schaftlichen Arbeiten. So erwies er sich als wahrer Mäcen der judischen Litteratur und beren Männer. Von Doffa, dem Sohne Saabja Gaons in Sura, erbat er sich eine Biographie feines großen Baters. Ein anderer Gelehrter, mit dem er erst schriftlich vertehrte, war Dunasch ben Tamim (f. d. A.), von dem er sich bie aftronomische Berechnung bes Festkalenders anfertigen ließ. Bier judische Gelehrte aus Babylonien gerieten in Gefangenschaft und wurden von den Juden ber verschledenen Gegenden losgetauft und in Freiheit gesett. In Cordova war es unfer Chasbai, ber einen von ihnen Namens Mofes lostaufte und ihn fpater jum Schuloberhaupt eines Lehrhauses einsetzte. Durch ihn machte er bie fpanischen jubischen Semeinden von dem Lehrhause zu Sura unabhängig ; sie hatten nun ihr eigenes talmubisches Lehrhaus mit einem Schuloberhaupte. Ein ferneres Wert zur Bebung ber Runft und Biffenschaft unter den Juden war die Berufung von Dichtern und hebräischen Sprachforschern nach Cordova, erst des Menachem ben Seruk und später des schon genannten Dunasch ben Labrut, über beide und deren Ber= hältnis zu Chasdai bitten wir die Artikel "Menachem ben Seruk" und "Dunasch

<sup>1</sup>) S. D. Lazzato Beth Haazar p. 24. <sup>2</sup>) Bergleiche Sefer hakabbala von Abraham Ibn Daub edit. Amfterdam S. 70.

ben Labrut" nachzulesen. Bir geben hier die Bürdigung seiner Verdienste bei den Dichtern seiner und der spätern Zeit in deutscher Uebersezung. Dunasch ben Labrut (s. d.) und Menahem ben Seruk (s. d.) nennen ihn: "Das Heil und das Licht der Söhne der Lehre"; "Ein Seld für die Ueberlieserung der erhabenen Thora". Die Jünger des Erstern sangen von ihm:

"Er nahm von feinem Bolke bas brudende Joch,

"Beihte ihm seine Seele und nahm es ins herz.

"Berbrach die Geißel, die es verwundete

"Und fchredte beffen berglofe Bebruder von ihm gurud.

"Der Unvergleichliche fandte ihn feinem Ueberrefte

"Bum Trofte und zum Deil!" 1)

Ausführlicheres lesen wir bei Charisi, bem Dichter des 13. Jahrhunderts: "Chasdai, der Fürst, Isaals Sohn, er weilt nun an Gottes Thron, der allen zuströmen ließ Segen und hohen Lohn". Der Fürst ließ laut verkünden: "Wer Gottes ist, fomm herein, seine Sorge ist mein!" Und wohin die Stimme erklang, nach Sdom und Arabien, nach Often und Westen, da sammelten sich zu ihm alle Rünstler und Lehrer von Rang. Run bligen und wettern alle kühnen Seister, in edlem Wissenstampf vor dem herrlichen Meister, und er eiserte sie an, zu wirken in Wissenstampf und Rast. ... Ja, damals gab's der Wissenschaft Jünger und Kenner, denn sie hatten an Chasdai einen Schüter und Gönner!"")

Chasdai Creskas, חסדאי בן חסדאי בן אברהם בן הסדאי בן יהודה. Bebeutenber Gelehrter, gründlicher Religionsphilosoph der Juden Spaniens, wohnhaft in Barzelona, später in Caragossa (geb. 1340, gest. 1410). Sprößling einer angeschenen, gelehrten Familie und Jünger des berühmten Talmudgelehrten Riffim ben Reuben in Barzelona. Er eignete fich neben ber talmubischen Gelehrfamteit auch eine gründliche philosophische Bildung an und war mit ben bamals bekannten philosophischen Systemen vertraut, trosbem bewährte er sich als origineller Denker. Seine spätere vielseitige Beschäftigung hinderte ihn, ein Rabbineramt zu bekleiden. In Aragonien lebten die Juden unter Don Pedro IV. und Juan II. in günftigeren Verhältniffen als bie in Castilien. Chasdai ftand wegen feiner Bilbung und Wohlhabenheit in Verkehr mit ben Granden bes Landes, fo daß er oft unter Juan II. in wichtigen Fragen mit ju Rat gezogen wurde; auch in andern angesehenen größern Rreifen mar feine Berfönlichteit von Einfluß, wo er in vermidelten michtigen Verhältniffen zur Entscheidung angerufen wurde.3) Richtsbestoweniger wurde er wegen einer falfchen Anfculdigung mit feinem Lehrer Riffim und bem gelehrten Ifaat ben Scheschet eingeterkert, aber bald mit ihnen wieder in Freiheit gesetzt. Chasdai stand auch einem Lehrhause vor und gablte zu feinen Jüngern eine Anzahl von fpater febr berühmten Dannern, als: Joseph Albo (f. b. A.), Matitja Sajizhari, Serachja galevi u. a. m.4) Böchft fonderbar erscheint es, baß er fich von dem Deffiasichwindler (f. Deffiaffe) Jakob Altarfono in ber Stadt Cismeros bethören ließ und beffen Anhänger wurde. Der Schwindel wurde entdeckt und ber angeklagte Meffias erlitt ein klägliches Enbe. Bon feiner foriftftellerischen Thatigkeit find besonders brei verdienftvolle Schriften zu nennen: 1. bie über bie Berfolgung ber Gemeinbe in Berpignan, verfaßt im 3. 1391;5) 2. bie zur Beleuchtung ber driftlichen Dogmen, in fpanifcher Sprache geschrieben im J. 1398 und benannt "Tratado", eine Art Apologetik

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach bem Gebichte von ben Jüngern Menahem Serufs, Beth Haozar S. 28. Siehe Graetz, Geschichte V. <sup>3</sup>) Nach Geiger S. 87 u. 88 I., "Das Judentum und seine Geschichte". <sup>3</sup>) Graetz, Geschichte VIII., Nonte 2 S. 414. <sup>4</sup>) Daselbst. <sup>3</sup>) Abgebruckt in Wieners Schebet Jehuba als Beilage baselst.

(f. d. A.), eine Darlegung der Gründe, weshalb die Juden in ihrer Religion beharren und keine Chriften werden. Diese Schrift hat Joseph Ibn Schemtob unter bem Litel במול עקרי נוצרים bebräifc überfest. Er fpricht in derfelben von ber Unbegreiflichkeit ber wichtigsten driftlichen Dogmen, benen bie Glaubens= fate bes Jubentums gegenüber gestellt werben, bie mehr bem menschlichen Berftande zusagen. Das spanische Original dieser Schrift ist uns verloren gegangen. Die Abfassung berselben geschah auf Aufforderung cristlicher Granden, weshalb er sie in spanischer Sprache abfaßte. 1) Endlich nennen wir die dritte Schrift als die vorzüglichste und verdienstvollste, nämlich: Or Abonai, Arr, Richt Gottes, ein religionsphilosophisches Wert, das die Sinleitung zu einem größern Werte über Judentum bilbet. In ber Borrebe fagt er: "3ch beabsichtige, ein Wert zu arbeiten von den Ideen, Geseten u. s. w. des Iudentums, wie es Maimonides gethan". Die genannte Schrift "Licht Gottes", Or Abonai, wurde 1556 in Ferrara gedruckt; fpäter 1860 in Wien und noch später in Leipzig. Im Jahre 1866 ließ Dr. M. Joel eine Monographie über diefelbe erscheinen, in der er den geschichtlichen Einfluß berfelben auf Spinoza darthut. Die Schrift "Licht Gottes" hat vier Trattate, von benen fpricht ber erste über bie Lehre von Gott, bas Grundprinzip ber Religion; ber zweite über bie fundamentalen Glaubenslehren; ber britte von den andern Lehrfätzen, die zwar keine fundamentalen des Judentums find, aber gekannt werden muffen, und endlich der vierte von den Lehren, über die man fich nach Ermeffen entscheiden kann. Im Ganzen erweist er sich in dieser Schrift als ein origineller, scharffünniger Denker; er erkannte die Schwächen ber in seiner Zeit herrschenden Philosophie nach dem System des Aristoteles und sagte sich von derfelben los. Spinoza erwähnt ihn und nimmt von ihm Mehreres in seine Philosophie aus.<sup>2</sup>) Wir verweisen darüber, sowie über die Philosophie Chasdais überhaupt auf ben Artikel "Religionsphilosophie".

Chazaren ober Rozaren, כוורים; Chazarenkönig, מלך כוורים. Angehörige eines finnischen Bolksstammes am Raspisee, an ber Mündung ber Bolga, in ber Rabe von Aftrachan, welche ein Reich zwischen bem taspischen und bem schwarzen Meere gründeten, beffen Rönige ben Titel Chatane ober Chagane führten. Später überftiegen sie den Raukasund eroberten die Rrimhalbinsel, die von da "Hagarien" hieß. Von da erstredte sich ihre Macht nach den fernsten Ländern, fo baß auch die Raifer in Ronstantinopel ihren Rönigen Tribut zahlten; auch die Bulgaren und andere Bölfer gehörten zu ihren Bafallen. Mit den Arabern führten sie siegreiche Kriege. Mit den Juden und den Bekennern des Islams tamen fie barauf burch ihre Sandelsbeziehungen mit den ferneren Bölkerschaften in Berührung, beren Religion fie tennen lernten. Das Chriftentum tannten fie schon früher, fie felbst waren Heiden. Die Juden waren bald bei ihnen als Kauflente, Dolmetscher, Aerzte und Ratgeber am chazarischen Hof, gefannt und beliebt; sie verstanden den Chazaren Verehrung für ihre Religion einzuflößen. Der Rönig der Chazaren war für das Judentum so sehr eingenommen, daß er bald die Bekehrung feiner Umgebung und später des ganzen Bolkes zum jüdischen Glauben bewirkte. So wurden im 8. Jahrhundert die Chazaren Bekenner des Judentums. Wie das geschehen, barüber wird folgendes erzählt. Bulam, der König der Chazaren, dem der Göttendienst feines Volkes zuwider war und der denselben später verboten hatte, hatte einen Traum, in welchem ihm, wenn er sich zum wahren Gott bekennen werbe, Sieg über die

<sup>&#</sup>x27;) Siehe Graotz, Geschichte VIII., Rote 2 S. 411. ') Siehe die zitierte Schrift von Dr. M. Joel.

Araber und Reichtum verheißen wurde. Achnliches träumte auch fein Unterlönig Beg. Und wirklich errang er bald barauf in einem Rampfe gegen die Araber ben Sieg und eroberte im Jahre 731 die aramäische Festung Ardebil. 6 beschloffen nun ber Rönig und ber Untertönig fich gur jubifchen Religion gu Die Ralifen des Islams und ber byzantinische Raifer, die davon betennen. Runde erhielten, fandten Abgeordnete und Religionstundige mit reichen Gefchenten an ben Rönig ber Chazaren mit bem Ersuchen, er möge fich zu ihrer Religion bekennen. Daraufhin orbnete er Religionsdispute zwischen ben Vertretern ber brei Religionen an. Diefelben ftritten lange mit einander, ohne ben Rönig von ihrer Religion Da entschloß er fich au einem andern Mittel. Er berief ben zu überzeugen. chriftlichen Geistlichen zu sich und frug ihn, ob er sich zum Islam bekennen folle. Da antwortete er, zum Islam? boch lieber zum Judentume, ba diefes doch die alten Offenbarungen hat. Nun lud er auch den Vertreter des Islams zu sich und frug ihn, ob er die Annahme ber cristlichen ober ber jubischen Religion empfehlen werbe. Die jubifche wurde ich empfehlen, war feine Antwort, benn bieje ift älter und vortrefflicher. Der Rönig ließ nun bem byjantinischen Raifer und dem Ralifen benachrichtigen, daß ihre eigenen Gefandten ihm gur Annahme ber jubischen Religion geraten, ju ber er fich nun bekennen wolle. Es bekannten fich nun ber Rönig und ber Untertönig mit ihren Hofangehörigen, fpäter auch bas ganze Chazarenvolt zum Jubentum.") Der jubifche 2Beife, ber bei feiner Bekehrung thätig war, hieß Ijaak Sangari.3) Es waren erst 4000 Mann, bie das Judentum annahmen, aber später war es das ganze Bolt. Auch von den Bafallenkönigen des Chazarenreiches nahmen mehrere den judischen Glauben an.3) Ausbrücklich wird bies vom Rönige bes Landstriches Semanber, an ber Westkuste bes Raspisees, erzählt.4) Der spätere Chazarentonig Dbabja berief jubifche Gelehrte, grundete Lehrhäufer und führte ben Gottesdienft in ber Geftalt ber ältern Gemeinden ein.5) Rach bem Tobe biefes Rönigs regierte noch eine große Anzahl jubischer Rönige, Die Chagane genannt wurden. Unter ihnen herrichte im Chazarenreich vollständige Rechtsgleichheit auch für Nichtjuden. Ein oberster Gerichtshof war aus sieben Richtern, von benen zwei Juden, zwei Duhame= daner, zwei Christen und einer ein Heide waren, letzterer für die Bulgaren und Ruffen. In Europa herrichte unter ben Juden nur eine bunkle Runde von der Eriftenz eines felbständigen jubischen Reiches im Lande ber Chazaren. In Spanien interessierte sich für bieje Runde ber jubische Staatsmann Chasdai 3bn Schaprut. Bei ben Gesandtichaften aus weiter Ferne, bie er zu empfangen hatte, ertundigte er sich über die Existenz eines solchen Reiches. Es gelang ihm endlich von einem Gesandten von Charofan, öftlich vom Raspisee, zu erfahren, daß es einen judischen Rönig im Chazarenlande gebe. Diefe Rachricht bestätigten ihm auch die byzan= tinifden Gefandten und fügten bingu, daß biefer Rönig "Jofeph" beiße. In Land fei von ihnen nur 15 Tagereifen entfernt, fie fteben mit ihrem Reiche in Handelsverbindung, kennen die Chazaren als ein mächtiges, kriegerisches Bolk. Chasbai war voller Schnsucht, mit biesem jübischen Könige in Verbindung ju treten; er fertigte ein Huldigungsschreiben an ihn aus, in welchem er um nähere Austunft von feinem Reiche und feinem Bolte bat. Bum Abgefandten wählte er einen Juden, namens Ifaat ben Nathan, ben er mit reichen Mitteln, Gefolge

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach dem Brief des Chazarentönigs an Chasdai Ibn Schaprut. Auch Alberti erzählte ähnliches nach der Mitteilung von Dufremery im Journal Asiatique. Vergl. Graetz, Geich. V. S. 224, Anmerkung 1. <sup>3</sup>) Nachmani tennt ihn ichon, Colloquium edit. Jellinek S. 14; siehe Rappoport Kerem chemed V. S. 297. <sup>3</sup>) Vergl. Ibn Foszlan bei Fraehn de Chazaris p. 484 und 597. <sup>4</sup>) Dasselbst. <sup>5</sup>) Nach dem Brief des Chazarentönigs an Chasbai Ibn Schaprut.

und Empfehlungsbriefen an den befreundeten Hof in Ronstantinopel versah. Er ließ ihn mit dem Gefandten Abbul Rhamans nach Ronftantinopel abreisen. Der griechijche Raifer nahm ben jubifchen Abgefandten gut auf, hielt ihn jedoch liftig ein halbes Jahr hin und schickte ihn endlich nach Spanien zurück. In einem Schreiben an Chasbai gab er bas Gefahrvolle ber Reife bahin als Grund zur angeratenen Rückreife an. Chasdai, voll Aerger barüber, fab fich bald um eine andere Gefandtichaft um, bie ihren Weg über Jerufalem, Nifibis und Bestarmenien nehmen follte. Bu diefen neuen Gefandtschaften gehörten zwei Juden Mar Saul und Mar Joseph, die einer soeben in Cordova eingetroffenen Gesandtschaft des flamischen Rönigs Hunu angebörten. Das Schreiben war mahrscheinlich von Menachem ben Seruk angefertigt. Der Inhalt desselben war, zu erfahren, ob denn wirklich in einem Lande die Juden nicht unter fremder Oberherrschaft lebten. Sollte dies in seinem Lande sein, so würde er alle Ehren hier gering achten und zu ihm hineilen, um sich vor einem Könige von Israel niederzuwerfen und sich an seiner Macht und Größe zu erfreuen. Er bittet Auskunft über alles mögliche feines Reiches und von welchem Stamme bie Chazaren fich rechnen, auch ob die hebräifche Sprache bei ihnen eingeführt fei u. a. m. Bielleicht habe er Runde, zu welcher Zeit der Erlöfer kommen werbe. Er schließt mit bem Brudergruß an den König. Das Schreiben gelangte durch Jakob ben Elasar an den König der Chazaren. Er war hoch erfreut über dasselbe. Die Chazaren verstanden gebräisch und bebienten fich besfelben in ihrer Rorrespondens. Der Rönig antwortete berglich: er freue fich ungemein über bas Schreiben. In Bezug auf feine Anfragen berichtete er, daß die Chazaren nicht von den Israeliten abstammen, sondern von Logarma; bie Ugier, Tiras, Avaren, Uson, Tarnier, die Bulgaren u. a. m. sind stamm= verwandt. Sein Urahn Bulam habe fich zum Judentum bekehrt, die nachfolgenden Rönige führten von da ab hebraische Namen. Er beschreibt den Umfang seines Reiches und bie Bölker, Die ihm unterwürfig find. In Bezug auf die Beit der Erlöfung wiffe auch er nichts bestimmtes. Bie Du, schreibt er zuletzt, fehne auch ich mich, Dich und Deine Weisheit kennen zu lernen. Könnte bies geschehen, so wäreft Du mir ein Bater und ich Dein Sohn. Dir würde ich die Leitung des Staates übergeben. Chasbai erhielt biefes Antwortschreiben nach mehreren Jahren. Man freute sich, daß noch Juden ein eigenes Reich inne haben. Juda Halevi hat diefen Betehrungsvorgang zur Unterlage feines philosophischen Wertes Cusari, "Al. Cazari", gemacht. Beibe Briefe find bem Berte vorgebrudt. Uber auch ertra find fie mehreremal gebrudt und überfest worben.

**Chivi Albalchi**,<sup>1</sup>) "". Der Wiedereinzug ber griechischen Philosophie in die Judenheit des 9. Jahrhunderts in Aegypten, Babylonien und Spanien unter ber aradischen Herrschaft, das Wiederbekanntwerden derselben mit den phiosophischen forschungen und Geistesproduktionen der alten Weisen Griechenlands, eines Plato, Aristoteteles u. a. m.<sup>2</sup>) hat unter ihnen eine Zeit der freiern Forschung, Aufklärung und der Geistesaufregung überhaupt hervorgebracht, die an dem überkommenen Judentum mit seinen Lehren und Geseten stark rüttelte, das heilige Schrifttum desselben mit seinem Inhalte mißtreditierte, zur Vernachlässen geben Brazis führte und die Bildung verschiedener Sekten veranlaßte.<sup>3</sup>) Alles das, was bei den Juden in Alegandrien vor mehreren Jahrhunderten infolge ihres Bekanntwerdens mit griechischer Bildung, der Denk- und Anschauungsweise derselben, vorging, die Umwandlung ihrer altjüdischen Lebensweisen, ihres Studiums des Schrifttums ber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aus Balch im ehemaligen Baktrien. <sup>3</sup>) Siehe "Bhilosophie und Judentum". <sup>3</sup>) Siehe "Setten".

griechischen Philosophie u. a. m. wiederholte sich nun bei einem großen Teil ber Juden in genannten Ländern. Chivi Albalchi oder Altalbi wird als die Perfönlichkeit gekannt, bie eine Schrift gegen die Glaubwürdigkeit des Geschichtlichen, Gesetlichen im Bentateuch abfaßte, in ber er 200 Thefen, 3weifel und Fragen, aufstellte. Er erlangte mit diefer Schrift folchen Antlang und nachhaltige Birtung, baß es noch nach einem halben Jahrhundert im Bezirke des Gaonats von Sura Lehrer gab, welche ben Lehren Chivis hulbigten und diefelben in ihren Schriften verbreiteten.1) Chivi erklärte die Bunder in der Bibel als Naturereigniffe. So geschah der Durchzug der Israeliten durch das Meer infolge von Ebbe und Flut;<sup>2</sup>) er hielt das Manna der Israeliten in der Wüste für ein Harz der Bäume<sup>3</sup>) u. a. m. Seine Fragen, die er aufstellte, waren: "Bozu hätte Sott den Aufenthalt unter ben reinen Engeln verlaffen und den bei den Menschen gewählt?" 4) Ferner: "Boju mählte Gott bie Opferdarbringung? bestimmte bie Schaubrote? woau bie Lampen?" u. a. m.5) Er bemerkte zu ber biblischen Angabe: "Das Gesicht Mofes ftrablte hornartig", daß Mofes Geficht infolge des Fastens hornartig geworben.6) Ferner bekämpfte er bie Annahme der Beltschöpfung aus nichts und behauptete bagegen, sie sei aus vorhandenen Urstoffen hervorgegangen u. a. m. Doch bald erhoben fich gegen berartige Annahmen und Lehren die bedeutenbsten Gelehrten als: Saabja Gaon, Salomo ben Jerucham, Abraham Ibn Esra, fie widerlegten biefelben und wiesen fie zurück. Mehreres siehe: "Salomo ben Jerucham" und "Saadja Gaon".

# Ð.

David Kimchi, דור קמחי, genannt Rebat.7) (Geboren 1160, gestorben um 1235.) Verdienstvoller Gelehrter der hebräischen Sprachwiffenschaft, gründlicher Grammatiker, Lexikograph und Bibelereget, der in diesen Wiffenssächern bei Juden und Christen Anerkennung und Berehrung gefunden. Bon feiner Lebens= geschichte wiffen wir nur, daß er in der Provence ju Narbonne 1160 geboren wurde, fein Bater, ber ihm früh gestorben, war Joseph Rimchi, ebenfalls befannt als hebräischer Spracklenner und Sprachforscher; er hatte noch zwei gelehrte Brüder, Sehuba und Mofe Rimchi, die er jedoch überragte; er verstand ihre wiffenschaftlichen Arbeiten zu vervollständigen und zu einem gemiffen Abschluß zu brinaen. Sein hauptwert in der hebräischen Sprachforschung ift das Buch "Michlol", Seftehend aus zwei Teilen, von benen der erfte bie Grammatit ber hebräischen Sprache behandelt und ber andere ein Börterbuch berfelben ift. Letteres wurde später extra: "Buch der Wortstämme", Sefer halcheraschim, De, genannt, während man unter "Michlol" nur die Grammatik verstand. Bon feinen andern fcriftstellerischen Leiftungen nennen mir feine Bibel= eregefe. Er verfaßte einen Rommentar ju ben Budjern ber Chronit, ben Pfalmen, ben ersten und letten Bropheten. Bon bem Rommentar zum Bentateuch kennt man nur ben zum ersten Buch, ber nicht einmal vollftändig ba ift. In den Rommentaren zu den Propheten und Bfalmen ertlärt er bie meffianischen Stellen

<sup>1)</sup> Siche bas Zitat in Graetz Geschichte V. S. 589, wozu noch Edelmann, Chemda Genuss S. 28 nachzulesen ist. <sup>9</sup>) Vergl. In Esras Kommentar zu 2. Moses 4. 25. <sup>9</sup>) Da= selbst zu 2. Mose 16. 18, <sup>6</sup>) Vergl. Graetz Geschichte V. S. 533 und 587. Zitat bei Jehuba ben Barfillat aus Saadjas Schrift gegen die Rezer. <sup>9</sup>) Vergl. Saadja Emunoth Weckeoth III. IV. Pinsker L. R. S. 28. Graetz Geschichte V. S. 538. <sup>6</sup>) Vergl. ben Kommentar von Ibn Esra zu 2. Mose 34, 29. <sup>1</sup>) Eine Ablürzung des Namens ist P77, Not, von dem das "R" = Nabbt, das "D" = David und das "K" = Stimchi bebeutet.

#### David Rimchi. — David ben Merban Almotamez.

gegen die chriftlichen Deutungen berfelben. Eine britte Schrift von ihm unter dem Ramen "Et Sofer", Dry, ift über die Maffora und die Accente, die man erst in neuester Zeit veröffentlicht hat. Dieselbe bildet ein Handbuch für korrekte Punktation ber Bibelhandschriften, hat einen hauptteil über die Punktation, ein Rapitel über mafforetische Verschiedenheiten des Buchstabentertes ber Bibel und einen Abschnitt über die Accente. Die Gigentümlichkeiten biefer Schriften find: Alarheit, Böllftändigkeit und mögliche Kürze. Zu feinen Arbeiten benutzte er die Leiftungen feiner Vorgänger als 3. B. die von Jona Ibn Ganach, genannt Abulvalid Ibn Ganach, Mofe Ibn Gikatilla, Abraham Ibn Esra u. a. m. In der kurzen Vorrede zum Michlol sagte er: "Ich kam mir vor gleich einem Achren-lefer nach dem Schnitte und gleich dem, der die Nachlese nach dem Winzer hält. Nach ihren Spuren wandelte ich, nur daß ich ihre Worte kurzte und fo den Michlol verfaßte." Er verfehlte dabei nicht die Namen und die Verdienste biefer, feiner Borgänger, ju nennen, besonbers boch schätte er bie Angaben von Jona Ibn Ganach, die er als Wahrheiten hinnahm. Durch diefe Zitierung ber Ramen find biefelben der Vergeffenheit entriffen worden. So entwidelte er in feinen Arbeiten weniger eigene originelle Ideen, chne bennoch bei Benugung fremder Forschungen ein Rompilator zu werden, ba er biefelben felbständig ge= fürzt, umgearbeitet, klar, deutlich und fystematisch angeordnet und übersichtlich wiedergegeben hat. Seine Borte barüber find in der Einleitung zum Michlol: "ich habe bie verschiedenen weitläufigen Borarbeiten übersichtlich darftellen wollen". Seine eigene Arbeit ift in der Grammatik die Darlegung des Unterschiedes von langen und kurzen Bokalen, wodurch die Bokalwandlungen verständlicher werden. 3m Sanzen kam burch ihn das grammatische System seines Baters Joseph Rimchi jur Anerken tum burg ihn dus grammutighe Spiem feines Suters Soleph Rimcht zur Anerkennung und Verbreitung. Doch wurde bieses grammatische System von Stodi ftark angegriffen, 1) aber von dem gelehrten Elischa ben Abraham in der Schrift "Magen David" (Konstantinopel 1517) verteidigt und zurechtgelegt. In dem Kommentar zu den Büchern der Bibel, den er erst nach der Vollendung seines "Michlol" angefertigt, ist er einsach und wortsinngemäß gegen die Weit-läusigkeiten der Sregesen der Rabbalisten und Philosophen; er kommt darin Abraham 3bn Esra in feinem Bibelkommentar ganz nahe. Auch feine Grundlagen ber Eregese find: Grammatit und Bernunfterwägung. Bon ber Schriftauslegung Maimonides in seinem More Rebuchim nimmt er nur einiges auf; es wird manche biblische Erzählung als Bisson ausgelegt. Die erste Bisson in Ezechtel erklärt er in philosophischem Sinne. So wurde die Grammatik und bas Wörterbuch David Rimchis Jahrhunderte lang maßgebend, ebenso sein Bibelkommentar; man wendete darüber wißig den Spruch von Aboth an: "Wenn Remach d. h. Rimchi nicht da ist, giebt es keine Thora".<sup>2</sup>) In der Zeit des Rampfes der Streng= frommen gegen Moses Maimonides stand er in jugendlicher Begeisterung in den Reihen ber Verteidiger biefes großen Gelehrten und wies bie Angriffe ber Gegner mutig zurud.3) Mehreres siehe "Joseph Kimchi" und "Moses Rimchi".

**David ben Mervan Mimokamez** aus Irak, auch David hababli genannt. Hochangesehener Religionsphilosoph und Arzt, ber sich durch seine Schriften einen bedeutenden Namen erwarb. Er war ein Vorläuser von Saadja Gaon (s. d. A.) als dessen Lehrer er gehalten wird.<sup>4</sup>) Sein Wohnsitz war längere Zeit in Fajumi, Aegypten,<sup>5</sup>) wo Saadja mit ihm verkehrte. Von seiner Lebensgeschichte erzählt

י) Siehe ben Artikel "Prophiat Duran". <sup>3</sup>) Der Spruch in ber Mischna Aboth lautet: אם אין קמח אין חורה, b. h. wenn kein Mehl, Nahrung, ift, giebt es keine Lehre, wo ber hebrätiche Ausbruch חבר auf Rimchi gebeutet wurde. <sup>3</sup>) Siehe barüber ben Artikel: "Philoophie und Jubentum". <sup>4</sup>) Nach Fürft, Raräer I. S. 101. <sup>5</sup>) Siehe Saadja Gaon.

4



49

ľ

man sich, baß er ber Geburt nach Muhamedaner war und später zum Judentum übertrat. Die Karäer 1) rechnen ihn zu den Ihrigen, bagegen foll er nach Andern ein Betenner bes talmubischen Judentums geworden fein.2) Er machte viele Reifen im Drient, auf benen er feine Renntniffe ber Litteratur bereicherte. Seine Schrift über bie Setten ber Muhamebaner und Raräer folgte barauf. Allgemein berühmt machte ihn feine zweite Schrift, ein philosophisches Wert, betitelt: "Ritab el Mutames", bestehend aus 20 Abschnitten, über die Einheit Gottes. Auf dem Bege ber Forfchung bringt er in bemfelben Beweise für bie Grundlehren bes Judentums und widerlegt bie Einwürfe ber Reger und anderer Gegner bes jüdischen Glaubens.3) Diejes Wert machte grokes Auffehn, foll von Saadja benutt worden sein und die jüdischen Religionsphilosophen des 11.—14. Jahr-hunderis kennen es und sprechen von demselben recht rühmlich. Im 14. Jahrhundert war dieses Wert noch vorhanden, aber später ging's bis auf einige Fragmente verloren. Der Professor Julius Fürst hat das Verdienst, diese Fragmente nebst dem 9. und 10. Abschnitt des Werkes im Orient Litteraturblatt 1847 Rr. 39—41 gesammelt und zusammengestellt zu haben. Bei den bedeutendsten jubischen Religionsphilosophen feiner Beit und in ben fpäteren Jahrhunderten ftanb er in hohem Anfehen, fie tennen fein oben genanntes philosophisches Wert und zitieren aus bemfelben. Der Raräer Menachem Shiani aus Ghagan in Rabuliftan fandte ihm aus feinem Werke mehrere religionsphilosophische Abhandlungen. Er muß fich von ihm ben Vorwurf gefallen laffen, bag er bie unjubische Lehre von ber Emigkeit ber Welt anzunehmen fcheine u. a. m.4) Aus ben Reihen ber Betenner des talmudischen Judentums nennen wir Moses Ibn Esra in Granada (1070 bis 1131), der die 20 Abschnitte des Werkes Davids Almokamez nennt; 5) ferner Jebaja Benimi (1300), ber in feiner an Salomo ben Abereth gerichteten Schutschrift für das Wert "More" des Maimonides fagt: Bon David Hababli befigen wir ein Wert, worin er sich bemüht, uns Beweise auf dem Wege der Forschung für unfern Glauben beizubringen, um bie Reger zu miderlegen und zu betampfen; ebenso sagt Bachja ben Joseph 3bn Batuba (f. b. A.) in ber Borrebe zu feinem Buche "Chobath halebaboth", bie gerzenspflichten, (1040);6) ferner Sehuba Habaffi, ber Raräer (1140), ber ihn in feinem Buche Efchtol Satopher ober Sefer Baveles (c. 96. 98.) nennt und von ihm rühmt: "Er war belefen in den Schriften der Griechen, der Medizin und ber Beltweisheit."

David Reubeni, fiehe Meffiaffe S. 87. David Alroi. fiehe Meffiaffe S. 83.

Disputationen, ICITED. Wir fprechen hier von den obrigkeitlich angeordneten öffentlichen Disputationen in den für die Juden verhängnisvollen Jahrhunderten des Mittelalters zwischen den chriftlichen Gelehrten, meist jüdischen Apostaten (f. d. A., und den Rabbinern und andern jüdischen Gelehrten, die in Frankreich, Spanien und Deutschland stattfanden. Ziel und Zweck derselben war, die Bekehrung der Bekenner des jüdischen Glaubens zum Christentume. Die Läussinge, die in diesen Disputationen als Gegner des Judentums auftraten, beabsichtigten dadurch ihre wahre christliche Gläubigkeit zu volumentieren. Ihre Wassfen zur Bekämpfung bes jüdischen Glaubens holten sie sudentum durch seine zehren und Aus-Schriftums, sie gaben vor, das Judentum durch seine eigenen Lehren und Aus-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jefet ben Saib (1145), neunt ihn in seinem Schalicheleth Hafabala unter ben Bätern ber Karäer. <sup>9</sup>) So die meisten Rabbiniten. <sup>9</sup>) Bergleiche Fürst, Raräer 1. S. 104 bis 105. <sup>9</sup>) Bergleiche Fürst I. S. 101. <sup>6</sup>) Bergleiche B. Boor, Philos. und philios. Schrift= steller ber Juden S. 100. <sup>9</sup>) Siehe Orient Litteraturblatt 1851 S. 378.

fprüche betampfen zu tonnen. Erwies fich bieserfolglos, fo follten fcmabliche Berfolgungen bie Juben empfänglicher für bas Christentum machen, was bie Waffen bes Geistes nicht vermochten, follten bie rohen Fäuste, ber Zwang durch Bebrückung aller Art, ausführen. In ben Disputationen traten die Juden, durchbrungen von ber hohen Bedeutung und ber Wahrhaftigkeit ihrer Religionslehren, mutig und bewußt auf, fie hofften noch immer durch entschiedene Zurückweisung der vorgebrachten Anklagen und Be-schuldigungen, sowie nach öffentlicher Darlegung der Richtigkeit ihres Religions= bekenntniffes fich ber früheren Achtung und bes Friedens bei ben Bekennern bes driftlichen Glaubens wieber zu erfreuen. Eine parteiloje Behandlung und Darftellung biefer Disputationen, die wir hier versuchen, bürfte nicht ohne Intereffe für den Rulturhiftoriter fein und zur Förderung der Renntnis der Geschichte bes jüdischen Bolkes beitragen. Die erste Disputation fand in Paris im Jahre 1240 statt. Die Borgeschichte derselben war: Ein getaufter Jude, Namens Dunin ober Dunim, über den die Juden infolge feines Frevels (f. Apostaten) den Baim ver-hängt hatten, trat aus Rache zum Christentum über und erhob bei dem Papste Gregor IX. Anklagen gegen den Lalmud (f. d. A.), es würden in ihm bie Worte ter Bibel verbreht, er enthalte unwürdige Borftellungen von Gott und werbe von ben Rabbinern höher als bie heilige Schrift geachtet; auch lehre derfelbe haß gegen bie Chriften, Schmähungen gegen Jefus und beffen Mutter u. a. m.; es waren im ganzen 25 Anklagepunkte, die damit schloffen: "der Lalmud bestärke die Juden in ihrer Halsstarrigkeit gegen das Christentum". Der Papst ging gern auf diese Anklagen ein und erließ ein Schreiben an die Rirchenfürsten und die Rönige von Franfreich, England und Spanien, fämtliche Talmuberemplare zu konfissieren und dieselben den Dominitanern und Franzistanern zur Prüfung der Antlagen Dunins ju übergeben und im Falle biefelben richtig befunden werben, bie Talmuberemplare ju verbrennen. Dieje Aufforderungen murben in Spanien, England und Portugal nicht beachtet, dagegen tamen fie in Frankreich unter dem Könige Ludwig IX., ber später ber "heilige" genannt wurde, zur Ausführung. Die Juden mußten unter Androhung ber Todesstrafe bie Bucher des Talmubs ausliefern. Ein Tribunal, bestehend aus dem Erzbischof von Sens, dem Bischof Bilhelm von Baris, dem Dominitaner Geofroi von Bellville und andern Geiftlichen, lub einige Rabbiner vor, benen die Anklagen vorgelesen wurden. Diese ) widerlegten die Anklagen, aber es half nichts, ber Talmub wurde zum Verbrennen verurteilt. Das machte die Juden trostlos, boch kam ihnen plözliche Hilfe. Ein Erzbijchof verwendete fich für fie bei dem Rönig und erwirkte, daß ber Bejchluß nicht zur Ausführung kam. Doch später ordnete der König eine nochmalige Prüfung der Anklage Dunins an. Man bestimmte eine Disputation zwischen vier Rabbinern und Dunin, nach beren Ausfall über ben Talmub entschieden werden follte. Diefe Disputation fand in Paris im Jahr 1240, den 24. Juni (Montag den 20. Tamus) am Hofe in Gegenwart der Königin=Mutter Blanche ftatt. Die 4 Rabbiner, bie zu derfelben geladen wurden, waren: ber Rabbiner Jechiel aus Paris, Mofe aus Concy, Jehuda ben David aus Melun und Samuel ben Salomo aus Château Thierry. Von diefen wurde der Rabbiner Jechiel zum Sprecher gewählt, er befaß gute Rebegewandtheit. Anfangs gebachte R. Jechiel auf die Anklagen nichts zu antworten, er berief sich auf die Konstitution der Bäpste, den Juden sei für ihre innere Angelegenheit Unabhängigkeit zugesichert. Der Talmud bilde ihr Lebenselement, für ben bie Juben zu fterben bereit feien. Da beruhigte bie Königin = Mutter ihn und versprach ihren Schutz. Auch von bem Gib, ben R. Jechiel auf die Aufforderung Dunins leisten follte, nach bestem Biffen zu antworten, wurde er burch bie Gnade ber Rönigin-Mutter auf feine

Aussage, bag er noch nie geschworen habe, entbunden. Die Disvutation beaann. R. Stechiel trat vor und frug Dunin, worüber er benn mit ihm disputieren wolle. "Ueber eine alte Sache" entgegnete er ihm. Denn ber Talmub ift über 400 Jahre alt. Du irrft, nicht 400 Jahre, sondern 1500 Jahre ift er alt, antwortete diefer. Er wandte sich darauf an die Rönigin, ihm die Disputation über ben Talmud zu erlaffen, ba berfelbe, wie Dunin felbst zugesteht, febr alt fei. Die criftlichen Geiftlichen fo vieler Jahrhunderte hätten gemiß ichon früher, ware bojes gegen bas Chriftentum in biefem Schrifttume, Rlagen gegen basselbe erhoben. Aber bie Rirchenväter Hieronymus u. a. m., die den Talmund tannten, erwähnen nichts bavon, daß deffen Schrifttum feindliche Aussprüche gegen das Chriftentum habe. Aber Nitolaus Dunins Rachegefühl verstand bergleichen zu erdichten. Da ftebt ein getaufter Jude als unfer Antläger, Rache ift feine Bornahme. "Unfer Leben," fchloß ber Redner, "ift in eurer hand, aber nicht bas Schrifttum bes Talmubs, bas über Frankreich binaus, auch in Afien, ja in der ganzen Belt verbreitet ift, bas vermöget ihr nicht zu vernichten." Wieder versicherte ihm die Königin, es werbe ihm nichts Leides geschehen, er möge nur offen und mutig sprechen. R. Jechiel entwarf barauf eine Schilderung des Talmubs. Er bestehe aus zwei Teilen, ber Salacha und ber Agaba, von biefen habe ber erstere gesetsliche bindenbe Rraft für ben Israliten, aber nicht ber zweite Teil, ber ber Agaba, ber nur Sagen und fubjettive Aussprüche enthalte, die für ben Juden teine verpflichtende Annahme Deine Anklagen, Dunin, beruhen auf ben Aussprüchen ber Agaba; bier= baben. mit wären sie nun erledigt.1) Darauf brachte Dunin die Anklage, ber Lalmud fcmähe Jefus und beffen Mutter. "Bewahre Gott", rief entgegnend R. Jechiel. "Sefus, von dem der Talmud spricht, ift nicht der Stifter des Chriftentums, er wird als Jünger bes Gesetzeslehrers Josua ben Perachja bezeichnet, ber zwei Generationen vor Christi Seburt lebte." "Aber wie ist es möglich," riefen ihm die anwesenden Geschlichen zu, "daß über zwei Männer besselben Namens gleiche Strafen verhängt werden!" "Doch," entgegnete ber Rabbi, "können ja zwei Männer gleichen namens in einer Stadt zu verschiedenen Beiten wegen gleichen Berbrechens gleiche Strafe erhalten haben." Die Königin Mutter forderte barauf fein Ehrenwort, daß es sich wirklich fo verhielt. Der Rabbiner gab basselbe ab und wiederholte, daß Jesus im Talmub nicht mit Jesus, dem Gründer des Christentums, identisch sei. Dieselbe Erklärung gab auch der andere Rabbiner Juda ben David ab. Dunin las nun die andern Auklagepunkte vor, der Talmud lehre, man dürfe gegen den Attum (f. d. A.) und ben Goj (f. d. A.), es beziehen fich diefe Benennungen, fügte er fälfdlich gegen ben Wortfinn berfelben bingu, auf Chriften, gegen welche man fich unliebsame Handlungen erlauben darf; die er einzeln recht emphatisch angiebt. R. Jechiel antwortete barauf ernft und würdig: "Du bringst hier gar viel vor, aber bu fällft in beine eignen Schlingen. So wagft bu beinen Mund aufzuthun, ohne zu wiffen, was die Benennung "Gojim" bezeichnet.2) Man verfteht barunter bie Beiben. Den Beiben, heißt es im Trattat Sopherim Abschnitt II., barfft bu, wenn er bich im Rampfe zu toten beabsichtigt, ihm barin zuvorkommen und ihn toten. Doch bu follft nicht der Angreifer fein, fondern fordre diejenigen, gegen die du tämpfen mußt, erst zum Frieden auf. So verfahre man auch gegen bie fieben beidnischen Bölker Paläftinas, aber nicht gegen bie Bölker, in beren Mitte wir leben und deren Schut wir uns erfreuen; es ift uns fireng verboten,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe "Agaba" und "Halacha" in diejer R. E <sup>3</sup>) Wir machen hier auf die Artikel "Heiben", "Fremde", "Nächstenliebe", "Mord", "Wohlthätigkeit" in Abteilung I unserer R. E. aufmerkjam; ebenjo auf die Artikel "Aktum", Nichtisraelit" in Abteilung II und die Artikel "Betrug", Christen", "Noachiben" und "Christentum" in Supplement I und II.

ihnen irgend einen Schaden zuzufügen, follte derselbe auch nur ben geringen Wert eines Schuhriemens betreffen. Die zehn Gebote auf Sinai, die uns Mord, Diebftahl, Chebruch u. a. m. verbieten, nennen uns weder bie Israeliten noch bie Gojim, sie kennen einen folchen Unterschied gar nicht. Dagegen lesen wir die gesetzliche Bestimmung: "Man speise die Armen der Gojim mit benen der Israeliten, man besuche bie Kranken ber Gojim gleich benen ber Israeliten, man beerdige die Gojim gleich den Leichen der Israeliten u. a. m<sup>4</sup>.<sup>1</sup>) Auch barauf trat Dunin noch nicht zurück, es war noch eine Anklage, die er vorzubringen hatte. In einem eurer Gebete heißt es: "Die Minim sollen vernichtet werben," worunter man doch Jünger Sesus zu verstehen habe. Ferner betet ihr: "Das frevelhafte Reich möge bald schwinden," was sich doch auf unsern König und unser Volk beziehe!"?) Entschloffen erwiderte R. Jechiel: "Minim in dem vor= gebrachten Gebete, bezeichnen Settierer; es find dies nicht die Christen, fondern treulose Juben, die nur an das Bibelwort glauben, aber die Tradition (f. d. A.) verwerfen; es können daher unter "Minim" nicht bie Jünger Jesus verstanden werden, da Jesus weder das Schriftgeset noch das der Tradition verleugnete. Reinesfalls beziehe fich obiges Gebet auf die geborenen Chriften. Dir, Dunin, ber bu Jude warst und Christ geworden, kann man deine Anklage verzeihen. Hinterlist und Frevel ift auf beinen Lippen, wenn bu fprichft, daß wir unter "frevelhaftes Reich", in dem zitierten Gebete, bas Reich wo wir wohnen, verstehen, vielmehr bezieht fich diefes Gebet auf das Reich der heidnischen Bölker, als auf Babylon, Affyrien u. a. m., die unfer Reich zerftört haben. Wir erfreuen uns bes Schutzes diejes Landes und beffen Rönigs, wohnen in feinen Stäbten und Gott hat fie zu unfern Beschützern eingesetzt, sie verordnen Gesetzt unserm Schutze, wie follten und könnten wir für deren Untergang beten? Wir vergelten nicht das Gute mit Bösem, sondern beten für das Wohl des Königs und feiner Regierung. Dunin versuchte noch fleine Plänkeleien, aber ber gute Eindruck, den ber Schluß der Rede hervor= gerufen hatte, tonnte nicht mehr vermischt werden. Wir fprechen nun von einer zweiten Disputation, die im Jahre 1263 in Barzelona in Snanien amischen dem Apostaten Pablo Christiani, Fra Paolo,) aus Montpellier, dem ersten Rissionsprediger zur Bekehrung der Juden, und dem berühmten Bibeleregeten und Philosophen Mose ben Nachman, genannt Nachmanides (f. d. A.), Rabbiner Pablo Chriftiane war ein Jünger bes Orbens der Dominikaner und in Gerona. wurde zum Mifsionar für die Bekehrung der Juden ausgebildet. Die Disputation wurde im königlichen Schloffe abgehalten. Jugegen waren ber Rönig und fämt= liche Hofpersönlichkeiten, viele hohe Geiftliche, Ritter und Männer bes Bolkes; ebenso waren viele Juden da, die erscheinen mußten. Nachmanides erbittet sich volle Redefreiheit, die ihm auch gewährt wurde. Auf seinen Vorschlag wurden die Thesen der Disputation genau bestimmt; man einigte sich zur Aufstellung folgender Fragen: 1. Jit der Meffias nach den Angaben der Propheten in der Bibel als Gott ober nur als Mensch zu betrachten? 2. Wer hat ben richtigen Glauben, die Juben ober die Christen? Fra Pablo trat vor und sprach, er wolle aus den Angaben im Talmud beweifen, daß der Messias schon gekommen sei, mithin haben die Lehrer im Talmud an die Messianität Zesus geglaubt. Nachmanides unterbricht ihn und ruft: "Bie fei dies möglich, belehre mich darüber! Warum find, follte bies richtig fein, die Lehrer bes Talmuds in ihrem alten Glauben geblieben? nicht nach der neuen Ueberzeugung Chriften geworden, wie Fra Paolo es gethan hat? Aber sie und ihre Schüler lebten und starben als Juden und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gemara Gittin S. 61 a. <sup>2</sup>) Vergleiche ben Artikel Schemone Esre". <sup>3</sup>) Rach bem Bericht in Schebet Jehuba, vergleiche Graetz, S. 399 Nr. 27.

lebrten bas Gefetz Mosis. Fra Paolo scheint ihre Aussprüche beffer zu verstehen als fie felbst biefelben verstanden haben." Fra Paolo entgegnet: Möge boch Rachmani meine Rebe anhören! Rach bem Willen bes Rönigs, antwortete biefer, will ich biefes thun, aber mir ift es flar, daß du Dinge vorbringft, die nicht Bahres enthalten. Jener begann: In 6. Mof. 49. 10. heißt es: "Es weicht nicht bas Szepter von Juba, ber Gesetgeber von feinen füßen bis er, ber gelb, tommt nach Silo, bem die Bölker anhangen werden". Wer sei wohl barunter gemeint, ihr habt keinen Herrscher mehr, kein Szepter, benn der Mefsias ist schon ge-kommen. Gewiß, antwortete Nachmani, unsere Herrschaft wird manchmal unterbrochen, bis ber Meffias tommen und fie uns mieder berftellen wird. Rur für einige Zeit entzieht Gott Juba wegen seiner Sünden bie herrschaft. Das war im babylonischen Erile, wo die Juden 70 Jahre machtlos waren bis ihnen ein Ronig unter ben Makkabäern wieder erstand. Fra Paolo entgegnet: Einen Rönig hatten fie nicht, aber eine gewiffe Herrschaft war ihnen geblieben, die des Grilarchen, auf bie auch bie Rabbiner obigen Bers beuten, bagegen habt ihr heute nicht ein= mal diefe, benn, daß du dich Rabbi nennst, ist ein Frrtum, eine fälschliche An-maßung. Rachmani rief ihm darauf zu, das gehört nicht zur Disputation, es mag sein, daß ich den Titel Rabbi nicht verdiene, aber du verbreitest Unwahrbeiten. Die halacha im Talmub spricht von einem wirklichen meffianischen Rönigreiche, bagegen beutet bie Agada, beren Aussprüche bu bier zitierft, bie Prophezeihung Jatobs im obigen biblischen Berfe beziehe sich auf den wirklichen Rönig, beffen herrschaft nur unterbrochen, aber nicht aufgehoben ift. Die lange Dauer ber Unterbrechung des meffianischen Königtums ändert nichts an ber Erfullungs= möglichkeit der Prophetenverheißungen. Fra Paolo zitiert darauf einen andern Ausspruch ber Agada, daß ber Meffias wirklich schon gekommen sei. Rachmani erwiderte, er glaube zwar nicht an diefen Ausspruch, aber auch er lehrt nur, daß am Tage der Zerstörung Jerusalems der Messias geboren sei, was kein Beweis für Sejus fein tann, da berfelbe viel früher geboren wurde, er fei bemnach nicht ber Mefsias, ben wir erwarten. Fra Paolo schwieg, aber ber Richter Gnillaume rief beiden zu: Ueber Jesus soll ja nicht bisputiert werden. Suer Thema ift: "Db ber Meffias icon gekommen fei ober nicht". Du verneinft es aber, euer Buch bejaht es. nachmani : Geboren mohl, aber ber Belt ift er noch nicht erschienen. Darauf rebete ihn ber König an: Am Tage ber Zerstörung Jerufalems ist er geboren, das sind mehr als 1000 Jahre her, kann er da noch kommen, vermag denn ein Mensch 1000 Jahre alt zu werden? D, König, sind ja Adam und Methusala gegen 1000 Jahre, Elia und Chamoch (s. d. A.), mehr als 1000 Jahre geworden. In Gottes Hand ist des Menschen Leben. Uebrigens, o Rönig, war es Bedingung, daß ich nicht mit bir disputiere, auch, daß du dich nicht in unsern Disput mischeft. Da rief ber König erregt: 200 ist er (Elia ober Chamoch) heute? Das gehört nicht zur Disputation, antwortete biefer. Bielleicht ist er in den Thoren Toledos, schicke Boten dahin. Siermit endete der erste Tag ber Disputation. Am zweiten Tag wurde biefelbe in Gegenwart vieler Priester, Minoriter, Praditanten und anderer zahlreichen Chriften und Juden wieder eröffnet und fortgesetst. Bevor jedoch Fra Baolo begann, erhob sich Rachmani und erbat fich die Erlaubnis, seine gestrigen Worte über ben Meffias ausführlicher bargulegen. Man gestattete es ihm. Er begann: Gestern fagte ich, bag ich an die Agada, bie Fra Paolo vorbrachte, nicht glaube, wenn fie auch meine Anficht nur bestärtt. Weshalb ich dieses that, möchte ich erklären. Wir haben drei Klaffen von Schriften: 1. die der biblischen Bücher, an die wir alle, auch die Chriften, glauben, 2. die des Talmuds, die die 613 Gebote und Verbote der Thora näher bestimmten;

3. die bes Mibrasch, die Predigten, nach Art, wie fie auch euer Bischof hält, bie berjenige, dem sie gefallen, für sich niederschreidt. Diesen darf man beliedig Autorität beimeffen, aber auch nicht. Diese Schrift nennt man auch "Agada"; es sind darin Ideen und Erzählungen, die man sich einander mitteilte. Die von Fra Paolo vorgebrachte Agada beweist, daß Jesus nicht der Messias sei, da er vor der Tempelzerstörung geboren war, doch deine Frage an mich, o König, war sehr treffend, denn in der That lebte kein Mensch 1000 Jahre, Adam wurde 930 Jahre alt; es wird übrigens auch von Chriften geglaubt, daß Adam, wenn er nicht gefündigt hätte, heute noch im Paradies gelebt hätte. Wo denn anders als im Paradies wäre bie Stätte, er lebte heute noch ba, wenn er nicht gefündigt hätte. Könnte daher der fündenlofe Meffias nicht ebenso ewig leben und im Paradies verweilen? Beim Erscheinen des Messias werden alle Menschen fündenfrei, das wird doch von euch allen zugestanden. Nur von der Höllenstrafe, die er infolge ber Erbfunde hatte erdulden muffen, aber nicht, wie bu meinft, von allen Sünden, entgegnete man ihm. Aber, antwortete Rachmani, es find ja andere Sachen, bie wegen Abams Sünde litten: die Erbe wurde verflucht, ber Mann jur schweren Arbeit verdammt, das Weib zum Tragen von Schmerzen, aber diefe eriftieren heute noch, von ihnen hat der Messiss fie nicht befreit, als nur von der Höllenstrafe, die niemand nachzuweisen vermag! Bei den Juden hat der Ressias keine solche Bebeutung, o König. Gott rechnet es als größeres Verbienst an, wenn wir heute noch Gottes Gebot halten als zur Zeit des Messias, wo Jeder in dem Gottessstaat gleich fromm sein wird, heute werden wir verhöhnt, wenn wir bennoch dem Judentum treu bleiden, das ist ja ein viel größeres Berdienst! Da rief ihm Fra Paolo zu: Du gestehst damit, daß der Messias schon gekommen sei! Nein, entgegnete er, das kann ich gar nicht, da des Propheten Berheißung lautet, er wird von einem Meere zum andern herrschen, aber Jesus befaß tein Reich, ja oft mußte er fliehen, auch heute noch hat bas Christentum nicht bie Alleinherrichaft, ba der Islam mehr Anhänger jählt als das Chriftentum; eine andere prophetische Berheißung ift, daß die Erde voll der Erkenntnis Gottes sein werde, die Kriege hören auf, wo alsdann die Lanzen zu Sicheln umgeschaffen werden, aber da herricht ja noch Krieg und Gewaltthat, die Christen haben im Blutvergießen die Seiden noch übertroffen. Ich könnte hierzu noch mehrere Beweise bringen. Zornig erhob sich Fra Paolo und rief: So macht ihr es immer, eine Ewigkeit redet er, wo ich fragen will. Der König hieß Nachmani foweigen. Es wurde barauf weiter bisputiert, aber man blieb immer bei bemfelben Thema, ob der Messias gekommen sei oder nicht. Gbenso verging der dritte Disputiertag, wo ebenfalls die Notablen und Fürstlichen da waren. Es erklärte Nachmani, nicht weiter disputieren zu wollen. Auf Befragen des Königs nach ber Ursache, antwortete er: Es ersucht mich barum bie ganze judische Gemeinde hierorts, denn sie fürchten sich vor ben Dominikanern; auch höhere Geistliche raten mir bazu, ebenfo fagten mir mehrere Hofleute, ich schaffe nur Unbeil, ebenfo ber Prior ber Franziskaner und viele Leute ber Stadt. Sollte ich auf des Königs Verlangen weiter fprechen, so bitte ich um die Erlaubnis, die Fragen felbst zu ftellen. Diefe Bitte wurde ihm nicht gemährt. Man ging zur zweiten Frage über, aber auch ba konnte keine Einigkeit erzielt werben. Da befahl der Rönig den Schluß der Disputation. Nachmani hatte darauf Audienz beim König, ber ihn huldvoll empfing und zu ihm fagte: Er habe noch nie eine haltlose Sache so geistreich verteidigen gehört. Fra Paolo erwirkte sich die Erlaubnis in der Spnagoge über den Glauben an die Dreieinigkeit zu sprechen. Nachmani hat auch ba feine Angriffe zurückgewiefen. Sonntag wurde Rachmani nochmals beim

Rönige vorgeladen, ber ihn mit einem Ehrengeschent von 300 Moravabis anabig entließ. Fra Paolo war auch da noch nicht entmutigt; er ließ verbreiten, daß Nachmani unterlag, klagte gleich Dunin den Talmud an, der darauf einer Rommiffion gur Benfur übergeben murbe. Sang follte er nicht vernichtet werben, weil er auch hinweisungen auf bas Christentum enthielt. Rachmani felbft fcrieb bie Disputation nieder und ließ sie an die Gemeinden verteilen. Als Strafe bafür wurde er bes Landes verwiefen, er manderte nach Paläftina. 1) Die britte Disputation, bie größte und zugleich die verhängnisvollste, war bie, welche durch den fcismatifchen Papft in Spanien, Beneditt XIII. (Bebro be Luna), mit Genehmigung bes Königs Ferbinand von Aragonien und auf Anraten bes judischen Apostaten (f. b. A.) Geronimo de fanta fé, früher Josua Allorti zu Tortosa im Februar 1413 veranstallet wurde und mit einigen Unterbrechungen bis November 1414 bauerte und aus 63 Sigungen beftand. Benedift XIII., der auf ben Concilen ju Bija und Rostnitz als Reter und Eibesbrüchiger erklärt und in den Bann gethan wurde, den nur Frankreich und Spanien als Papst anerkannten, gedachte durch bas Berbienst einer Massenbekehrung der Juden zum Christentum, die durch öffentliche Disputationen zwischen den Rabbinern des Landes und bem Täusling Geronimus be fanta fo erfolgen follte, wieder in fein früheres Anfeben rehabilitiert Bei Strafe bes nichterscheinens wurden hierzu bie Rabbiner au werden. Aragoniens eingeladen. Es erschienen, wie man angiebt,<sup>2</sup>) von den Rabbinern 16; nämlich aus Saragossa 3: Bidal Ben Benevisti 3bn Ladi (Ferrer), ein Mann von Ansehen, Bildung und berühmter Abkunst: er war Arzt, hebräischer Dichter und in der latainischen Sprache sehr gewandt; Serachja Salevi, bekannt durch seine Schrift: "Die Riederwerfung der Philosophen"; Matathia ben Sighari; aus Calatajab 2: Samuel halevi und Mofe ben Dufa; aus Huesca: Don Todros al Konstantin; aus Alcoi 2: Don Joseph ben Arbot und Don Meir Calegon; aus Darova: Don Astruc Salevi; aus Monreal: Joseph Albo, betannt burch fein Buch "Ikarim"; aus Monzon 2: Joseph Halevi und Jomtob Carcoffa; aus Montalban: Abagarda; aus Belchite 2: Joseph Albaly und Bongofa; aus Gerona Lobros ben Jachia und Bonaftrück Desmaitre. Bon chriftlicher Seite waren bei ben Disputationen: Rönig Ferdinand von Aragonien, Papft Benedikt XIII., der den Borsits führte; mehrere Kardinäle, viele Geistliche und eine Menge von andern Juhörern. Der Apostat Geronimo de santa fé trug bie Thefen zur Verhandlung vor, die sich über 16 Puntte erftreckten: 1. Die Verschiedenheit der Lehrfäße des Juden= und Christentums; 2. die Eigenschaften des Melstas; 3. dessen Antunstszeit; 4. ob zur Zeit der Lempelzerstörung der Melstas geboren war; 5. ob er damals schon verkündet war; 6. daß die Leidenszeit des Meffias die Meffiaszeit war: 7. ob die Weisfaaungen von den

<sup>1</sup>) Die Disputation, die Nachmanides selbst niederschrieb, wurde später unter bem Litel: Die Disputation, die Nachmanides sum Paulo Christiani 1710 in Ronstantinopel in der Sammelschrift הובה, שלהמת הובה, שליהמת הובה, לבבן עם פרא פולו if durch die päpstliche Bulle bestätigt. Bergl. Graetz, Echtodichte Band 7 Rote 2. Die neueste Ausgabe ist die von Steinschneider, Berlin 1861. <sup>3</sup>) Die Mugahl wird verscheren angegeben, die meisten zählen nur 16, i. Graetz VIII, Anmerkung 3; ebenso Jost C S. 98. Dagegen neunt Cassel, Behrbuch der jüdischen Geschichte S. 815, 22 Gelehrte und Schlesinger in der Borrede zum beutischen Stolichen Brotokolle (Manusser) in der Stonglichen Biblichtet des Rlofters St. Lorenzo del Escorial Regal 2, S. 10; 2. Rodrigo de Castro, Muszüge aus bem alteinischen Protokoll in feiner Biblichtet I. p. 206; 3. das Referat über die Disputation von Bonstrüt an die Gemeinden von Gerona, abgedrucht in Schebet Jehuda Rr. 40; 4. Zarita, Annales de Aragon T. AL. pag. 108—111. Bergleiche Robals Sciedurum VI., 45 hebr.

Lhaten des Melsias geistig aufzufassen sein? 8. Von den 12 Fragen der Juden über die Thaten des Melsias; 9. Ob das mosaische Geset vollkommen und ewig sei; 10. Von der Entstehung des Talmuds; 11. Der Glaube der Juden; 12. 3hr Glaube, daß der Melsias noch nicht gekommen sei; 13. Was sei Glaube, Schrift und Dogma? 14. Ueber den Talmud; 15. Vom Abendmahl und 16. Vom Exil der Juden. Bei allen drehte es sich hauptfächlich um die Frage, ob der Messias schon gekommen sei oder nicht. Zur Orientierung über diefe Thefen bitten wir in Abteilung II die Artikel "Meffias", "Meffias-leiden", "Meffiaszeit", "Meffianische Bibelstellen", "Meffias Sohn Josephs", "Messiaffe", ferner: "Fortdauer des Gesetess", "Evangelium" nachzulefen. Der Haupt-sprecher von jüdischer Seite war <u>Nibal Benevisti Ibn Labi</u>, die jüdischen Notabeln wähl-ten ihn wegen seiner Gewandtheit in der lateinischen Sprache. Von christlicher Seite trug bie Thefen zur Disputation der schon genannte Geronimo be fanta fe vor. Es wurde alles von Seiten bes hohen Clerus angewendet, daß auf die judischen Abgeordneten ber Eindruck überwältigend werde. Papft Benedikt faß in feinem Practornate auf einem erhöhten Throne, um ihn die Rardinäle und die hohen Kirchenfürsten in ihrem blenbenden Schmuck, umringt von Tausenben Zuhörern. Der Papst leitete die Verhandlung und führte den Vorsitz. Un einem Tage vorber versammelten fich bie judischen Gelehrten zu einer geheimen Sigung, fie besprachen bie Form ihres Auftretens in ber Disputation, fie wollen fich nicht einander widersprechen, follen ruhig und gemeffen antworten u. a. m., besonders ihre Burbe zu bewahren fuchen. In der Audienz beim Papfte, wo man fie aufforberte, ihre Ramen zu unterschreiben, wurden sie höchst freundlich, ja fogar liebevoll empfangen; er verlangte von ihnen nur eine Förmlichkeit, fich zu überzeugen, ob die Angaben seines Hausarztes Geronimo, der Talmud erkenne Jesus als Ressias an, wahr sei, und gewährte ihnen volle Redefreiheit. Er entließ sie gnädig, wies jedem Notabeln feine Wohnung an und forgte für ihre Bequemlichkeit. Doch waren einige von Ihnen klug genug, tros dieses Empfanges und bieser Süßigkeit keinen guten Ausgang der Sache zu prophezeien. Am folgenden Lage war bie erste Sitzung, ber Napft felbst hielt eine Ansprache und eröffnete die Sitzung. Er fagte unter Anderm: "Es folle nicht um die Wahrheit bes Judentums ober des Chriftentums gestritten werden, denn der chriftliche Glaube fei über jeden Streit erhaben und unanfechtbar; das Judentum war einft mahr, aber es wurde von der fpätern Offenbarung aufgehoben. Der Hauptgegenstand der Disputation sei, ob der Talmud Jesus als Messias anerkenne". Der Apostat Geronimo trat nun vor und hielt eine lange Rebe, weitschweifig und voll von Spisfindigkeiten. 1) Er hob bie päpstliche Gnade hervor, daß er die Juden der Seligkeit zuführen wolle und schloß mit der Warnung aus Jesaia: "Wenn ihr sustimmt, genießet ihr das Gute, widerstrebt ihr, so rafft euch das Schwert weg". Darauf sprach Don Bidal ben Benevisti; es war eine gediegene Gegenrede, die allgemein einen tiefen Sindruck machte, der Papst felbst machte ihm Romplimente barüber. Bitter tadelte Don Vidal bas Benehmen des Geronimo, der, bevor "für ober gegen" gesprochen wurde, icon mit bem Schwert broht; es entlarve bies feine Bosheit. Der Papft ertannte die Richtigkeit diefes Tadels, aber, fagte er, das sei eine Unart, die an ihm von seiner Abstammung haften geblieben. richteten Don Bidal und bie andern jubifchen Rotabeln bie Bitte an ben Papft, er möge ihnen bie Disputationen erlaffen, fie wollen und tönnen nicht weiter disputieren, ba sie der scholastischen Methode ber Beweisführung, deren sich ihr Begner bebient, nicht folgen, ihr Glaube beruhe nicht auf Syllogismen, fonbern

1) Bergleiche Rodrigo de Castro Bibliotheca p. 207, wo bieche ganz wiedergegeben ift.

auf Traditionen. Aber der Papft befland auf Fortsehung der Disputation. Am britten Tage eröffnete Geronimo bie Disputation mit einer langen Rebe, bie auch ben Papft zu langweilen schien, er unterbrach ihn: "Ich weiß, daß Du ein guter Redner bift, aber wir find nicht ba, Dich als folchen zu bewundern, stelle Beweife auf, auf welche bie andern antworten follen." Der Apostat zitierte nun mehrere Stellen aus bem Talmub und Mibrasch, welche bie Mefsianität Jesus bezeugen follten. Aber Don Bibal hat diefelben als nicht hierzu ftichhaltig zurückgewiefen. 1) Da wollte ber Gegner wieder andere Stellen als Beweise zitieren, aber ber Bapft binderte ihn baran: "Du fällft ja wieber in bie Manier zurud," rief er ihm ju, "von einem Gegenstand in den andern zu fpringen, antworte boch auf ihre Entgegnung." Geronimo beharrte nun bei feiner Meinung und forderte von den Rabbinern Gegenbeweise, daß ber Meffias noch nicht getommen fei. Aber Don Bibal verweigerte bies und erfuchte ben Papit, barüber zu entscheiden. Diefer gab Don Bibal Recht, fobag ber hohe Rlerus mit bem Papft ihre große Unaufriedenheit gegen Lorki aussprachen: "Mit voller Siegesgewißheit tratft Du vor uns und zeigft nun folche Schwächen!" Der Sieg biefes Tages war auf ber Seite ber Rabbiner, bie freudig in ihre Wohnungen zurücktehrten. Um vierten Lage begann Lorki mit der Zitierung des Ausspruches im Talmud von R. Juda: "85 Jubelfeier hat die Welt und in der letten kommt der Messias." Da ent= gegnet ihm R. Mathatia: "Das könne sich boch gewiß nicht auf Jesus beziehen." Geronimo antwortete darauf: "Jch spreche ja nicht von Jesus sondern von bem Ressias an sich, daß er schon gerommen." "Wenn Du nicht von Jesu sprichst," erwiderte ber Rabbi, "wer hatte es benn fein follen?" "Bie feid 3hr bumm," wendete fich ber Papft zu den Rabbinern, "mertet ihr benn nicht bie Falle, bie Euch gestellt ift. Behauptet 3hr, ber Meffias fei getommen, so ift ja bas Ziel ber Disputation erreicht, faget 3hr aber: es fei möglich, daß er gekommen, aber Sefus ift es nicht, bann tommt fofort bie weitere Frage: Ber hatte es benn fein können?" Da erhob fich wieder Mathatia und wendete sich zu Geronimo: "Barum zitierst Du nicht lieber den Ausspruch: Untergehen mögen die, die das Ende ausfinnen." Auf Bunfch bes Papftes erflärte er biefen Ausspruch deutlicher. Da fprang der Papft zornig auf: "D, 3hr blöben Talmubiften, die 3hr waget so von Daniel zu sprechen, ber boch auch bas Ende voransgesagt." Der Abgesandte Lobros erwiderte: "Wenn die Talmudisten fo dumm find, wozu da noch von ihren Aussprüchen Beweise für ben Meffias bringen?" Diefe Ent= gegnung erzürnte ben Papft noch mehr. In gebrudter Stimmung suchten nun Die jübischen Notablen ihre Wohnungen auf und gankten mit ben zwei unpor= ficitigen Kollegen. Auch ber folgende Tag jagte ihnen Schreden ein, fie bemerkten, baß alle ihre Entgegnungen niedergeschrieben wurden und fürchteten sich vor Fälfchung berfelben. Sie bestimmten unter einander, daß auf jede Frage nur einer zu antworten habe. Zeigt sich der Papst mit der Antwort unzufrieden, dann follten fie rafch eine andere erfinnen, aber jede Borficht half nicht. Geronimo trat wieder vor und zitierte aus Jesaia 10. 31. und 11. 1.: Der Libanon fällt mit Macht, aber es sprießt ein Reis aus dem Stamme Isais!" d. h., wird hinzugefügt: fällt der Tempel, dann wird ein rettender Sproß Isais, ein Davidide erstehen, bas fei Jefus, ber um diefe Zeit geboren wurde. Einer ber Rabbiner ermiderte: "Schon Mofes Nachmani erklärte biefe Stelle, daß fie nur von ber Geburt, aber nicht von dem Auftreten desselben als Erlöfer fpreche, fo bag, wie auch Maimonibes lehrte, jedes Geschlecht nach der Berftörung des Tempels ben Deffias zu erwarten

<sup>1)</sup> Siehe über äfftuche agabische Stellen über dieses Thema in Abarbanels "Jeschuoth Reschicho", wo dieselben thre richtige Erklärung finhen.

habe." Darauf ermiderte ber Papft: "Soll benn ber Meffias erst erscheinen, wenn bie Juden es verbienen, wozu wäre er ba schon geboren? Seine Geburt hätte ja eintreten können, wenn die Juden deffen würdig geworden." Ihre Antwort darauf war: "Rönne benn ber Defsias gleich nach feiner Geburt als Säugling fich ichon an das Wert der Erlöfung machen? War doch Mofe 80 Jahre alt, als er an die Erlöfung Israels ging, wozu er fich noch den Rat der Allteften einholte." "Das war," erwiderte der Papst, "wegen der großen Zahl der Israeliten notwendig." Diese: "Richt die Menge, sondern auch die volle Gotteserkenntnis!" Es wurde zwei Tage lang viel hin und her disputiert, der Papst veranlaßte Geronimo, Stellen aus bem Talmud zur Disputation aufzustellen. Wieder waren es viele Fürsten und Priefter, die auf die Bitten der Juden den Papft ersuchten, von der Fortsetzung der Disputation abzustehen. Aber der Papft schlug die Bitte derselben ab und trat selbst als Disputant auf. "Wie thöricht," sprach er, "ift Sure Behauptung, der Messias sei schon geboren, aber noch nicht erschienen, follte er 1400 Jahre im Paradiese warten?" Es erhob sich der Abgeordnete R. Aftrut und entgegnete: "Wie viele unmögliche Dinge glaubt 3hr von Gurem Reffias, erlaubet auch uns boch, auch von unferm Meffias fo zu reben." Der Papft war über biefe fühne Antwort fehr erregt und entließ die Rabbiner. Diefe überhäuften ju haufe Aftrut mit Vorwürfen, er habe bem Gegner bas Schwert gegen sie in die Hand gebrückt, wir hatten uns ja über die Form der Fragen und Antworten geeinigt. Bis heute war der Papst uns gewogen, wer soll uns jest schutzen! Doch der Papft ließ nichts davon merken, er hatte noch nicht die hoffnung auf Betehrung derselben aufgegeben. Sie wurden am andern Morgen recht leutfelig empfangen. Lorti gelangte zur Ginsicht, baß seine Bitierung von Stellen, ber Meffias sei ichon gekommen, fruchtlos werbe, er begann mit einem andern Mittel; er griff, wie Dunin es gethan (s. oben), zur Anklage und Ber-läumdung des Talmuds, daß derfelbe erlaube, die Eltern zu schlagen, Gott zu läftern, Gözendienst zu begehen. In Bezug auf 2. Mose 18. 15. lehrt der Lalmub, daß nur der der Lodesstrafe verfalle, welcher die Eltern durch feine Schläge verwundet; ferner könne auf eine Gotteslästerung die Strafe nur erfolgen, wenn biefelbe mit ber ausbrudlichen Benennung Gottes durch ben vierbuchstabigen Gottesnamen (f. Tetragrammaton), geschehen ist; ferner lehrt er: wer Gözen aus Furcht vor Strafe anbetet, ist nicht strafbar. Geronimo flagte ferner die Midraschrift "Pirte be R. Eliefer" an, sie lehre, Gott habe bie Welt aus einem vorgefundenen Urstoffe erschaffen, Gott habe bie himmel aus dem Lichte feiner Hülle geschaffen, die Erbe aus dem Schnee unter dem Throne Gottes. Am frevelhaftesten war seine lügenhafte Anklage des Rolnidregebetes (f. d. A.), daß die Juden im Boraus ihrer Sibe entbunden werden u. a. m. Jur Verteidigung diefer und noch anderer Anklagen reichten Joseph Albo und Aftruk eine Denkschrift ein, worin fie die Anklagen gegen den Talmud widerlegten; auch ein anderer Rabbiner verteidigte den Talmud mündlich. Die Fortsezung der Anklagen seitens Lorki hatten zur Folge, baß eine Spaltung unter den Rabbinern eintrat. Die meisten Rabbiner, mit Aftrut Levi an der Spitze, überreichten eine Schrift, daß die Lehren und Aussprüche ber "Agaba" im Lalmub, von ber ber Ankläger fpricht, für sie keine Autorität haben und den Juben nicht verpflichten, ihnen Glauben beizumeffen. Nur die Notablen Joseph Albo und Don Bidal Benevisti erklärten fich bagegen und behaupteten, daß auch die Aussprüche ber Agaba für sie vollgültige Autorität befigen, aber man beute fie nicht nach bem Buchstaben, benn fie haben einen tiefern andern Sinn. So schlugen die Mittel zu einer Maffen= betehrung ber Juden fehl; ber Bapft entließ bie Abgeordneten ungnäbig und bas End=

refultat war, ber Papft Benedikt XIII. erließ eine gegen die Juden und das Judentum feindliche Bulle, worin das Studium des Talmuds verboten wurde; die Eremplare desselben sollten den Juden genommen und vernichtet werden. Die Juden selbst sollten abgesondert von den Christen leben, kein staatliches Amt betleiden, auch nicht die Arzneikunde betreiben u. a. m. Jum Glücke blieb die Bulle ohne Wirkung, denn das Ronzil zu Rostnitz erllärte den Papft Benedikt XIII. für abgesetzt, auch seine Beschützer, Rönig Ferdinand und Raiser Siegismund, sagten sich von ihm los. Deffentlich predigte Vincenz: "Ein solcher Mensch, wie vieser Papft, verdiene von seinen rechtgläubigen Christen totgeschlagen zu werden."

Dunasch (Mbonim)2) Jon Labrat Balevi, דונש בן לברט הלוי. Rritifor Sprachforscher, gründlicher Renner ber hebräischen und arabischen Sprache und anderer Biffensfächer in Fez (Fas), Norbafrika (geboren 920, gest. 986), Spröß= ling einer aus Bagbab bahin eingewanderten Familie, ber von Chasdai, bem eblen förderer der judifchen Biffenschaft, von ba mit andern Gelehrten nach Cordova berufen murbe. Bon feiner frühern Lebensgeschichte und feinen Studien wiffen wir nur, daß er Schüler bes Saabja Gaon war; er eignete fich grundliche Renntniffe ber hebraifchen Sprache an und erwies fich als ein begabter Dichter,3) in beiden übertraf er feine Borgänger und Beitgenoffen. Bu 30 Jahren bielt er vor zahlreichen Jüngern, die fich eifrig um ihn fcharten, Borträge. Die bebraifche Dichtkunft erhielt burch ihn einen bebeutenden Aufschwung, er führte bas Bers-maß ber arabischen Dichtkunft in die hebräische ein. Seine scharfe, tritische Dentweise fouf ihn mehr zum Kritiker, als zum ruhigen Abfaffer von Schriften. So machte er tritische Ausstellungen über Saadjas grammatische und eregetische Arbeiten, die er in einer Schrift "Theschuboth" zusammenstellte.4) Lieft man diese Schrift ber Rritiken von Dunafch, fo wundert man fich über ben harten Ton in denfelben, obwohl er ihn anderwärts hochverehrte.5) Auch gegen das von Menachem ben Serut verfaßte Wörterbuch ber hebräischen Sprache, betitelt: "Machbereth", schrieb er Kritiken und Widerlegungen, die er ebenfalls in eine Schrift "Theschuboth" zusammenfaßte. Diese Schrift ist halb poetisch in geschickten Bersen, halb in Prosa und besteht aus brei Teilen. Der erste ist poetisch und hat 147 Verse, von benen 40 Verfe der Widmung an seinen eblen Gönner Chasbai Ibn Schavrut angehören. Er fpricht in benselben von ben Siegen feines Fürften und Chasbais Berten ber Menschenliebe und feiner Förderung ber Biffenschaft und beren Träger; er fei ein Bater ber Armen, spende reichlich für die Jünger ber Lehre und ber Dichtfunft u. a. m. In ben andern wendet er fich zunächst an ben Berfaffer des genannten Borterbuches, bem er als Entschulbigung feiner Ausstellungen zuruft:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Litteratur über dies Disputation gehören: 1. die in lateinischer Sprache abgefaßten Protokolle der Sizungen zur Disputation, die sich im Eskurial befinden; 2. die Auszüge aus den lateinischen Protokollen, angefertigt von Rodrigo de Custro in seiner Bibliothet I. pag. 206; 8. das Referat über die Disputationen von Bonstrue an die Gemeinde von Gerona, abgebruckt in Schebet Jebucka No. 40; 4. die Berichte in den "Annales de Aragon" von Zarita Tom III. pag. 108 s. 5. Graetz, Geschichte Bb. 7 und 8; Jost, Geschichte II. und III.; Cassel, Lehrbuch der jüdischen Geschichte und Litteratur; Geiger, Das Judentum und seine Geschichte, Vorleungen Bb. 3; ferner Ziegler, Religionsdisputationen; Goitein, Ankläger und Verteidiger bes Talmuds, und S. Back, Die Apologeten. <sup>3</sup>) Richt zu verwechseln mit Adonim ben Tamim, einem ältern Zeitgenossen. <sup>4</sup>) Im Jahre 1855 wurden diese

<sup>&</sup>quot;Theschuboth" mit ben an als Theil II. feiner Kritiken des Bertes wond von Benachem ben Seruk von Philipowsky & Dukes herausgegeben. <sup>4</sup>) Bergl. Note 21, 11 und Pinskers Litute Kabmonioth S. 162,

### Dunafch Ibn Labrat Halebi. — Dunafch Adonim ben Lamim.

"Bir haben die Pflicht, uns gegenseitig zurechtzuweisen nach dem Spruche: "Gieb bem Beisen, und er wird noch weiser". (Spr. Sal. 9, 9). Rur der Unwiffende baffe bie Burechtweisung". Darauf läßt er feine Rrititen nur turz, in Andeutungen, folgen. Es werden 180 Punkte, auf die sich biefelben beziehen. Eine ausführliche Darlegung diefer Ausstellungen und Biberlegungen bilbet ben Inhalt ber in Profa geschriebenen Ginleitung, welche gemiffermaßen die zweite Abteilung biefer Schrift ift. Die britte endlich hat ausführliche Ginzelheiten von Ausstellun= gen gegen dieses Wörterbuch in alphabetarischer Reihenfolge, die sich jedoch nicht mehr vollftändig erhalten zu haben scheinen.) Für die Geschichte der hebräischen Sprachwissenschaft, speziell der Grammatit der hebräischen Sprache, ist aus der Prosachnleitung die Aufstellung eines Programms zur Behandlung des hebräischen Sprachschatzes wichtig, wo die hauptpunkte der hebraischen Grammatik nach bamaliger Zeit angegeben werden. Befonders nennenswert finden wir in feinen Rritiken über Menahems "Machbereth" feine Angabe von drei Burzelbuchflaben in den verschiedenen Wortbildungen der hebräischen Sprache, womit er ein Vor= läufer des spätern Chajug (f. d. A.) wurde; ferner die Sinführung des Bers-maßes, Metrum, aus der arabischen Dichtkunst und endlich die Erklärung und genaue Angabe ber Bedeutung von fcmierigen hehräifchen Ausbrücken burch Gerziehung ähnlicher Ausbrücke im Arabischen nnd Aramäischen und Hinweisung auf beren Bedeutung daselbst. So enthalten diese Kritiken des Dunasch b. Labrat viel treffliches und richtiges, was einer geschichtlichen Weiterentwicklung der hebräischen Sprachforschung nicht abgesprochen werden kann. Aber die barsche Art und Weise der Angriffe und der Widerlegungen wird mit Recht getadelt; es macht fich barin eine gemiffe Mißgunft gegen Menachem und feine Leiftungen Ihm erscheinen bie spanischen Sprachforscher bes gebräischen nicht bemerkbar. vollreif gegenüber benen im Orient. Das Auffinden des Fehlerhaften in ihren Arbeiten galt ihm als Triumph. Die Schüler bes Menachem verteidigten baber ihren Meifter und weisen die Angriffe bes Dunasch b. Labrat als unberechtigt zurück. Gegen diese waren es wieder die Jünger des Dunasch 6. Labrat, die sich ihres Lehrers annahmen und ihn zu schützen suchten. Diese litterarischen Rampfe führten zur tieferen und ernfteren bebräifchen Sprachforschung. Bu bebauern wäre nur die durch diefe Kritiken entstandene Berfahrenheit des Menachems mit feinem ebeln Gönner Chasdai, was ihm viel Ungemach zuführte.2) Wir haben bas Spezielle ber Leiftungen tiefer beiden Sprachforscher in dem Artikel "Grammatik" besprochen und bitten, dieselben bort nachzulesen.

**Bunasch Adonim den Camim**, D'ACTO C C'UC C, Ceb. 900, geft. 960), hervorragender Mann der Wiffenschaft, Jünger des Isaat Israeli (f. d. A.), der sich durch seine wiffenschaftlichen Leistungen rühmlichst bekannt machte. Seine heimat war Frak, er erhielt in Kairwan seine Ausdilbung unter dem schon genannten Isaak Israeli, der ihn in mehrere wiffenschaftliche Fächer, als in die Redizin, Sprachen und Philosophie u. a. m., einführte. So eignete er sich vollständig den Kreis der damals bekannten Wiffensschafter an, über die er mehrere Schriften veröffentlichte. Er schrieb über Astronomie, Medizin und die damals eingesührte indische Rechnungsweise. Sein Geist war so geschärft, daß er die Werte Saadjas zu kritisser unternahm. Er war Leibarzt des Kalisen Ismael Almansar Ibnul Raim, der die Wissenschaft hoch hielt und sie förderte. Seine Stellung bei demselben war so sehr günstig, daß er ihm sein astronomisches Wert widmete. Auf jüdisch-wissenschaftlichem Gebiet versaßte er eine Grammatit

<sup>1</sup>) Dieje Schrift ber Wiberlegungen "Theschuboth" von Menachem gegen Dunasch ift von Philipowsky in London 1855 herausgegeben. <sup>3</sup>) Siehe "Menachem ben Sarut". ber hebräischen Sprache, welche Vergleichungen des Hebräischen mit dem Arabischen enthält. Ferner versaßte er einen Rommentar über das mystische Buch "Sefer Jezira" (s. d. A.) Er stand mit Chasdai Ibn Schaprut (s. d. A.), in brieslichen Verkehr und genoß bei den Arabern eine solche Verehrung, daß sie ihn für einen Moslem hielten, was jedoch nicht der Fall war. Er blieb dem jüdischen Religions= bekenntnis treu und starb als Jude.

Duran. Prophiat,1) auch Profat Duran,2) hebräisch: Jizchat ben Mofe Salevi, יצחק בן משה הלוי, ober turymeg "Ephobi", אפודי הלוי, 3) (geb. um 1350). Von seiner ersten Lebensgeschichte wird berichtet, daß er zur Beit einer im Jahre 1391 in Spanien ausgebrochenen fürchterlichen Judenverfolgung, um fich und bie Seinigen zu retten, mit seinem Freunde David Bonet Boagiora gleich vielen andern Glaubensgenoffen einstweilen zum Chriftentum übertrat. Doch balb befcbloffen beibe nach Balaftina auszuwandern, um als Juben nach bem Glauben ihrer Bäter unbehindert leben zu tonnen. Laut Berabrebung reifte erft Prophiat Duran nach einer Hafenstadt Sübfrankreichs, wo er die Ankunft seines Freundes erwartete. Aber diefen verstand der Apostat Paulus be fanta fo zu überreden, nicht auszuwandern und im Chriftentume zu verbleiben. Er blieb zurud und berichtete in einem Schreiben seinem Freunde Prophiat Duran von ber Unterredung mit Paulus be fanta fo, bie ihn völlig umgestimmt hatte, er verharre weiter in bem angenommenen Hriftlichen Glauben und werbe nicht auswandern. Prophiat Duran war von biefer Rachricht tief erschüttert; er verfaßte barauf als Autwort an feinen zurückgebliebenen Freund eine Schrift in der Form eines Briefes, bie großes Auffehen erregte. Bon Chriften und Juben wurde fie vielfach gelejen, aber von ersteren foredlich migverstanden, sie bielten bieselbe als eine Dotumentierung ber Dogmen ihres Glaubens, auf die fie fich beriefen. Erst später wurde fie auch von den Christen in ihrem mabren Sinne ertannt und als Reperschrift verbrannt. Sie bilbet, wenn man sie aufmerklam lieft, ein Meisterstück von beißender gronie und Satirik. Die Lehren, Dogmen und Beisen bes Christentums werden benen bes Judentums gegenüber gestellt und bei jedem berfelben wiederholt fich bie Mahnung: "Sei nicht wie Deine Bäter, אל תהי כאבותיך, bie ba glaubten u. f. w.", als wenn fein Freund in feinem Abfalle vom Jubentume bestärkt werden follte. Auch auf ben früher abtrünnigen Paulus be fanta fé, ber als geworbener Chrift bas Jubentum und beffen Betenner fürchterlich verläumbete und anklagte, bezog sich ein großer Teil berfelben. Prophiat Duran foll fpater noch eine andere apologetische Schrift verfaßt haben, betitelt: "Relimat Bagojim", בלימת הגרים, 4) Berdienftvoll ift feine Grammatil ber hebräischen Sprache, "Maaffe Sphod" mit ihrer ausführlichen Ginleitung. Die Grammatik besteht aus 32 Rapiteln ; und eine 33 Rapitel ftarte Abhandlung bilbet einen Unhang. Dasfelbe fpricht von ber Urfache ber Benennung "heilige Sprache" als Bezeichnung ber hebraifchen Sprache. Angaben finden fich ferner barin von ber Berschiedenheit ber Aussprache bes Bebräischen bei ben beutschen und fpanischen Juden. Gin brittes Bert von ibm "Choscheb Haephod" ist über Astronomie und Kalenderwesen. Vorstlalich ift ferner sein Rommentar ju bem religionsphilosophischen Berte "More Nebuchim" von Mofes Maimonides. hervorheben wollen wir noch, was er über ben Wert

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe wetter. <sup>1</sup>) So bei Jost, Geschichte bes Jubentums und seine Setten III Sette 100. <sup>3</sup>) Nach seiner Schrift "Maasse Ephob" ober "Choscheb Haephob", siehe wetter unten. <sup>4</sup>) Siehe Frankels Monatschrift IV. S. 328. Hierzu Fürst, Geschichte ber Karäer, S. 161 190 bieje Schrift aus einer ältern apologetischen Schrift bes Franzosen Jatob ben Ruben "geschöpft sein joll.

bes gottesdienstlichen Gesanges in der Synagoge sagt: "Schöner Gesang bringt Bohlgefallen und Verlangen nach dem Höhern hervor, wedt und befestigt die schlummernden Geistesträfte, stärkt das Gedächtnis, fördert das Verständnis und die Andacht".<sup>1</sup>) Endlich nennen wir noch ein Geschichtswert von ihm, wo sämtliche Versolgungen der Juden bis auf seine Zeit zusammengestellt sind.<sup>2</sup>)

Duran, Simon ben Zemach, שמעון בן צמה דורן. Religionsphilosoph, Argt und Rabbiner aus Malloria, Oberrabbiner in Allgier,3) (geb. 1361, geft. 1444). Seine Familie ftammte aus ber Provence und sein Bater Zemach Duran ließ sich gegen die Mitte des 14. Jahrhunderts auf der Infel Mallorka nieder und wohnte in der hauptstadt Palma, wo jein Sohn Simon Duran 1361 geboren wurde. Zemach Duran war mit bem Religionsphilosophen Levi ben Gerson (f. d. A.), verwandt, selbst auch ein Renner bes Talmuds und vertraut mit andern Biffensfächern bes Jubentums. Sein Sohn Zemach ftubierte nächft ber jubischen Biffen= schaft, Medizin, Bhilosophie, Mathematik u. a. m. Zum Lehrer hatte er Bibal Sphraim, ein Jünger bes berühmten Gelehrten Rissim Gerundi und Freund des Isaak ben Scheschet, Oberrabbiner von Allgier. So entwidelte er sich als ein tuchtiger Talmudgelehrter, ein tiefer Religionsphilosoph und febr gesuchter Argt. Auch in ben Religionsschriften bes Chriftentums und des Islams war er beimisch, aus beren Ruftkammer er fich fpäter bie Baffen zur Berteibigung bes Jubentums Die blutige Berfolgung ber Juden 1391 in ben fpanifchen Ländern und bolte. in Mallorka zwang die Familie Durans mit andern vielen angesehenen Juden Mallorka ju verlassen und nach Nordafrita auszuwandern. So tam Simon ben Zemach Duran nach Allgier, ber in der schweren Verfolgung um sein ganzes Vermögen tam, das nicht unbedeutend war. Nach dem Tode des Rabbiners Isaat ben Schescheth in Allgier wurde Simon ben Zemach Duran das Rabbinat übergeben unter ber Bebingung, er burfe fich nicht vom Rönige bestätigen laffen. Der Grund hiervon war wohl, daß seine Borgänger zu felbständig aufgetreten, was Unzufriedenheit hervorgerufen hatte. Er verwaltete diefes Amt über 40 Jahre und da die Arzneikunst nicht viel einbrachte, auch der Stand des Arztes kein geachteter war, sah er sich gezwungen, Honorar für feine rabbinischen Amts-funktionen von der Gemeinde aussetzen zu lassen; es war dies damals völlig ungewöhnlich, die Rabbiner nahmen für ihre Dienste teine Besoldung an. Er war der erfte Rabbiner, ber besoldet wurde. Der Verluft feiner ganzen Babe burch bie Berfolgung in Mallorta ließ ihn zur Erhaltung teinen andern Ausweg finden. Bis ju feinem 84. Lebensjahre (1444), verwaltete er bas Rabbinat. Er machte fich durch Schriftstellerei einen berühmten Namen. Sein hauptwert bilbet die Sammlung feiner Responsen in drei Teilen, Taschbaz, rwar, genannt; welche 1738-39 in Amsterdam erschien. Später schloß sich diesem ein vierter Teil, betitelt: Chut hamschulosch", הווע המשולש, an, eine Gutachtensammlung seines Urenkels Salomo Duran (f. d. A.), (1592—96), sowie eine von Salomo Zeror und eine vierte von Abraham Ibn Towa. Sin anderes bedeutendes Wert von Simon Luran ift das religionsphilosophische "Magen Aboth". Dasselbe hat in Teil II einen vierten Abschnitt von polemischen Ausführungen gegen bas Christentum und den Islam, benannt: "Rescheth we Magen", Bogen und Schild, gebruckt 1785 bis 1790, ohne Angabe des Ortes, wahrscheinlich in Livorno. Die jüdische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In seinem "Maasse Ephod", Vorrebe, Regel 8. <sup>2</sup>) Weiss, Tradition V. S. 206 unten. <sup>3</sup>) Sein Geburtsjahr nenut er selbst in seinem Werke (siehe weiter), sein Todesjahr wird von den Rabbinern in dem Vorwort der ersten Ausgabe der Responsen mit "58 Jahre leit seiner Antunft in Algier", nämlich seit 1391, angegeben.

## 64 Duran, Satomo ben Simon Duran. — Sibefant Jonathan.

Litteratur von Binter und Bünsche III S. 678—81 bringt in deutscher Uebersetzung einige Auszüge von dieser Schrift. Sin anderer Abschnitt ist ein Kommentar zum Mischnatraktat "Aboth", der ebenfalls in Leipzig 1855 gedruckt erschien. Ju diesen Schriften haben wir auch seinen Kommentar zum Buche Hiob zu nennen. Im ganzen zählt er selbst 14 Schriften, die er versaßte.") Ueber seine schriftstellerische Thätigkeit als Apologet und Polemiker verweisen wir auf den Artikel "Apologetik". Nach seinem Tobe folgte ihm sein Sohn Salomo Duran in sein Rabbinat und nach diesem verwaltete sein Snkel Simon Duran das Rabbinat in Allgier. Noch gegen das Ende des 18. Jahrhunderts eristierten Glieder der Framilie Duran.<sup>2</sup>)

Burau, Salomo ben Simon Buran, אלמה בן שמעון דורן, (1400–1467), Rabbiner in Allgier, Amtsnachfolger feines Baters Simon ben Bemach Duran, hervorragender Talmudift, ber auch in andern Wiffensfächern beimisch war. 916 Rabbiner schloß er sich denen an, welche gegen die Angaben und Lehren der Rabbalisten (f. Rabbala), mit ihrer Verdunkelung und Entstellung des Judentums burch Berbreitung eines Bunberglaubens mit ihren Berten ber jogenannten prattijden Rabbala, קבלה מעשיות, tämpften. Er bemühte fich für eine vernunftgemäße Auffaffung der judischen Religion. Bedeutendes leiftete er in feiner apologetifden Schrift: "Brief bes Aflichtlampfes", אגרת מלחמת חובה, ) gegen bie Angriffe auf das Judentum durch den Apostaten (s. b. A.), Geronimo be fanta fe, in ber er beffen verläumderifche Lügen "ber Talmub lehre Unteufchheit", burch Anführung einer Menge Bitate aus dem talmudischen Schrifttume, die das Begenteil aussagen, gründlich zurudweift. Das Gefet ber Reulchheit, fuhrte er aus, habe bei ben nach talmubischen Lehren und Gefeten lebenden Suben folch tiefe Burgeln, daß fie mit Fingern auf den hinweisen, ber bie von den Reufchheitsgesethen bestimmten Schranken überschreitet, ein Gegensatz biervon ließe fich bei ben Bekennern des Christentums nachweisen. Auch von ihm ift eine bedeutende Gutachtenfammlnng in Livorno 1782 erschienen. In berfelben fund mehrere Gutachten, als Nr. 620, 628, 630 u. a. m. in arabischer Sprache, bald halb, bald ganz abgefaßt. Das Gutachten Nr. 259 bafelbft, ift ein Brief in aramaischer Sprache an Natan Nayar. Gegen bie Rabbaliften ift bas Gutachten Nr. 189. Er hinterließ zwei fehr gelehrte Sohne "Bemach und Sinton", von benen ebenfalls in Livorno 1782 eine Gutachtenfammlung, beittelt: "Jachin und Boas", erschien. Religionsphilosophische Abhandlungen enthalten die Nr. 134 in Teil I. gegen Mofes Maimonibes (f. b. A.), und Nr. 135 bafelbft, er bespricht ba bas Buch "Burath Haolam", צורת העולם, von Sizchat Ibn Latif.

# E.

Eideschütz Jonathan, ריונתן אייבשיץ. Echarffinniger Talmudgelehrter, berühmter Rabbiner, zulett Oberrabbiner der Gemeinden Altona, Hamburg und Bandsbeck, Abkömmling einer angeschenen Familie,<sup>4</sup>) (geboren in Kratau 1690,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dies am Schluffe bes zweiten Teiles feiner Responsen. <sup>3</sup>) Bergl. Steinschneider, Ratalog Bodel, S. 2305—10. <sup>3</sup>) Bergl. Kerom Chemed IX., Senior Sachs. Diese Schrift wurde in einem Sammelwert, ארכת הובר, mit der apologetischen Schrift und p, "Bogen und Schilb", in Livorno 1785 gebruckt. <sup>4</sup>) Der Bater seiner Mutter war ber berühmte Rabbiner Loew Junz, gest. 1682; auch der gelehrte Rabbiner Meter Schiff (1663), gehörte zu seinen Ahnen, ebenso ber berühmte Rabbiner Nathan Spiro u. a. m.

gestorben in Hamburg 1764). Sein Bater war Rabbiner in Eibeschütz, einer tleinen Stadt in Mähren, der ihm jedoch früh starb, sodaß Fremde seine Er-ziehung und Heranbildung besorgen mußten. Bibel und Talmud waren die Wissensstächer, in die er eingesührt wurde und die bald sein eifriges Studium bildeten. Die Natur hatte ihn mit vorzüglichen Geistesgaben ausgerüftet, er befaß einen foarfen Verfland, fonelle Auffaffung und ein mundervolles Gebächtnis, Fähigkeiten, die ihn zu einem tüchtigen Gelehrten entwickeln halfen. Durch Selbststudium in profanen Schriften erwarb er fich bald auch weltliche Renntniffe, beren er fich fpäter mit einem gewiffen Selbstbehagen rühmte. 1) Das hauptgebiet feiner Studien blieb der Talmud und die judischen Gesetscodices, in denen er fast sämtliche Rabbiner feiner Zeit überflügelte. Auch kabbalistische Studien (siehe Rabbala), zogen ihn mächtig an, die ihn mit der Afterlehre des Sabbatianismus befannt machten,?) was ihn später in viele Kämpfe verwickelte.3) 3m Alter von 21 Jahren (1711), treffen wir ihn in Prag, wo er bald einem Lehrhause vor= ftand. Eine Schar von talmubbefliffenen Jünglingen fammelte fich um ihn und bewunderte feine scharffinnige Erklärung schwieriger Talmubstellen; man brängte fich zu seinen Vorträgen. Der berühmte David Oppenheim war damals Ober= rabbiner von Prag.4) Jonathan Eibeschütz geriet in Zerwürfnis mit ihm, er überhob sich und verursache ihm manchen Nerger. Sein anderer unrühmlicher Schritt war die geheime Annäherung an die sabbatianischen Schwärmereien und deren mystischen Lehren. Der fabbatianische Sendbote Chajon, 5) ber Desterreich und Deutschland bereiste, predigte in Prag und fand ba ein ihm wohlwollendes **Publitum**, auch die Rabbiner und andere Talmudisten fühlten sich von ihm wie bezaubert, zu denen auch der Sohn des Oberradbiners David Oppenheims, Namens Joseph Oppenheim, gehörte. Jonathan Sideschütz besuchte die Vorträge und wurde für den Sabbatianismus gewonnen. So treffen wir ihn bald im geheimen Berkehr mit den Sabbatianern in Bodolien, auch mit Loebele Profinit u. a. m., was jedoch bald verraten wurde. Im Jahre 1725 wurde Jonathan Eibeschütz von einem in Mannheim abgehaltenen Rabbinergericht mit Loebele Proßnitz u. a. m. des Sabbatianismus angeklagt, worauf man in Frankfurt a. M. über sie ben Bann aussprach. Jonathan Eibeschütz sah sich sobann mit andern Gelehrten genötigt, öffentlich zu erklären und zu Prototoll zu geben, er und die andern sagen sich von jenen Sektierern los, sowie von jedem, der speziell zur sabbatianischen Sette gehöre, worauf fie felbst ben Bann über fie aussprachen. Mit biefer feier= lichen Erklärung beruhigten sich vorläusig die bamals fehr wachsamen Rabbiner.6) Aber nach einem Zeitraume von 25 Jahren, als Jonathan Gibeschütz als Ober= rabbiner ber drei Gemeinden in Hamburg amtierte, wiederholte sich diese Anschuldigung des Sabbatianismus gegen ihn in viel ftärkerer Gestalt.7) Das Dritte, von ber Beit feines Aufenthalts in Brag, von dem wir bier fprechen, betrifft feinen Bertehr mit ben Spigen des Jefuitenorbens, die er besuchte und mit ihnen oft dis= putierte. Er icheute es nicht, auch den jefuitischen Bischof haffelbauer zu besuchen, der auf hebräische ungensierte Bucher ber Juden eine Sagd veranstaltete und fie bei vorgenommener Haussuchung konfiszierte. Von ihm erwarb er später ein Privilegium zum Druct des Talmuds und der Gebetbucher, wobei er fich verpflichten mußte, fämtliche Stellen in demfelben, die fich etwa auf bas Chriftentum beziehen, wegzulaffen. Die bischöfliche Benfurbehörde erteilte ihm dieje Druckerlaubnis. In

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vergleiche Graetz, Geschichte Band 10, Seite 685, Anmertung 2. <sup>9</sup>) Vergl. hierzu den Artikel "Sabbatianer" in Supplement 4 bieser Realencyclopädie. <sup>3</sup>) Siehe weiter. <sup>4</sup>) Siehe ben Artikel. <sup>5</sup>) Siehe über ihn Supplement 4, S. 123—25 dieser Realencyclopädie. <sup>5</sup>) Vergleiche Jost III, S. 401. <sup>1</sup>) Siehe weiter.

ben Jahren 1728-1739 ließ er barauf, laut Berpflichtung, den Druck diefer Bucher, unter Verftummlung ber Texte, ausführen. Dan beschulbigte ibn, er hätte dies nur des Gelbvorteils wegen gethan, ba bie Juden barauf die zensierten Bucher tauften. Gegen diefe Benfurverstümmlung bes jubischen Schrifttums erhoben sich Stimmen in der jüdischen Gemeinde in Frankfurt a. M., man spricht auch von Moses Chagis u. a. m., die vom Raiser in Wien ein Verbot zum Beiterbrud erwirkten. 1) Jonathan fühlte sich darauf nicht mehr wohl in Prag und fehnte fich weg. In Diet follte bas valante Rabbinat wieder befest werben, Jonathan melbete fich babin und mare auf die Empfehlung feines Freundes Rehemias Reischer gewählt worden. Da erschien bie greise Bitwe des verstorbenen Metzer Rabbiners und beschwor den Vorftand, nicht diefen Retzer, Mumar, ju wählen, nicht ihrem Manne im Grabe diefe Schande anzuthun. Die Wahl des Sibeschütz tam barauf nicht zur Ausführung. Seine frühere Annäherung an den Sabbatianismus war noch nicht vergeffen und schadete ihm jest. Der in Det angestellte Rabbiner war Josua Falt, ber jedoch balb in Frantfurt a. D. zum Rabbiner gewählt wurde und die Babl annahm. Abermals versuchte Reischer feinen verehrten Freund Eibeschütz für bas wieber vatante Metzer Rabbinat vor= zuschlagen. Er setteres diesmal burch. Jonathan wurde im Jahre 1740 zum Rabbiner in Metz gewählt. Es brach der schlefische Krieg aus. Die Preußen und Franzosen besetten Prag. Jonathan war unvorsichtig, suchte ben Obersten der französischen Besazung auf, um ihn über seine Abreise nach Metz zu sprechen. Das wurde von ber öfterreichischen Behörde als ein Berrat angesehen. Gleich nach Abzug ber Franzosen stellte man eine Untersuchung gegen ihn an, worauf feine Sabe tonfisziert wurde. Mit feiner Familie reifte er nun nach erhaltener Anweisung nach Metz ab. Die Wiederbetretung ber öfterreichischen Lande wurde ihm verboten. In Met jedoch fühlte er fich nicht behaglich, auch fein Freund Reischer, ber ihn nach Det brachte, agitierte gegen ihn. Er bemuhte fich nun um Erlangung des Rabbinats ber drei Gemeinden Altona, hamburg und Bandsbeck, was ihm auch gelang. Im Jahre 1750 war Gibeschütz Rabbiner baselbst. Seine Predigten, Deraschoth, rissen die Zuhörer hin, auch die talmudischen Vorträge bewunderte man wegen ihrer icharffinnigen Aufhellung talmubifcher Stellen. Bierzu tam noch feine Austeilung von Amuletten, קמיעות, an Rrante und fcmangere Frauen, die ihn zu einem Heiligen erhoben. Auch die von ihm erschienenen Schriften "Rrethi und Plethi" zum Joredea, und "Urim und Thumim" zum Choschen Mischpat machten ihn zum größten Talmubgelehrten feiner Beit. So hatte er in hannburg gludliche Jahre verleben können, aber ber tabbalistische Sput, ber fich um ihn verbreitete, erwedte bald Gegner, bie ihn mit einem gewiffen Argwohn beobachteten und Rritit gegen fein mystisches Treiben zu üben begannen. Es war ber in Altona wohnende, frühere Rabbiner in Emben, Jatob girfchel, auch Jatob Emben genannt, Sohn des Chacham Zevi, Rabbiners der deutsch-jüdischen Gemeinde zu Amsterdam, der sich nun an die Spitze der Gegner Gibelschütz's Diefe Rämpfe gegen Gibeschutz und beren Ausgang haben wir in dem ftellte. Artikel "Emden Jakob" ausführlich geschildert, auf den wir hier, um nicht zu wiederholen, verweisen. Von feinen Rindern war es sein Sohn Wolf, ber ihm viel Rummer und Aergernis verursachte. Er unterhielt Berbindungen mit den Frankisten und beren haupt Salomon Schor Bolomski. Bir feben ihn noch später, als er in Dresben wohnte, in Verbindung mit den Frankisten in Offenbach.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergleiche barüber bie Notizen bei Grastz Geschichte, Band 10, Sette 390, An= merkung 1.

Das weckte von neuem den Verdacht eines geheimen Sabbatianismus im Hause feines Baters. Mehreres siehe: Emden Jakob. Jonathan Sibeschütz starb im Jahre 1764 und wurde ehrenvoll bestattet und sehr betrauert.

## Eleasar Kalir, fiehe: Kalir Eleasar.

Elia Baschiatzi, vollftändig: Elia ben Mofe Baschiati, (1420-1491). Bedeutender Gelehrter, Raräer, Abkömmling einer vornehmen, gelehrten Familie, geboren in Adrianopel, wo fein Bater Mofe und fein Großvater Menachem, Saupter ber taräischen Gemeinde bafelbft maren, bie mehrere Erleichterungen in ben ftrengen Sabbathgesethen ber Raräer einführten, gegen welche viele Raräer protestierten. Gegen die baburch entstandenen Spaltungen ber Raräer verfaßte er später ein höchft bedeutsames Wert, betitelt : "Abereth Eliachu", ber Mantel Eliahus, in welchem er den Nachweis führte, daß cs ben Gelehrten gestattet fei, von ben Bestimmungen der Vorgänger abzuweichen. In Konstantinopel wurde er unter Mordechin Rontin auch in profanen Biffenschaften als in ber Mathematiku. a. m. ausgebildet. So treffen wir ihn im Jahre 1460 als Chacham ber karäischen Gemeinde baselbst, wo schon sein Bater und Großvater in dieser Stellung gewirkt hatten. Das Sauptziel feiner Amtsthätigkeit daselbst war, burch Schrift, Bort und That die inneren Spaltungen und Parteien zu befeitigen und eine Berföhnung bei ihnen herbeizuführen. Zu diefem Zwecke schrieb er das schon genannte verdienst= volle Wert "Abereth Eliahu", woran er bis zu seinem Tode gearbeitet hat, das jedoch erst sein Schüler und Schwestermann Kaleb Sfendipulo vollendete. 1835 wurde dasselbe in Roslow gebruckt. Diefer Ausgabe waren brei Sendschreiben vorgedruckt und ein Schreiben des Inhalts "Chalukath hakaraim", Geschicke und Gründe der karäischen Spaltung. Das Werk felbst hat 14 Abschnitte, von diesen behandelt Abschnitt 1. das Ralenderwesen in 42 Rapiteln; 2. die Sabbathgesete in 32 Rapiteln; 3. das Paffahfest in 10 Rapiteln; 4. das Wochenfest in 10 Rapiteln; 5. bas Posaunenfest, neujahr, in 2 Rapiteln; 6. bas Berföhnungsfest in 4 Rapiteln; 7. das Laubhüttenfest in 5 Rapiteln; 8. das Gebet, bestehend aus brei Teilen; 9. die Tierschlachtung in 27 Rapiteln; 10. die Reinheitsgesetze in 23 Kapiteln; 11. die Cheverbotsgesete in 7 Rapiteln; 12. das Cherecht in 16 Rapiteln; 13. die Beschneidung in 5 Rapiteln; 14. die Trauergesethe in zwei Teilen von 4 und 5 Rapiteln.

Elia Levita, auch Elia Bachur, בחור, אליהו בחור, <sup>1</sup>) vollftändig: Elia ben Afcher Halevi Afchkanasi, אליהו בן אישר הלוי אישכנזי, Bedeutender hebräischer Sprachsorscher, ein Deutscher, ber 1469 in Neustadt an der Alisch bei Nürnberg geboren wurde und 1559 in Venedig starb. Von seiner Erziehung und Bildung, sowie von seiner Jugendgeschichte wissen wir nur, daß er sich mit hebräischen grammatischen Etudien beschäftigte und sich um die Renntnisse bes jüdischen Schrifttums bemühte, was ihm auch, wie seine spätern Schriften bezeugen, in reichlichem Maße gelang. Ariegerische Unruhen, die ihn um seine ganze Habe brachten, nötigten ihn mit feiner Familie auszuwandern. Er begab sich nach Italien, wo er 1504 erst in Padua verblieb. Er lehrte daselbst hebräische Grammatist und kommentierte die grammatische Schrift des Moses Rimchi (s. M.), betitelt: "Mehalech Schebile hadaath", die 1508 in Pesaro und 1546 in Venebig gedruckt wurde.<sup>2</sup>) Wieder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So wurde er nach seinem grammatischen Werle "Habachur" (s. weiter), genannt, boch er selbst unterschrieb sich in seinen Schriften אליהו אשכנוי אליהו בר אשר הלוי ständig אליהו בר אשר הלוי bebastian Münster hat diese Schrift lateinisch überset, Basel 1525.

waren es friegerische Unruhen, in welchen sein erspartes Bermögen ben Blünderern in die Hände fiel; er reiste von da nach Benedig, wo er seine Frau und Familie ließ, und kam nach Rom. Dort hatte er das Glud, daß ihn der damalige Orbensgeneral und spätere Rarbinal Saibio Biterbo in fein Saus nahm und für feinen Unterhalt forgte. Dafür ließ er fich von ihm im hebräifchen unterrichten, er wollte selbst die tabbalistischen Bücher, die hebräisch abgesaßt waren, lesen. Für ihn kopierte er später (1516), die kabbalistischen Schriften, nämlich das Buch Rafiel und bas von ber Beisheit ber Seele, הכמת הנפש, ebenso einen Rommentar zum Jezirabuch, כופר יצירה, 3ehn Jahre verweilte er in dem Saufe feines Gönners. Den Franzistaner Galatinus foll er bei ber Abfaffung ber Schrift: "Von den Geheimniffen der tatholischen Wahrheiten", (gebruckt 1518) geholfen haben. Die Mysterien wurden in berfelben durch Zitate aus Talmub, Kabbala und Sohar bestätigt. Er war ferner der Lehrer des Baulus Fagius, Sebaftian Münfter, Georg de Selve, Bischof von Lavour u. a. m. Auf Bunfch feines Gönners Egibio Biterbo bearbeitete er auch verschiedene Teile ber hebraifchen Grammatik, wobei er den Schriften ber Rimchiden folgte. Biterbo felbst unterrichtete ihn im Griechischen und andern Wissenschaften. In Mußestunden arbeitete nun Levita an feiner grammatischen Schrift "Habachur", die er ihm nach ihrer Vollendung widmete. Ferner verfaßte derselbe das Buch "Hartaba", über die formas mixtas und eine Schrift "Grammatische Regeln in Versen", betitelt: "Pirke Schira".2) Politische Unruhen in Rom zwangen ihn, bas liebgewonnene haus seines Freundes nach zehnjährigem Aufenthalt zu verlassen, er reifte nach Benedig zurud, woselbft er seine Frau zurudgelassen hatte, und arbeitete ba fein größeres Wert über die Maffora, nämlich "Mafforeth Samfora", aus. In der britten Vorrede daselbst wies er die Jugend ber hebräischen Vokalzeichen nach, gegen die bisherige Angabe von dem Alter berfelben. Ueber die Accente fcbrieb er eine Schrift, betitelt: "Tub Taam". Von ba verlegte er auf Veranlaffung des Paulus Fagius feinen Sit nach Isni bei 111m, wo er Korrektor in der Buchdruckerei war und in den Mußestunden sein Werk "Tischbi", das Erklärungen von 712 rabbinifchen Wörtern enthält und fein größeres Wörterbuch "Metugeman" ju dem Targumim anfertigte. Eine deutsche Uebersetzung ber Pfalmen verfaßte er noch in Benedig nach feiner Rückkehr babin. Auch eine beutsche Uebersetzung des Pentateuchs und der 5 Megilloth verfaßte er dafelbft. Eine andere Schrift über die Abkürzungen im hebräischen Schrifttume, betitelt: "Schibre Luchoth", wurde von ihm 1538 gebrudt. Ein größeres Wert über bie Maffora, כפר הוכרונות, blieb un= gedruckt und befindet sich in der Bibliothet in Paris. So hat Elia Levita das Berdienst, die Leiftungen der judischen Gelehrten in der hebräischen Sprachforschung den christlichen Gelehrten übermittelt und zum Teil auch bie Lehren ber Rabbala ihnen zugeführt zu haben. Für die Biffenschaft im allgemeinen war feine Entbedung wichtig, daß die Zeichen der Bokale und der Accente den Lehrern im talmubifchen Schrifttum noch unbefannt gewesen, fie gehören ber nach= talmudischen Zeit an. Nicht unerwähnt wollen wir noch lassen, daß Franz I., König von Frankreich, ihm den ehrenvollen Antrag machte, an der Universität in Baris einen Lehrstuhl für das Hebräische anzunehmen. Er lehnte jedoch bescheiden biefen Ghrenantrag ab aus dem Grunde, er tonne sich nicht in einer Stadt wohl fühlen, wo ben Juden der ständige Aufenthalt verboten ift.3) Roch haben wir



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe hierzu Orient Litteraturbl. 1849 c. 78 und die Artikel "Jeziraduch" und "Rabbala". <sup>3</sup>) Das grammatische Wert "Habachur" wurde mit einer lateinischen Uebersezung von Sebastian Münster und mit einer Anmerkung in Basel 1525 und in Jum 1542 gedruckt. Die Schrift "Harkaba" wurde in Venedig 1546 und die kleinere Schrift "Pirke Cita" in Pisaro 1527 und in Verona 1546 gedruckt. <sup>3</sup>) Siehe die Einleitung zu Levitas "Tische".

einen in hebräischer Sprache abgesaßten Brief zu nennen, der an Prosesson Sebastian Münster in Basel gerichtet ist und unsere Ausmerksamkeit besonders anregt. Derselbe wurde in neuester Zeit von dem Rabbiner Dr. Morih Perih 1894 in Breslau bei Schottländer mit einer Einleitung, deutscher Uebersehung und gelehrten Anmerkungen herausgegeben und verdient gelesen zu werden.<sup>1</sup>)

Emden Jakob, יעקב עמדין, beutlicher Jatob Sohn des Bevi Afchtenafi, יעקב בן צבי אשכנוי, abgetürzt יעבץ, (geb. 1698, geft. 1776). Berühmter Ge= lebrter, ein Mann von feltenem biedern Charakter, Sohn bes berühmten Rabbiners Chacham Bevi Afchtenafi, ber mehrere Sahre bas Rabbinat ber beutsch=israelitischen Bemeinde in Amsterbam verwaltete. Gein Beiname "Emben" ift ber Stadt feiner ipätern Thätigkeit als Rabbiner entnommen. Ausgerüftet mit ungewöhnlich großen Geistesgaben erwarb er fich fehr früh nicht blos Renntniffe in Bibel und Talmub, sondern auch in profanen Wissensfächern, ebenso bemühte er sich in der Kabbala (f. den A.), heimisch zu werden. Im Jahre 1715 war er ein Lalmud= jünger des berühmten Rabbiners Mardechai in Ungarisch-Brod und 1716 verheiratete er sich daselbst mit bessen Tochter Rabel, worauf er nach bamaliger Sitte noch mehrere Jahre im Hause seines Schwiegervaters verblieb. Von Amsterdam, wohin er sich später begab, wurde er als Rabbiner nach Emden berufen. Aber schon 1731, nach kaum fünfjähriger Amtsthätigkeit gab er dieses Amt auf, teils wegen Kränklichkeit, teils aus Unbehagen, er sehnte sich nach Unabhängigkeit. Er siedelte nach Altona über, wo er vom König von Dänemark ein Privilegium zur Anlegung einer Buchdruckerei erhielt. In feinem haufe hatte er eine eigene Synagoge, die von feinen Freunden besucht wurde. So bildete er in Altona innerhalb der jüdischen Gemeinde eine eigne Gemeinde und lebte einfam und abgeschloffen mit den Seinigen. Mehrere ihm angebotene Rabbinate lehnte er ab, man bewunderte feine Bescheidenheit und Uneigennützigkeit. Bei der Wiederbesetzung des Rabbinats der drei Gemeinden Hamburg, Altona und Bandsbeck brängten ihn seine Freunde, sich um diesen Birkungskreis zu bewerben, aber er erklärte ihnen, er werbe bie auf ihn fallende Wahl nicht annehmen. Da wurde Jonathan Eibeschütz (f. d. A.), der Rabbiner in Det war, gewählt. Der= felbe bemühte fich, den gelehrten Jatob Emden für fich zu gewinnen, er lobte ihn öffentlich in feinen Vorträgen und wollte für den Absatz feiner Bücher forgen. Aber Jakob Emden war nicht käuflich, das ließ fein fester und biederer Charakter nicht zu. Aber Emben war von einer gemiffen Regerriecherei nicht frei. Er hielt fich, gleich feinem Bater, berufen, gegen jede Anklage des Sabbatianismus das Richteramt zu führen. An Jonathan Gibeschütz haftete icon aus früherer Beit, da er noch in Prag Rabbiner war, ber Verbacht des Sabbatianismus. In hamburg und Altona verteilte er Amulette (Rameoth) an schwangere Frauen. Diefe für Talismane, Geisterbanner, gehaltenen Amulette wurden von Jakob Emden geöffnet, der die Inschrift derselben, so sehr auch ihre Börter und Buch= ftaben fünfilich umstellt waren, herausbefam; fie lautete deutsch: "Gott Israels, der bu in der Zierde beiner Macht weilft, sende durch bas Verbienst beines Rnechtes Sabbati Zevi Heilung für diefe Frau, auf daß dein Name und der Name Sabbati Zevi in der Welt geheiligt werde." Jonathan stellt diese Angabe des Inhalts in Abrede, auch der Vorstand der Gemeinden erklärte sich für ihn und verbot Jakob

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jur Litteratur über Elia Ledita nennen wir: die Biographie des Ledita von Bunderbar im Orient, Litteraturblatt von 1848, Nr. 4 und 6; ferner die gründliche Biographie von dem Gelehrten Salomon Buber in Lemberg, Leipzig 1856; endlich die von Tr. J. Leoy, Elia Ledita und seine Leistungen als Grammatiker, Breslau 1888.

Emben unter verschiedenen Drohungen bie weitere Verbreitung des angegebenen Inhalts. Jatob Emben ließ fich jedoch nicht abschrecken, er erklärte in feiner Synagoge, daß er ben Schreiber ber Amulette für einen Sabbatianer halte, ber ben Bann verdiene, aber er wolle nicht ben Oberrabbiner als den Abfaffer berfelben halten, boch habe er bie Pflicht, fich von biefem Berbachte zu reinigen.1) Diese Erklärung rief eine Erbitterung auf ber andern Seite hervor, ber Borftand verbot bei Strafe bes Bannes Embens Synagoge ferner zu betreten, auch in feiner Druderei durfe nichts gebrudt werben. Auch Eibeschutz erflarte öffentlich in der Synagoge unter Eidesversicherung, daß er nicht bem Sabbatianismus anhange, es moge sonft Schwefel und Feuer vom Himmel auf ihn berabftürzen. Mit Berwünschungen gegen bie Sabbatianer fprach er ben Bann über bie aus, die ihn verläumden. Der Vorstand ließ darauf Jakob Emden die Weisung zukommen, Altona zu verlassen, was dieser unter Berufung auf das ihm vom Könige verliehene Privilegium zurückwies. Indeffen liefen aus Met von den Gelehrten Samuel Heilmann und Nehemias Reischer zu Gunsten Emdens Butachten ein, die den Berdacht gegen Gibeschutz verstärkten. Auch innerhalb ber drei Gemeinden erhoben fich Stimmen für Jatob Emben, aber biefer fühlte fich in Altona nicht mehr ficher und begab fich nach Amsterdam. Indeffen blieb auch Eibeschütz nicht unthätig, er fcrieb an feine früheren Schüler und Freunde, bie Rabbinate in Deutschland, Ungarn, Polen und Stalien betleideten und forderte fie auf, fich feiner anzunehmen, ihre Erklärung über ben Inhalt ber verdächtigen Amulette abzugeben.2) Man erzählte, daß zur Sicherung ber Sache Gibeschut große Gelbsummen über Rönigsberg und Breslau zur Berteilung an die Rabbiner geschidt wurden. So tam es, daß sich die Gemeinden in Mähren Profinit, Nikolsburg u. a. m. mit ihren Rabbinern, ebenso einige Gemeinden in Ungarn und Bolen, Pregburg und Rratau an ihrer Spige, fich für Gibeschutz erklärten; auch zwei Rabbaliften, Elia Olianow und Samuel Effiogan, an bie fich Eibeschut gewandt hatte, gewann er für sich, sie erklärten, daß die Amulette von Sibe-schütz nichts Regerisches enthalten. Letzterer hatte früher bem oben genannten Gelehrten Samuel Heilmann die Amulette als ketzerisch angegeben.3) Bald er-hoben sich auch gegen sie gewichtige Stimmen, nämlich die vom Rabbiner Falt in Frankfurt a. M., Loeb Heschel, Heilmann in Metz, bie Eibeschütz aufforderten, sich über die verdächtigen Amulette zu verteidigen. Jonathan erwiderte nichts. Bald trat auch ein Mann, Baruch Iwan, aus Bolen für die Gegner Eibeschütz's auf, der Faktor des fächlischen Ministers, der die Absesung des Lubliner Rabbiners bewirkte. Der Kampf gewann immer größere Ausdehnung, sodas auch in den Sitzungen der Synode der Bierländergemeinden Polens die Parteien gegen einander sich den Bann zuschleuberten.4) Die Gegner bes Eibeschutz in Deutschland erließen die Erklärung, daß der Schreiber diefer sabbatianischen Umulette gebannt und von Israels Gemeinschaft abgesondert wirden muffe. Der Name Jonathan Eibeschütz wurde nicht erwähnt. Dieser milden Entscheidung traten auch andere bedeutende Rabbiner, als bie von Benedig in Italien bei, bie M. Ch. Luzzato gebannt hatten. Diefe Entscheidung wurde 1752 bem Borstande der drei Gemeinden zugesandt mit der Aufforderung, Jonathan Sibeschütz habe sich im Laufe von 2 Monaten vor einem rabbinischen Schiedsgerichte von dem Verdachte der Abfaffung ber Amulette zu reinigen, sonft werbe sein name

Bergleiche bie Schrift "Minchath Renaoth" von Jakob Emben Seite 4; ebenso sein Buch התאבקות, Seite 1. <sup>3</sup>) Vergleiche bie Schrift "Luchoth Ebuth" Seite 43—44.
 Bergleiche "Luchoth Ebuth" S. 12 und "Sephat Emeth" S. 40 a. <sup>4</sup>) Siehe bie Schrift "Ebuth Bejakob" S. 59 a.

öffentlich gebrandmarkt werden. Auch diese Aufforderung konnte wieder keinen entscheidenden Erfolg nehmen. Es zogen sich von diesem entschiedenen Borgehen mehrere Rabbiner zurück. So die Rabbiner von Benedig, ebenso der Rabbiner von Amfterbam; ber Rabbiner von Ronftantinopel ertlärte fich fogar für Gibefdut und ein Sendbote aus Jerufalem, Abraham Israel, erlaubte sich, den Bann über die Gegner Jonathans auszusprechen. So blieb die Sache unentschieden. Es blieb nichts anderes übrig als die Hilfe ber weltlichen Macht anzurufen. So wendeten fie fich an den König von Dänemart, Friedrich V. Bon da erfolgte bald die Entscheidung. 3m Juni 1752 erhielt Jakob Emden die Erlaubnis, nach Altona zurudzutehren, von feiner Synagoge und feiner Druderei wieber beliebigen Gebrauch zu machen, bagegen wurde Sonathan Sibeschütz feines Amtes enthoben mit der Aufforderung, fich über die verdächtigen Amulette zu rechtfertigen und über bie ihm vorgelegten 15 Fragen fich zu äußern. Auch in Polen erhoben fich jest Stimmen gegen Gibeschutz; ebenso forderte Jechestel Lanbau Gibeschutz auf, bie ihm zugeschriebenen Amulette zu verdammen und so jeden Verdacht von sich abzumälgen. 1) Gibeschütz konnte jedoch biesem Anfinnen nicht nachkommen, ba er biefe Amulette als von ihm geschrieben vorher anerkannte. Es blieb nur noch eine Rettung für ihn übrig, sich an feinen frühern Junger zu wenden, der getauft ben Ramen Rarl Anton führte und in helmstädt Lektor ber bebraischen Sprache war. Eibeschutz suchte ihn auf und ließ sich von ihm eine Schutzschrift ausarbeiten. In derfelben führte er unter anderm aus, daß ber Sabbatianismus aus der Mitte ber Judenheit geschwunden fei, bie Amulette feien harmlos, bie gedeutelt wurden. Die Coupfdrift überreichte man bem Rönige, bem fie gewihmet war, und fie verfehlte nicht, bei ihm einen guten Ginbrud zu machen. Der Rönig verbot bie Streitigkeit fortzuseben, Gibeschut wurde wieber in fein Amt als Rabbiner eingesetzt, er leistete bem Könige ben Gid ber Treue. Doch vermochte dieser Machtspruch die Gegner nicht zu beruhigen, ihre Zahl vergrößerte sich noch. Sie baten in einem nochmaligen Gesuch an den Rönig um Revision des Prozesses. Da erklärte Sibeschütz im Jahre 1753 auf Anraten des Vorstandes in Altona sich dem Ausspruche eines Schiedsgerichts zu fügen. Aber die Wahl des Schieds= gerichts kam nicht zu Stande. Da sollte die vierländer Synode in Polen die Angelegenheit schlichten. Ende Oftober 1753 verhandelte diefelbe barüber, die Sache Eibeschütz trug den Sieg davon und die gegnerischen Schriften wurden verbrannt. Nehnlich lautete die Verordnung des Krakauer Rabbinats. Indeffen ordnete auch der Rönig bie erbetene Revision des Prozesses an. Von Professionen ber Theologie wurden im Jahre 1755 Gutachten über die fraglichen Amuletten eingefordert. Auch Gibeschutz arbeitete und veröffentlichte zur Rechtfertigung eine Sousschrift aus. Entscheidend in diefer Angelegenheit war eine Schrift von bem Professor und Paftor David Friedrich Mergerlin 1756; er behauptete in berfelben, daß die fragliche Inschrift der Amulette sich auf Jefus beziehe, Eibeschütz sei im herzen ein Chrift, nur wage er nicht feinen chriftlichen Glauben zu betennen. Zulett forderte er den König von Dänemart auf, Sibeschütz zu schützen, anderseits ermahnte er Sibeschütz, die Maste fallen zu lassen und sich offen zum Christentum ju betennen. Gibeschütz ermiderte nichts. Aber ber Rönig betretierte, ihn wieder in fein Rabbineramt einzuseten und befahl der Gemeinde Altona ihm Gehorfam zu leisten. Mitte Dezember 1756 geschah feierlich feine Wiedereinsetzung als Rabbiner. Allmählich beruhigten sich auch die Gemüter. Im Jahre 1776 starb au leiften. Jatob Emben, er überlebte feinen Gegner Gibefcut, ber 1764 gestorben mar, um

<sup>1)</sup> Siehe Note 7 in Graotz, Geschichte Band 10.

12 Jahre. Von feinen verdienstvollen Schriften nennen wir als besonders wichtig, bie gegen die Echtheit des Sohar, betitelt: "Mipachat Sepharim", ספרים מספרים. Mehreres siehe: "Eibeschütz Jonathan", auch "Sohar" und "Rabbala."

Exilarch, ראש גולה, aramaijo גרותא ללותא, Gtaatlio anertanntes Ober= haupt famtlicher Juden in ben Euphrat=Ländereien, das fich gleich ben andern Bafallen bes Reiches unter den persischen Rönigen und fpäter der moslemitischen Berrichaft ber Ralifen baselbst besonderer Borrechte mit geringen Unterbrechungen erfreute und als folcher entsprechende Burde und Achtung genoß. Er trug einen Ornat, fuhr in golbenem Bagen und wurde am Hofe mit ben ihm gebührenden Ehren empfangen. Man hielt ihn als Sprößling des früheren bavidischen Königshauses in Palästina, ein Nacktomme Serubabels (j. b. A.). Bir haben in Abteilung II. dieser Realencyclopädie, Artikel "Exilarch", von den Exilarchen bis jum Schluß ber Perferherrichaft gesprochen und beabsichtigen bier als Ergänzung bie fernere Geschichte ber Grilarchen unter ber Berrschaft ber Ralifen zu geben. Im Rahre 520 wurde der Exilarch Mar Sutra II. mit seinem Schwiegervater Mar Chanina wegen Beteiligung an den Aufständen Afianis und Anilais gur Gründung eines jübischen Staates am Suphrat und Tigris nach Besiegung desfelben hingerichtet. In fpäterer Beit, als mieber unter ben perfifchen Rönigen Bahram und Chosru II. eine günfligere Zeit für die Juden eintrat, erstand auf furje Zeit das Exilarchat; es waren vom Jahre 589 bis 640, also bis zur Herr= schaft der Araber in Persien, drei Exilarchen, nämlich Kafrenai, Chaninai und Letterer jeboch ichon unter islamitischer herrichaft ber Ralifen in ben Bostanai. Euphratländern. Er war der erste Erilarch, der von dem muhamedanischen Staats= oberhaupt als Basall mit fämtlichen frühern Vorrechten wieder anerkannt wurde. Er bejag richterliche und gemiffe politische Befugniffe, fo bag fämtliche Juden ber babylonischen Länder eine Art Gemeinwesen bildeten. Er erhielt ferner die Erlaubnis, einen Siegelring (Guschpanka) zu führen, burch den er seinen Erlassen und Urkunden den offiziellen Charakter gab. Das Insiegel trug das Bild einer Aliege. Baftanai war ber Sohn des Grilarchen Chaninais und betleidete feine Bürde als Exilarch vom Jahre 600 bis 660. Weiter kennt die Geschichte den Exilarchen Chasdai, von 700 bis 730. Ihm folgten Salomo, 730 bis 751; Chananja ober Achunai, Bruder Anans, bes Stifters ber Raräersette, 760 bis 770; barauf Saktai ben Achumai (770—800); Samuel (800—816); David ben Jebuda und sein Gegenezilarch Daniel (810—840); Baknez (840—900); Ukba (900-918); David ben Satai (916-920); Jehuda ben David (7 Monate); Jehubas Sohn (950—980). Von deffen Söhnen wurde einer, Namens Chstia, Schuloberhaupt, der später, 1040, durch Intriguen Würde und Leben verlor. Seine zwei andern Brüber entflohen nach Spanien. Ein letter Sproß von diefen, Chia Albaubi, ftarb 1154 in Rastilien. So war bas haus des Exilarchats mit feinem letten Sproß spurlos untergegangen.

65.

**Gaon, LAIC, Geonim, LAICE, Gaonat.** L. Name, Bebeutung und Be= zeichnung. Der Name "Gaon" bebeutet im Neuhebräischen nach seinem Stamme , erhaben "Erhabener" ähnlich dem latainischen Excellentia<sup>1</sup>); er bezeichnet



<sup>1)</sup> Bergl. M. Sachs in Beiträge II. S. 83, gegen Rappaports Annahme in Kerem Chemed IV. p. 224. Es ift burchaus unnötig ben Uriprung diefer Benennung aus bem Arabijchen ober Persischen herzuleiten, ba fon bie Mibraschim besonbers Sifra (f. b. A.), bie Bezeichnung "Gaon" für ausgezeichnete Gelehrte, bie Häupter und Führer bes Bolles fennen. Bergl. Sifra zu בחוקתי voce בון יהודה voce בון יהודה.

ben Shrentitel, ben man nach Biebereröffnung ber hochschulen, ber talmubischen Lehrhäufer, in den babylonischen Landschaften unter Braham Tichubin und Chosru II. (589) dem Schuloberhaupt, כמוטיקעורת unter Stugint Dignotit und Charakter, Beichen obrigkeitlicher Anerkennung, erhielt diese Benennung unter der arabischen Herschaft in Persien im 7. Jahrhundert, aber nur für das Schul-oberhaupt in Sura; sie gab den Vorrang desselben gegenüber dem Schuloberhaupt bes Lehrhauses in Bumbabita an, ber nur ben Titel "Resch Metibta", Oberhaupt ber hochschule, führte. Der Ehrentitel "Gaon" berechtigte bas Schuloberhaupt in Sura bei eingetretener Bakanz des Exilarchen (f. d. A.), während des Inter= regnums als Stellvertreter bes Grilarchen zu fungieren und beffen Ginkunfte zu beziehen.2) Der erste, ber diefen Titel offiziell führte, foll Mar Isaak unter bem Kalifat Alis (657) gewesen sein. Diefer Gelehrte tam mit vielen taufend Juden huldigend dem Ralifen während scines Rampfes am Euphrat entgegen und erlangte von ihm die amtliche Anerkennung bes Gemeinwefens der Juden in Babylonien mit ihren Institutionen.3) Zu dieser obrigkeitlichen Anerkennung gehörte auch der offizielle Amistitel "Gaon" bes Schuloberhauptes in Sura, ber später, etwa 917, als bie hochschule in Pumbadita der in Sura gleichgestellt wurde, auch zur Zeit als die Sochschule in Sura einging (945—1038) ebenfalls auf das Schuloberhaupt in Bumbadita überging.<sup>4</sup>) II. Ernennung, Einfezung, Stand, Bürbe, Um= gebung, Gradation, Synhedrion, Beamte, Versammlungen, Veratungen und Thätigkeit. Die Ernennung und Sinsegung der Schuloberhäupter an den Hochschulen zu Sura und Pumbabita geschah burch den Exilarchen, boch unter Inftimmung des Lehrerkollegiums der Hochschulen.<sup>5</sup>) Der Exilarch erteilte das Julassungsdiplom für den des Lehr- und Richteranits Befähigten. Das Schriftstück führte ben Namen: אגרת של רשות, ober: פסקא דדיינות. Bon biefen gab es brei Grabe: wer mit drei Talmubtraktaten vertraut war, nämlich mit ben von den Fest-, Frauen= und Rechtsgeseten, erlangte die Burbe eines Chachams, DR; verstand berfelbe auch ben Traktat von den Seiligtümern wurde er als "Rab", 27, erklärt und hatte der Kandidat endlich sämtliche sechs Sedarim inne, erhielt er die Befähigungserklärung zum Gaon.6) Doch durfte diesen Titel nur das Sculoberhaupt in Sura führen, das Schuloberhaupt von Pumbadita hatte den Litel "Resch Metibia", ריש מחיבתא, Dberhaupt des Lehrhauses. Oft wurde auch eis Mitglied des Lehrerkollegiums in Sura zum Schuloberhaupt des Lehrhauses in Pumbadita gewählt. Die Schuloberhäupter in Sura und Pumbadita hatten ein Rollegium zu ihrer Umgebung, unter beffen Angehörigen verschiedene Rangftufen eriftierten. Dem Schuloberhaupte ftand am nächsten ein Dberrichter, ruch, auch אב ביתדין, er war ber befignierte Nachfolger. Bu feiner Amtsihätigkeit gehörten die richterlichen Funktionen. Die Andern waren die sieben Borsteher der Lehrerverfaminlung, betannt unter dem Namen "Refch Ralla", zu benen noch brei gehörten, welche "Genoffen", חברים, hießen. Außer diefen gab es noch ein Rollegium von 100 Mitgliedern, die zwei Körperschaften bildeten, eine von 70 Ordinierten (f. Ordination), die das große Synhedrion (f. Synhedrion), bildeten, und eine von 30 Mitgliebern, Randidaten, בני קיימא, nämlich bas fleine Synhebrion; fie hießen "Lehrer", meter Borgefesten waren die erwähnten fieben Bor= fteher ber Lehrerversammlung. Die Burden ber Männer diefer Rollegien konnten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rach der richtigen Grörterung in Weiss Band IV. Seite 5—7. <sup>3</sup>) Rach der An= gabe des Babyloniers R. Nathan in Juchafin über das Gaonat. <sup>3</sup>) Juchafin S. 204 Kore hadoroth S. 32. <sup>4</sup>) Juchafin als Angabe von dem Babylonier R. Nathan. Bergleiche Orient 1850, Litteraturblatt S. 46. <sup>3</sup>) Siehe darüber welter. <sup>6</sup>) Vergleiche Orient 1846, Litteraturblatt S. 676.

auf beren Söhne, wenn sie hierzu befähigt waren, vererbt werden, eine Ausnahme machte bie Burbe bes Schuloberhauptes.1) Die gemeinschaftliche Sitzung biefer Rollegien geschah zweimal bes Jahres, im Monat Marz (Adar) und September (Tischri), bie ebenfalls cdr (Ralla) bieg und ein Monat bauerte. Es wurden neue Gesete und Verordnungen beraten und beschloffen; ferner besprach man bie eingetroffenen Anfragen von auswärtigen Gemeinden und jaßte Gutachten über biefelben ab. Man erörterte auch gegenseitig verwidelte fcwere Gesetserlaute= rungen, oder erläuterte fruher ausgehobene Abschnitte aus Talmubtraftaten. Gine besondere Stellung nahmen fie in ihrem Verhältniffe zu bem Exilarchen ein. Bei feierlichen Gelegenheiten faß der Baon von Sura zur rechten Seite des Exilarchen und das Schuloberhaupt von Pumbabita zur Linken. Bei jeder Gelegenheit wurde ihnen der Bortritt gestattet. Der Gaon von Sura vertrat oft ben Exilarchen und vollzog feine Amtsthätigkeit. Bur Ernennung bes Exilarchen gehörten bie Buftimmungen ber Häupter ber Hochschulen. Das Zeremoniell ber Huldigung bes Exilarchen war: bie Schuloberhäupter von Sura und Pumbadita mit ihrem Rollegium und ben angesehenen Männern bes Landes begaben fich zum Grilarchen, wo für fie in einem geschmudten Raum Ehrensite errichtet ftanden. Der Gaon von Sura hielt eine Anfprache an den fünftigen Exilarchen, ermahnte ihn auf bie Pflichten feines Amtes und warnte ihn, fich nicht über feine Brüber zu erbeben. Darauf erfolgte die eigentliche Huldigung in der Synagoge. Die beiden Schuloberhäupter legten ihre Sände auf fein Saupt und riefen unter Trompeten= schall: "Es lebe unfer gerr, ber Fürft, ber Exilarch N. N." Das zahlreich verfammelte Bolt ftimmte jubelnd mit ein. Danach murde ber Exilarch unter Shrengeleit nach haufe geführt, wo bie Buldigungsgeschente entgegengenommen wurden. III. Fernere Thatigkeit, Einkommen und Lebensunterhalt. Die Thätigkeit der Schuloberhäupter in Sura und Bumbadita mit ihren Rollegien erftredte fich auf bie Pflege und Ueberwachung bes Religiofen in ben Gemeinden bes Landes, die Erhaltung ber Ginheit im religofen Bolfsleben. Es gehörten bierzu: 1. die Auslegung bes Talmubs in Bezug auf die religiofe Praxis; 2. die An: ordnung neuer notwendigen Gefete und Bestimmungen und die Sorge für beren Berwirklichung mit Befugnis zur Bestrafung ber Widerspenstigen; 3. die Boll-ziehung ber richterlichen Funktionen, soweit diefelben nicht von bem Exilarchen ausgeübt wurden und 4. Die Beantwortung von Anfragen religios-gesehlichen Inhalts. Die meisten Juden in bem ausgebreiteten moslemitischen Reiche, fowie in ben criftlichen Ländern Europas ertannten die Geonim von Sura und Pumbadita als ihr religioses Oberhaupt an, deren gesetzliche Entscheidung in zweifelhaften gallen für fie maßgebend mar. Die Gintunfte zu ihrem Lebensunterhalt bezogen fie von den Gerichtsbezirken, bie ihnen unterftanden, ferner von ben Spenden auswärtiger Gemeinden, auch von ben Gaben, die den Anfragen um Gefetesentscheidungen u. a. m. beigelegt murben. In Sura bezog ber Gaon zwei Drittel von dem Eintommen ber eingegangenen Gelber. Später jedoch tamen bieje Gelber zu gleicher Verteilung an die Hochschulen von Sura und Pumbabita. IV. Die Reihenfolge und bie Angabe ihrer Beit. Diefer Teil ift einer ber bunkelften und unsichersten in ber Geschichte ber gochschulen zu Pumbabita und Sura. Die Berichte über bie Reihenfolge ber Geonen find bei ben Biftoritern fehr lückenhaft und von einander abweichend. Die Hauptquelle ist in dem Send= schreiben des Gaon Scherira (f. d. A.); ferner enthalten die Responsen der Geonen wichtige Rachrichten bierzu, bie nicht unbeachtet gelaffen werden dürfen. 2) 3m

<sup>1</sup>) Bergl. Graetz, Gejøjichte Band 5 Note 13. <sup>3</sup>) Siehe ben Artikel "Responsen". Hierzu verweisen wir auf die Arbeiten von Rappoport in Kerem Chemed VI, 236 ff. Brülls Jahrbuch II 73. Allgemeinen wäre folgende Reihenfolge aufzustellen: I. Die der Hochschule zu Pum badita: Chanan aus Iskia, 589-613; Mari ben Mar, 613-14; Chinena, 614; Mar Rad, 670-80; Huna Mari b. Joseph, 689-700; Natronai b. Nehemia, 700-12; Jakob aus Nahar Pakod, 712-20; Joseph, 720-47; Samuel b. Mari, 747-54; Abraham Cohen, 754-60; Dodai b. Nachman, 760-63; Chananja b. Mescharschafa, 763-70; Malka b. Acha, 770-72; Rabba b. Dudai, 772-82; Chanina b. Abraham, 782; Huna Mar Halevi ben Isaak, 784-87; Menasche b. Joseph, 787-95; Issiaia Levi b. Abba, 795-97; Joseph b. Schilt, 797-803; Rehana b. Chanena, 803-809; Abimai b. Marka, 809-15; Joseph b. Abba, 814-16; Abraham b. Scherira, 816-24; Issieph b. Chia, 827; Joseph b. Chanina, 827-40; Baltoi b. Abaji, 852-56; Acha 856; 809–15; Joseph 6. 2000, 814–16; Abragam 6. Schertra, 816–24; Joseph 6. Chia, 827; Joseph 6. Chanina, 827–40; Paltoi 6. Abaji, 852–56; Acha 856; Menachem 6. Joseph, 857; Metatjahu, 859–69; beffen Gegengaon Natronai II. ben Hilai, 859–69; Abba 6. Ami, 869–71; Jemach 6. Paltoi, 872–90; Sai 6. David, 890–97; Rimah 6. Acha, 897–905; Jehuba 6. Samuel, 906–17; Rohen Zebet, 917–36; Zemach 6. Rafnai, 936–38; Chanina ben Jehuda, 938–44; Ahron Rohen, 944–59; Nechemja 6. Rohen Zebet, 959–67; Schertra, 967—997; Haiton stogen, 977—1038. II. Die Häupter, Geonim, der Höchschule zu Sura: Mari b. Huna, 609—13; Mar Jizdat, 657—70, eigentlich der erste Gaon in Sura, vom Kalifen zu diefer Würde erhoben; Schimena Mescharschia ben Chalephta, 670-89; Chaninai aus Nehar Pator, 689-97; Reftalta ven Syntephin, 010-03, Synthiat aus Rigat pater, 000-01, Rahilai Halevi, 697-711; Samuel, Enkeljohn von Maremar, 730-47; Jehubai, 759-62; Mari Kohen, 748-56; Jehuba b. Nachmani, 756-62; Mari Halevi, 764-67; Bibi Halevi aus Nahar Pater, 767-77; Nahilai Mari, 777-86; Abjumi, 786-94; Zedek b. Ajchi, 794-99; Nahilai b. Chanina, 799-800; Mejcharschaji b. Jakob Rohen, 803-12; Rohen Zedek b. Abumai, 814-25; Schalom b. Mordechai, 825—35; Natronai b. Chilai, 835—46; Amram b. Scheschma, 869—81; Nachschan b. Zedet, 881—89; Chilai b. Mischael, 906—914; Natronai, Jomtob, 917—28; Saadja ben Joseph, 928—42; Joseph ben Satia, 943—60. V. Ihre Litteratur und Beit. Bon biefen Gelehrten zeichneten fich litterarifch burch Abfaffung von Schriften aus: 1. Ucha ober Achai, Gaon aus Schabcha, Berfaffer ber Schrift: "Scheelthoth" אחאי דרי ארות עות Untersuchungen bes R. Achai Gaon, fie besteht aus 191 Vorträgen, bie sich an Abschnitten bes Ben-tateuchs anschließen und die sittliche, religiöse Führung bes Israeliten angeben. Das Material ift aus der talmudischen Litteratur zusammengetragen. Für die Prazis wird gewöhnlich ein spezieller Fall hervorgehoben und gesehlich erörtert. Das Buch wurde 760 in Palästina, wohin Achai ausmanderte, verfaßt.) 2. Jehudai Gaon, ein hervorragender Gelehrter, der das Unglud hatte, blind ju werben; er fcrieb eine Sammlung turger, ritueller Gefete: "Salachoth Rezuboth" oder "Salachoth Pefukoth".2) Eine Ergänzung zu biefem Berke ift bie von Simon Rahiro (900) verfaßte Schrift: "Sauptgesete", הלכות גדולות.) 3. 3emach ben Paltoi Gaon von Pumbadita; er schrieb zur Erklärung bunkler Ausbrude und Angaben in ben Talmuben ein Börterbuch unter bem Ramen "Aruch",

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gebruckt wurde dieses Wert Venedig 1546; Dyhrenfurt 1786 mit Kommentar Scheilath Schalom von Jejaia Berlin; Salonikt 1817 mit Kommentar Toafoth Reim von Jiaat Pordo und Wilna; ferner mit Rommentar Happoports "Naihan", Anmerlung 4, 24 und Berlin und Wilna. Vergleiche über R. Achai Reppoports "Naihan", Anmerlung 4, 24 und Jujäge. <sup>9</sup>) Vergleiche Rappoport in Korem Chemed VI. Seite 286—287; Luzzato Beth hoazar S. 53-54. <sup>9</sup>) Mehrere Gelehrten halten die Schrift "Halachoth Gedoloth" als Hauptwert" und die Schrift "Halachoth Bejuloth" als Ergänzung zu "Halachoth Gedoloth". Siehe Weiss, Tradition IV. Seite 32—35.

von bem fich noch Bruchftude erhalten haben. 1) 4. nachichon ben 3abot, er fcbrieb ebenfalls Erklärungen über dunkle Stellen in ben Talmuben zu mehreren Traktaten<sup>2</sup>); ferner eine Abhandlung Röumoh über das rituelle Schlachten. Berühmt von ihm ift fein Auffinden des Schluffels zur Ralenderberechnung: "Iggul bi Rachfcon".) 5. Amram Gaon, betannt als Abfaffer einer Bufammenftellung ber Gebete nach den talmubischen Anordnungen und den Bräuchen an den Hochfoulen zu Sura und Pumbadita, für Wochen:, Sabbat=, Fest= und Fasttage mit einer ausführlichen Angabe ber Gebräuche und ber religiojen Zeremonien, aber mit Ausschluß ber Pijutim (f. b. A.), dagegen wurden Die "Selichoth", Gebete um Bergebung ber Günden, hinzugefügt.4) 6. Saabja Gaon. gervorragender Gelehrter, über ben wir wegen feiner zahlreichen verbienstvollen Schriften auf ben Artikel "Saabja Gaon" verweisen. 7. Scherira Gaon; 8. Samuel ben Chofni "und 9. hai Gaon. Auch über diefe letten brei haben wir besondere Artikel gebracht, auf bie hier vermiefen wird. Nicht geringer find bie litterarischen Leiftungen ber Geonim in den vielen ausführlichen Gutachten, die fie auf verfcbiedene Anfragen angefertigt und versandt hatten; ebenso verdienen ihre getroffenen Befegesinstitutionen, חקנות גאונים, einer Beachtung. Bir verweisen über biefelben auf die Arbeiten von Joel Müller und Beiß: "Dor Dor Bedorichow", Bd. V.

**Gabirol** ober **Gebirol**, vollständig: Salomo ben Juda Ibn Gabirol, Lerric , arabisch: Abu Ajub Sutecinan ben Jachja Ibn Gabirol; bei christlichen Scholastitern im Mittelalter: "Avicebron" ober "Avencebrol". Bedeutende wissenschaftliche Persönlichkeit ber Juden in Spanien, ein gefeierter Dichter, berühmter Philosoph und Ethiker, geb. in Cordova oder Malaga<sup>5</sup>) im Jahre 1020, der später in Saragossa lebte und nach einem weitern unsteten Leben in Balencia im Jahre 1070 starb. I. Seine Jugendzeit und sein späteres Leben. Gabirol verlor früh seine Eltern, eine forglose, stoke Jugend war ihm nicht beschieden. Ernster Sinn erfüllte ihn und regte ihn zur regsamen Thätzteit für seine geistige Ausbildung an und verscheuchte in ihm jede Lust zu Spiel und Scherz. Wir hören ihn darüber in einem Gedichte:

""Schwer gebeugt, ohne Bater und Mutter,

"Jung und vereinzelt stand ich ba!

"Reinen Bruder, keinen Freund, nannte ich mein."6)

Die Natur hatte ihn mit hohen Geistesgaben ausgestattet, eine heiße Sehnsucht nach Wiffenschaft bemächtigte sich feiner in ben Jahren, wo sonst die Jugend im Spiel umher tummelt. Philosophie und Dichtkunst waren die zwei Lieblingswiffenssächer, die ihn mächtig anzogen und ihm keine Zeit zu weltlichen Zerstreuungen übrig ließen. Die Folge bavon war eine gewisse Melancholie, eine Verdüsterung der Lebensanschauungen, die ihn nie verlies; unzufrieden mit sich felbst fpricht er:

". Ein Rnab' von fechzehn Jahren,

"Und wie ein Greis ichon erfahren,

"Nch, ziemt's bein Sechzehnjährigen zu Klagen,

"Bu jammern über Lebensplagen?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe Rappoports "Nathan" 1829, Seite 26. Vergleiche noch Kohut, Vorrebe zum Werke "Aruch haschalom". <sup>9</sup>) Vergleiche Responsen der Geonim edit. Cassel Anjang und Ende dazu Rappoports Einleitung daselbst. <sup>8</sup>) Luzzato, Calendario Ebraice, Padua 1819. <sup>4</sup>) In Warichau wurde dieses liturgische Werf von R. Amram Gavn nach einer Handschrift aus hebron 1865 gedruckt. <sup>5</sup>) Da er sich selbst oft "Malagenser" nennt. <sup>6</sup>) Dukes Schire Schelomo 1858, Rr. 1.

"Die Frische ist mir entschwunden; "Da hab' ich früh ben Schmerz empfunden." 1)

So führte er in Malaga, wo er die ersten zwei Jahrzehnte verlebte, ein ein= sames, zurückgezogenes Leben; es schlten ihm zur Fortsezung seiner Ibealarbeiten die nötigen Mittel. Erst nach mehreren Jahren fand sich dasselbst auch für ihn ein Gönner, der sich ihm freundlich näherte. Sanuel der Fürst (s. d. A), ein wissenschlich gebildeter Mann, der zu hohen Würden am Hofe zu Granada empor= gestiegen war und viele Gelehrte um sich sammelte, wurde auf die schönen schlich gebildeter und die philosophischen Arbeiten Sabirols aufmertsam; er schlich liebte und pflegte die Dichtkunst, und suche lang gesorgt. Sabirol erkannte bantbarlich dies an und besang seinen Gönner in mehreren sinnreichen Gedichten. So entwidelte sich ein inniger Freundschaftsbund zwischen beiden. Sie verehrten sich und verweilten gern bei einander, sodaß Gabirol eine eingetretene längere Abwesenheit seines Freundes kaum ertragen konnte. In einem Liede füngt er beforanisvoll:

"Geschick, durchfurchst noch immer meinen Rücken, "Gönnst mir nicht Ruh, fährst fort mich zu bedrücken, "Billft auch Samuel, meinen Meister,

"Den Leiter meiner Roffe noch entrücken?"

Später jeboch löfte fich diese Freundschaft zwischen beiden. Gabirol tabelte die Gebichte des Fürften Samuel und machte dieselben in mehreren Berfen Es trat eine gegenseitige Rälte und Gleichgültigkeit ein, bie Gabirol låcherlich. veranlaßte, Malaga zu verlaffen. Er begab fich nach Saragoffa. Auch da erfreute er sich der Gunst eines Gönners. Jekutiel Ibn haffan, der in Saragossa unter dem Könige Jachja Ibn Maadhir eine Stellung, gleich der von Samuel 3bn Nagrela in Malaga am Hofe zu Granada, einnahm, wurde nun fein Gönner, der für ihn fürftlich forgte und ihn hoch verehrte. Boll Dankbarkeit auch gegen diefen feinen neuen Freund fertigte er ihm ein unvergängliches Chrendentmal an. In einer Anzahl von schönen Gedichten verherrlichte er deffen hohe Tugend der Menschenliebe und der Wohlthätigkeitswerke. Bieder konnte er in Ruhe und Muße feine Lieblingsarbeiten die Dichtfunst und die philosophischen Forschungen fort= jeten. Aber auch da suchte ihn ein sonderbares Geschick heim. Eine Berschwörung gegen ben Rönig von Saragosa griff auch in ihrer weitern Berzweigung nach ben Bunfilingen des hofes und toteten ben ebeln Setutiel. Der ehle Beschützer und Freund Gabirols war dahin, er sah sich von diesem Schlage hart betroffen und war wieder ber Verlaffenheit anheimgegeben. Tieferschütternd ift fein Rlagelied über ben Tob desselben; es gählt mehr als 200 Berje und bringt ben vollen herzenserguß des Dichters zum Ausbruck:

""Laffet mich weinen," heißt es ba, "sehet mich nicht an,

"Fraget nicht, warum meine Lippen beben,

"Von meinem Haupte ift ber Schatten gewichen,

"Jetutiel ift hin, der die Schwachen mit Rraft gerüftet."

Gabirol griff nach dem Wanderstab, burchreiste Spaniens Städte, bis er zulett in Valencia im Jahre 1070 seine Augen für immer schloß. II. Seine Arbeiten und hinterlassene Schriften. Von denselben nennen wir erst das in seinem 19. Jahre verfaßte hebräische Lehrgedicht, das aus 400 Versen bestand

<sup>1</sup>) Nach Gavison in Omer haschikcha Seite 24 und Dukes in Schire Schelomo Seite 5. und in afroftichticher Raffidenform, einen Abrig ber hebräischen Grammatik lieferte. In vier Teilen spricht er bavon: 1. von den Buchstaben; 2. vom Saupiwort: 3. vom Beitwort und 4. von ben Partikeln. Bon demfelben find nur noch bie erften 98 Berfe vorhanden. Diefem reihen wir feine philosophische allegorische biblifche Eregese an, von ber fich nur Bruchstude in bem Bibeltommentar von Abraham Jon Esra (f. d. A.) erhielten: 1. über 1. B. Moj. 2, 8, 10, 20; 3, 14, 21 und 23; ferner 1. B. Moj. Kap. 28 über den Traum Jakobs.<sup>1</sup>) Das Dritte endlich ift eine Moralfcrift: Tiltun Miboth hanephefch, תקון מדות הנפש, "Ueber bie Beredlung ber Seele", das er 1045 in arabischer Sprache abfaßte und aus 20 Bforten besteht. Dasselbe wurde von Juba 3bn Tibbon hebraifc übersett. Das Bierte ift eine Spruchsammlung, betitelt: "Mibchar Sapninim", מבחר התנינים, Berlenichnur. Diefelbe verfaßte er in arabischer Sprache, aber fie wurde später ebenfalls von Juba 3bn Tibbon hebraisch übersest. Diese Schrift enthält Morallehren älterer Philosophen und murde in hehräischer Ueberfesung oft gebrudt.") Go tommen mir ju feinem hauptwert, ber philosophischen Schrift: Metor Chajim, מקור חיים, Lebensquelle, und berühren die eigentumlichen Geschide besselben. Die Philosophie diefer Schrift tonnte ben gebildeten Juden Spaniens wegen ihrer tollfühnen Ideen weniger behagen, es findet fich nur ein Einziger im 13. Jahrhundert, nämlich Schemtob Ibn Falaquera, der von berfelben Auszune brachte.3) Go murbe biefes Buch Gabirols von ben Juden weiter nicht beachtet und bei ihnen fast vergeffen. Gin Ginziger, nämlich Leone Sebraeo, Suda Abarbanel (f. b. A.), im 15. Sahrhundert gebenkt besjelben unter bem Ramen Abenzebron.4) Chriftliche Scholastiter tennen eine philosophische Schrift des Avicebron und haben keine Ahnung, daß Avicebron kein anderer als Gabirol fei. Erst in neuester Zeit mar es dem Gelehrten Salomon Munt in Paris vorbehalten die Identität des Avicebron mit Gabriol nachzuweisen und die Entbedung des fast verloren gehaltenen "Metor Chajim" aufzufinden und ber Biffenschaft wiederzugeben. Wir verweisen über bie Philosophie Gabirols in biefer Schrift auf ben Artikel "Philosophie und Jubentum" und "Religionsphilosophie". Auch über feine poetischen Arbeiten bitten mir, die Artikel "Poesie, weltliche und religiose" nachzulefen. III. Burbigung und Litteratur. Bir gitieren über seine Burbigung bie Borte bes Dichters Juba Charifi (1170 bis 1235): "Er hat die höchste Stufe ber Dichtkunft erstiegen - Bohlrebenheit hat ihn geboren, sie und Vernunft auf ihren Knieen ihn wiegen; — mit Purpurfaden ihn umwindend, rief sie: "Zieh aus, mein Erstgeborener zum Siegen!" — Der Vorgänger Lied war gegen das feine nichtig — kein Nach= folger gleich ihm tüchtig — Seine Schüler waren die spätern Sänger er blieb ber Rönig erhaben und groß!"5) Bur Litteratur über Gabirol nennen wir L. Dukes "Ehrenfäulen und Denksteine", Wien 1837; ferner von ihm: "Nachal Reduminn" und "Schire Schelomo", Hannover 1858; M. Sachs, "Die religiofe Poefic", Berlin 1845; S. Munt, "Melanges", Paris 1857; Abraham Geiger, Salomo Gabriol, Leipzig 1867; Senior Sachs in feinen verschiedenen Schriften u. a. m.

Jettert in deutscher lleberschung von Bacher bet Winter & Wünsche II. Seite 266—267.
 Siehe über diese Buch Ben Jalob אוצרות הספרים אוצרות הספרים.
 Diese Auszuige find aus bem Arabischen hebrätich überschut und finden sich noch erhalten in der Partier Nationalbibliother Nr. 239.
 Dialag di Amore p. 140 b., Ausgabe Alden. Bergleiche Fürst, Orient Litteraturblatt 1846, Seite 746, nach einem Zitat Wolfs Bibl. Hebr. III, Seite 319. Herzu B. Beer in "Philosophie und philosophilche Schriftscher", Anmerfung 84.
 Geiger, "Gabriol" Seite 115.

Gerson (richtig Gerschom) ben Jehuda, גרשום בן יהודה, mit ber Ehrennennung "Leuchte bes Exils", מאור הגולה. Bochangesehene rabbinifche Berfonlichteit in Mainz, geb. 960, gest. 1040. Er ftammte aus Dets, wo er R. Juda ben Meir Leontin') zum Lehrer hatte, ber ihn zum ausgezeichneten Talmubtenner beranbildete, fo bag er später als bie höchste Autorität im Talmubischen anerkannt und verehrt wurde. Richt minder war er in dem biblischen Schrifttume heimisch, für beffen hebräischen Text er eine eigene Maffora (f. b. A.) zusammenstellte und fpäter Bibelertlärungen abfaßte. Fruh verließ er feine Beimat Des und wanderte nach Mainz, wo er ein Lehrhaus gründete, in welchem er für junge Leute, die aus verfciebenen Gegenden fich um ihn fammelten, talmubifche Borträge bielt. So wurde burch ihn und seinen Bruder Machir bas Talmubstudium nach Deutschland verpflanzt. In einer leichtjaglichen, flaren Darstellung verstand er ihnen den Talmub auszulegen, bie verwideltften und buntelften Stellen barin zu beleuchten. Aus diesen Vorträgen entwickelte sich sein Commentar zum Talmub, den er für Talmudjünger außerhalb abfaßte. Salomo Sizcati, genannt Raschi, benutte bei ber Abfaffung feines Commentars ju den Trattaten bes Talmubs deffen Lalmub= commentar. Berson ben Jehuba war ber erste, ber sich ber schweren Arbeit ber Abfaffung eines Talmubcommentars unterzog. Auch fein Bruber Machir verfaßte ein Börterbuch, bas die schwierigen Börter und Redensarten in dem biblischen und talmubischen Schrifttume erklärt und den Namen "Alfabeta" führt.") Besonbers verbienstlich und einflußreich für die Gesamtheit der Juden in Eurova waren feine sozialen Anordnungen, die er in einer Synodalversammlung von gelehrten Zeitgenoffen in Worms zum Beschluß brachte und die später von familichen Rabbinern und jübischen Gemeinden in Europa als für sie verpflichtend anerkannt wurden.3) Die bagegen hanbelnden verfielen ber Strafe bes Bannes. Die haupt= wurden.<sup>3</sup>) Die dagegen handelnden verpelen ver Strafe ver Sunnes. Die guupt-gemeinden, die sich für die Aufrechthaltung dieser Berordnungen verpflichteten, waren Mainz, Speier und Worms. Von diesen socialen Anordnungen nennen wir: 1. das Verbot der Polygamie, die Einehe allein soll gesetliche Kraft und gesetlichen Schutz haben; 2. die Ehescheidung darf nur mit Sinwilligung der betreffenden Chefrau vollzogen werden; 3. daß die Frau bei kinderlofer Che nach dem Lobe des Mannes anstatt der gesetlich vorgeschriebenen Schwagerehe, d. h. fich mit dem Bruder des verstorbenen Mannes wieder zu verheiraten, burch bie Bollziehung ber geremonie ber Chaliza (f. d. A.) von diefer Pflicht entbunden werden foll; 4. bie ftrenge Beobachtung bes Briefgeheimniffes, b. h. Riemand barf ben an einen Andern gerichteten Brief ohne beffen Einwilligung erbrechen und lefen. Bebentt man, bag damals Reifende bie Briefpost beforgten, fo erscheint diefe Berordnung in ihrer wahren Bichtigkeit; 5. Niemand darf von feiner Frau ohne deren Einwilligung länger als 18 Monate fern bleiben; 6. Man darf Reinem, ber zur Laufe gezwungen murbe, aber fpäter zum Judentume zurücktehrte. feinen Abfall vorwerfen u. a. m. Es fügte sich, daß ein Sohn des R. Gerson vom Judentume absiel und sich tausen ließ, wohl zwangsweise. Der Bater über= lebte diesen seinen Sohn, und als er starb, hielt R. Gerson gleich wie um einen Loten jüdischen Glaubens die gesetliche fiebentägige Trauer. Eine bedeutenbe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergl. Sachs, Korem Chemed VIII. S. 118 und Zunz, Litteraturgeschichte S. 61. <sup>3</sup>) Bergl. barüber Rappaports Biographie R. Nathan, Note 12. Mehr noch findet man Kohut, Einleitung zu seinem Aruch completum. Bruchstücke von demielben bringt Luzzato im Orient 1857, L.=BI. S. 564. <sup>3</sup>) Eine Zusammentsellung fanden dieselben in den Responsen von R. Mair ben Baruch in Rothenburg (gebruckt in Brag), Respons No. 1019 am Ende; serner in dem Buche Rolbo No. 116 gegeu Eude; ebenso in einem Machfor-Manussfript ber Rabbinerseminstibiliothet in Breslau vom Jahre 1391 No. 40 BL. 392. Doch gehören viele von ben dort Angegebenen Andern und find da nur ihm zugeschrieben.

große Thätigkeit entwicklete er in der Beantwortung von Anfragen, die von den Juden in Deutschland, Frankreich, Italien und noch anderwärts an ihn gerichtet wurden.<sup>1</sup>) Von diesen wurden die meisten mit seiner Bibliothet verbrannt. Endlich haben wir von ihm noch eine Anzahl<sup>2</sup>) religiöser Poesien anzugeben, welche die synagogale Liturgie bereicherten. In den Selichothstücken<sup>3</sup>) betlagt er die gewaltsamen Tausen der Juden<sup>4</sup>) und schildert die miterlebten Verfolgungen, auch sonstige Glaubensbedrückungen der Juden seiner Zeit im Allgemeinen. Ss zeichnen sich diese Poesien durch leichte Ausdrucksweise, innige fromme Gefühlssprache aus. Ein ferneres Verdienst wird ihm nachgerühmt, daß er selbst korrekte Abschriften von den Traktaten des Talmuds ansertigte, deren Text er festskellte.<sup>5</sup>) Beliebt war seine Schrift "Biske Halachoth", "den oft zitiert wurde.<sup>6</sup>)

Gesetzesvollzichung, המצות המצות, Gesetzeserfüllung, קיום המצות. Die Anerkennung ober nichtanerken= I. Bert und Bictiateit berfelben. nung ber Pflicht zur Vollziehung des Gefetes bildet den Scheidepunkt zwischen Judentum und dem späteren Christentum (f. d. A.). Noch Jejus (f. d. A.), der Gründer bes Christentums, fprach fich entschieden für bie Aufrechthaltung bes Befetes aus.7) In feinen Lehren und Ermahnungen möchte er noch bie Bollziehung bes Gefetes burch mehrere neue Beftimmungen im Ginne bes Chaffibäismus (f. b. A.) feiner Zeit verschärft miffen.8) Thatsächlich waren es die ersten chriftlichen Gemeinden in Palästina, welche die Verbindlichkeit des Gesches anerkannten. Aber der Heidenapostel Paulus sprach die Aufhebung des Gesets für die Anhänger bes Chriftentums aus, woburch ben Seiden bie Annahme bis driftlichen Glaubens erleichtert wurde.9) Das Jubentum protestierte und verwahrte sich im Rreise feiner Bekenner entschieden bagegen. Es war hierzu im Hinblid auf den judischen Sellenismus, in deffen Mitte eine Erschlaffung ber Gesetsvollziehung fich bemertbar machte, gleichfam herausgesordert. Dem Gindringen ber paulinischen Ideen follte vorgebeugt werden. Die Gefetesvollziehung, lehrte man, ift nachft bem Bejetesflubium das, was den Bestand der jüdischen Religion sichert und sie zu einer Religion bes Lebens und ber That macht. "Nicht bas Gesetsftubium, die Lehre, ift hauptfache, fondern bas Bert, bie Gefetesthat", war bie Lehre bes Patriarchen Gamaliel II. (im 2. Jahrh.).<sup>10</sup>) Ferner: "Weffen Werke mehr find als feine Weisheit, deffen Weisheit besteht, aber wer viel Weisheit und wenig Thaten hat, beffen Weisheit tann auf teinen Bestand rechnen", lautete bie Lehre eines Andern. 11) Ein Dritter vergleicht ben, "ber mehr Beisheit als Berte hat, mit einem Baume, ber reich an Mesten, aber arm an Burgeln ift, ein Sturm fturgt ihn um; er liegt vernichtet da".<sup>12</sup>) Die Lehre, das Geset, die Thora, ist der Erzieher und Bildner Israels zu einem religiös-sittlichen Lebenswandel". 13) "Gott wollte bas

#### Befetesvollziehung, Befeteserfüllung.

heil seiner Bekenner, barum mehrte er ihnen Lehren und Gebote".1) Es find Proteste und Gegenerklärungen für bie fernere Aufrechthaltung ber religiöfen Praris, die wir ausführlich in dem Artikel "Fortbauer des Gesehes" besprochen haben. Wir fügen hier noch hinzu, daß so sehr der Aufrechthaltung der Gesehesprazis das Wort geredet wurde, man boch andererfeits nicht vergaß, nachdrucks= voll zu erinnern, daß die Gesetsvollziehung kein gebankenloses Thun bilbe, sondern mit ihr das Bewußtfein der dem Gesete unterliegenden Idee, als deffen geistigen Boben, verbunden sein muß. Das äußere Gesetswert foll sich zum Ausbruck ber innern Gesinnung bes Israeliten erheben. "Gott verlangt das Herz", d. h. bie innere Gesinnung<sup>2</sup>); "Die Gesinnung begleite die Gesesvollziehung"<sup>3</sup>); "Das Gebet ohne Andacht ist wie ein Körper ohne Seele"<sup>4</sup>); "Der Eine mehr, ber Andere weniger, wenn nur dabei sich das Herz zum Himmel (Gott) emporrichtet"<sup>5</sup>); "Berrichte dein Gebet nicht als bestimmtes Lagewert, es bilbe ein Erguß um Barmherzigkeit und Gnade "6); "Die Frommen ber Borzeit verweilten einige Beit vor dem Gebete, um ihr Berg andächtig zu flimmen"?). Dieje Aussprüche find einige der vielen Mahnungen gegen jede Werkheiligkeit. Man bemühte sich daber. bie Gründe der Gesete, wo dieselben in der Schrift nicht angegeben find, zu erforschen und aufzustellen. Wir verweisen darüber auf den Artikel "Gründe bes Bejeges". II. Berichiedenheit ber Gefetesvollziehung, Parteien und Setten, Angriffe und Anklagen von Außen, Gegenstimmen im Innern, Belaftung und Beengung, Umgehung ber bezeichneten Sefetespragis, öffentliche Uebertretung, bas Landvolt, Amhaares (f. b. A.), bie Sellenisten, bie Allegoriter und Symboliter, Auflösung bes Staates, Berftörung bes Tempels, Unausführbarteit verschiedener Geseteile. Die Bollziehungsweise bes Gesetes war in ben Jahrhunderten des zweiten judischen Staatslebens teine einheitliche. Das Gesetzesfludium und bie Freiheit ber Forschung, bie jedem Israeliten zur Pflicht gemacht wurden,8) haben eine Berschiedenheit der Auffaffung des Schriftgesetes hervorgerufen und mehrere Lehrmeinungen verurfacht, bie zu Parteirichtungen und Setten= bildungen führten. Es entstanden die Setten der Samaritaner, der Chafsidim oder Caffidaer, der Effaer, ber Sabducaer und Baithufaer, ber Pharifaer, Rabbaniten und später bie ber Raräer. Auch innerhalb ber Rabbiniten gab es gewiffe Schulen, als die Schule Samais, בית שמאי, und die Schule Hillels, בית הלל, die eben-falls von einander nach der Berschiedenheit ihrer Gesesauslegungen in den Angaben der Gesehesvollziehung bifferierten. Dieje Berschiedenheit in der religiöfen Praxis haben wir in den betreffenden Artikeln angegeben, die wir zur Orientierung nachzulesen bitten. Wir kommen jest zu den Anklagen, die man von Seiten ber Richtjuden, meistens ber Griechen, Römer und Alexandriner gegen bas Gefes erhob und es lächerlich machte. Auch barüber haben wir in Abteilung II. einen ausführlichen Artikel "Religionsgespräche" gebracht, auf den wir hier ebenfalls verweisen. Allmählich erhoben sich auch innerhalb der Judenheit gewisse Gegen= ftimmen, Rlagen von Ueberlaftung des Gefetes burch Auslegung desfelben und

<sup>9</sup>) Mischna am Enbe bes Traftats Maccoth unb Aboth am Echluß jebes Mbfchuittes ift ein oft רחמנא לבא בעי (<sup>9</sup>. רצה הבה לוכות ישראל לפיכך הרבה להם תורה ומצות ift ein oft etwähnter Mahnipruch. <sup>9</sup>) Gemara Berachoth E. 18a. (<sup>9</sup>) כאות צדיכות כונה (<sup>9</sup>) Ein oft sitterter Spruch: <sup>9</sup> Gemara Berachoth E. 18a. (<sup>9</sup>) Berachoth E. 17a אחד המרבה ואחד המרבה ואחד אחד המרבה ואחד 17a. <sup>10</sup>) Berachoth E. 17a אחד המרבה ואחד (<sup>10</sup>) Berachoth E. 17a אחד אחד המרבה ואחד (<sup>10</sup>). <sup>10</sup> Berachoth Mischna 44; Aboth II. 18. <sup>10</sup>) Berachoth 5. 30b. הממעים ובלבד שיכון לבו לשמים (<sup>10</sup>) Sitehe לא מונים שוהים שעה אחת ומתפללים כדי שיכונו לבם לשמים לים שיכונו לבם לשמים ארוד (<sup>10</sup>) Sitehe לישמים שנה אחת ומתפללים כדי שיכונו לבם לשמים לים מדינה ארולים גדי שיכונו לבם לשמים ארולים ארולים ארולים ארולים ארולים ארולים כדי שיכונו לבם לשמים ארולים ארולי

6

Sinzufügung verschiedener neuen Bestimmungen, als die Beforgnis- und Verhütungsgefete "Geferoth und Sejagoth".1) "Machet nicht", rief ein Lebrer bes 3. Stahr= hunderts, R. Chia, "ben Gefeseszaun bober als bas Gefes felbft, er murbe fonft einstürzen und bie Pflanzungen, die religiöse Praxis, schädigen".<sup>2</sup>) Sbenso rief R. Josua seinem Zeitgenoffen R. Elieser zu, der die 18 neuen Gesesbestim= mungen als eine Ausfüllung ber Luden des Schriftgesets pries: "Richt boch, an jenem Tage ftrich man bas Maaf bes Gefetes gar febr ab, benn wenn man in ein Gefäß voll Del Baffer hineingießt, ftrömt ba nicht ebensoviel Del hinaus wie viel Baffer bineingegoffen wurde? So verhält es fich mit den Verbutungs= gesethen, je mehr man bieje ichafft, besto mehr geht vom Geset verloren. "3) Der Bers 21 im Rlagelied Rap. 14) "Sie hören, wie ich feufje, aber ich habe teinen Tröfter, alle meine Feinde hören von meinem Unglude, fie freuen fich wonniglich, denn bu haft es gethan", biente ihnen jur Antnupfung ber Rlagen Bieler : "Du, o Berr, haft es verurfacht, daß fie, bie Richtjuden, uns haffen, benn bu fonderteft uns ab von ihrem Effen und ihrem Trinken und von ber Berbeiratung mit ihnen. hätten wir uns mit ihnen verheiratet, fie maren gegen uns und die Rinder ihrer Töchter barmherzig gewesen". Die Schwierigkeit der Bollziehung des Gesetzes in feiner fpätern Qusbehnung murde als eine fchmere Belasiung tiefgefühlt,5) aber man wollte nicht mit bem Gefete brechen. Es machte fich bald ein anderes Mittel geltend, bie Umgehung des Gefetes. Bir lefen barüber: "Siehe den Unterfchied zwischen den Geschlechtern ber Borzeit und benen ber Gegenwart; erftere brachten ihre Früchte burch ben hof bes Saufes, um fie zehentpflichtig ju machen, aber gegenwärtig bringt man dieselben auf Umwege, זרך קרפופו, damit sie nicht ber Zehentpflicht unterliegen. Der spätere Rabbinismus hat dergleichen Umgehungen gestattet und hierzu sogar bie Weise berfelben angegeben. Bir nennen als Beispiel ben Vertauf alles Gefäuerten, yon, im hause auf bie acht Tage bes Besachfestes an einen Nichtjuden, um nicht bas biblische Geset, im hause nichts Befäuertes mabrend des Pefachfeftes ju haben, ju übertreten. Ein weiterer Schritt war ber der offenen Gesetsübertretung, bie in Palaftina bei dem Land= volt angetroffen murde. Dan belegte bieje Landleute mit bem namen "Amhaares", עם הארץ, Bolt des Landes, "Landvolt" und stellte sie als eine Rlaffe ber Ungebildeten und der Kulturfeinde dar. Nächst dem Umhaarez waren es viele Hellenisten, die als griechisch gebildete Juden mit Griechen und Römern gesellig verkehrten und nicht burch bie Beobachtung bes jubifchen Gefetes, besonders ber Speifegesche, verschieden erscheinen mochten. In Alerandrien, auch in Jerusalem gab es unter ben griechisch gebildeten Juden, gellenisten, welche die Schriftgesete allegorisch beuteten, fie als Sinnbilber verschiedener sittlichen 3deen und Lebren hielten und mit der Erfaffung derfelben ohne ihre wirkliche Bollziehung bem Befete zu genügen glaubten. "Es giebt Leute," fagt Philo,6) "welche bie geschriebenen Befete für Sinnbilder geistiger Lehren halten, lettere mit aller Sorgfalt

<sup>1</sup>) BergI. hierzu ben Artitel "Rabbinismus" in Abt. II. E. 946-8, befonbers E. 955 bafelbft. <sup>3</sup>) Midrasch rabba 1. Mof. Abfd. 19. שלא תעשה הגדר יותר על העיקר שלא 1. Mof. Abfd. 19. שלא תעשה הגדר יותר על העיקר שלא 1. 30. <sup>3</sup>) Sabbat E. 153b. Gemara Jeruschalmi bafelbft 1. 3c. <sup>4</sup>) Ditefen <sup>4</sup> שהח שונאים אותי 1. 21. <sup>3</sup>) Sabbat E. 153b. Gemara Jeruschalmi bafelbft 1. 3c. <sup>4</sup>) Ditefen flagenben Austuf bringt Rafdi zu Rlagelieb 1. 21. אתה גרמת לי שהם שונאים אותי ע. f. w. Diefe Borte find aus bem Midrasch rabba zu אתה גרמת לי שהם שונאים אותי 1. 10. Diefe Borte find aus bem Midrasch rabba zu ההברלתני ממאכלם וממשתיהם <sup>4</sup> אתה בתורתך לא תתחתן את התחתן אונון מנון הוית ברחיה גבי או ברחי גביה לא לא כתבת בתורתך לא תתחתן ונסבין מנהון ואינון מנן הוית ברחיה גבי או ברחי גביה לא לא מתבת משאלין להון ונסבין מנהון ואינון מנן הוית ברחיה גבי או ברחי גביה לא הוינן משאלין להון ונסבין מנהון ואינון מנן הוית ברחיה גבי או ברחי גביה לא לא כתבת משאלין להון ונסבין מנהון ואינון מנן הוית ברחיה גבי או בחיי להוינן משאלין להון ונסבין מנהון אינון מנן הוית ברחיה גבי או ברחי גביה לא לא כתבת מאלין להון ונסבין מנהון ואינון מנן הוית ברחיה גבי או ברחי גביה לא לא כתבת גביה לא להביה לא לה מנה גביה לא להביה לא לה הוינן משאלין להון ונסבין מנהון ואינון מנן הוית ברחיה גבי או ברחי גביה לא לא נהבה לא הוינן משאלין להון נומבין מנהון אינון מנן הוית ברחיה גבי או ברחי גביה לא לא לה להויונין משאלין להון גמצוף לאון לי להוינין מנון אינון מנן הוית לא ליהיה מולין לי להוינין לי להוינין משאלין לי להויניין משאלין להוו מוליה לוון לי להוינין מנה לא לה להויניין משאלין לי להויניין משאלין להוון אינון מנון אינון מנון הוינין לי להויניין לי להויניין לא לה לא לא להויניין לי להויניין לי להויניין לי להוינייין לי להוינייין לי להוינייין לי להויניין לי להויניין לי להויייין לי להויייין לי להוייין להויניין לי להויייין לי להוייין לי להוייין לי להוייין לי להוייין לאויין לי להוייין לי להוייין לאוייין לי להוייין לי להוייין לאוייין לי להוייין לאוייין לאויין לאוייין לי להוייין לי להויייין לאוייין לאוייין לי לאוייין לאוייין לאוייין לאוייין לי להויייין לאויייין לאוייייין לאוייייין לאויייין לא

auffuchen, erstere jeboch verachten. Leute berart tann ich nur tabeln, benn fie follen auf beides bedacht fein, auf Erkenntnis bes Verborgenen und auf Beobachtung bes offenen Sinnes." Wir entnehmen diefem Berichte, daß es unter ben griechifch gebildeten Juden viele gab, die bas Gefes nicht vollzogen und bie bloge Erfaffung ber Sefepessidee an Stelle bes Gefetesmertes fetten. 1) Eine Bieberholung biefes Borgehens treffen wir im Mittelalter bei ben Juden Spaniens und der Provence, unter benen mehrere fich als Allegoriter und Symboliter geschichtlich befannt machten, auch fie lehrten, es genüge, bas Gefet in feiner allegorischen Bedeutung aufzufaffen, die 3bee desselben in fich aufzunehmen und sie veredelnd auf gerz und Seele wirken zu lassen, ohne die leibliche Bollziehung desselben.?) Ein äußerft empfindlicher Schlag gegen bie Bejegespragis war die im Jahre 70 burch Titus vollbrachte Groberung Jerufalems, ber bie Berftörung bes Tempels und bes Opferfultus, fomie bie Auflöfung bes jubischen Staates gefolgt waren. Der größere Teil des Gesetes konnte nicht mehr jur Bollziehung gelangen. Der Tempelgottesdienst hörte auf, mit dem außer Kraft traten bie Gefete bes Opfertultus, die Borfchriften über "rein" und "unrein", die Priesterbestimmungen, die Levitenanordnungen, auch zum Teil die Zehent= gesetze, ebenso die von den Festwallfahrten nach Jerusalem u. a. m. Bu diefer gewaltfamen Störung ber Gesetzeserfüllung haben wir noch die frühere Unausführbarkeit vieler Gesetze bei der Wiedergründung des zweiten Staatslebens unter Esra und Nehemia nachtutragen. Es werden fünf Gegenstände genannt, bie ba fehlten und nicht ersetzt werden konnten: 1. die Bundeslade; 2. das himmlische Feuer zur Verzehrung der Opfer; 3. die Urim und Thumin und die Prophetie; 4. das heilige Salböl und die Schechina (f. d. A.)<sup>3</sup>) Ferner wurden mehrere Gesete angegeben, die nicht zur Ausführung gelangten, als: 1. das Gesetz von bem ungehorfamen, widerspenstigen Sohn in 5. Dof. 21. 18;4) 2. bas Gefet gegen die zum Gögendienst verführte Stadt in Palästina, vir in 5. Moj. 13. 14;5) 3. das Schwagerehegeset, יבום in 5. Moj. 25, 5, die Schwager= ehe, an beren Stelle die Chalizabestimmung trat;6) 4. das Gesetz von der untreuen Chefrau, Cota, in 4. Moj. 5. 12. Auch das Gejet von der Todesftrafe follte nach der Angabe R. Afibas (f. d. A.) nic zur Ausführung gelangen können.7) Endlich war man bei manchem Gesege, wo zur Vollziehung besselben bie nötigen Gegenstände nicht mehr vorhanden waren, als 3. B. die himmelblaue Farbe, תכלת, Thecheleth, zu den Schaufäden, bie man vom Blute der Purpurschnecke gewann, welche jedoch nicht mehr aufgefunden werden konnte. III. Abhilfe, Obergericht, Synhedrion, Fortbestand ber Gesetsvollziehung, An= gaben zu beren Ermöglichung. Trots allen oben bezeichneten Hindernissen und Störungen gegen die Vollzichung des Gesets wurde im Judentum die Fortbauer besfelben ausgesprochen und mit allen Kräften und ben möglichften Mitteln an der Aufrechthaltung der Geschesvollziehung festgehalten. "Wir haben keinen Altar, kein Heiligtum, kein Opfer, keine Priester, uns ist nichts übrig geblieben als dieje Thora," war der von vielen oft wiederholte Ausspruch. An die Thora flammerte man fich mit aller Kraft, die Erhaltung der Lehre, die Bollziehung des Sejezes waren nun bie Guter, benen man fich mit glubendem Gifer zuwandte. Anstatt des untergegangenen leiblichen Jerufalems follte ein geiftiges aufgerichtet

6\*

י) Siehe mehr barüber Abteilung II Seite 1004, Artikel "Heligionsphilosphile". <sup>3</sup>) Siehe die Artikel "Allegoriker", "Symbol und Symboliker". <sup>3</sup>) Gemara Joma S. 21 b und Jeruschalmi Taanita II. 1. <sup>4</sup>) Sanbedrin, Seite 71 a hat barüber ארויד <sup>4</sup> היות ולא עתיד <sup>5</sup>) Das Gesets konnte nicht zur Vollzichung kommen, benn besände sich barin nur etne Mesuschalmi (1. den A.), gehörte sie uicht mehr zu dieser Kategorie. <sup>6</sup>) Siehe: Schwagerehe. <sup>5</sup>) Siehe: Todesstrafe.

werben, anstatt bes äußern Tempels aus holz und Stein, follte ber innere von Geift und herz erstehen. Die Ermöglichung desselben war jett die Arbeit der jüdischen Gelehrten in den Jahrhunderten nach der Auflösung bes jüdischen Staates. Die Bestimmungen für dieses große Werk waren ihnen in 5. Mos. 17, 8—13 angegeben. Man brauchte nur da zu lesen und fand alles vorgezeichnet. "Bird bir," beißt es dafelbft, "eine Rechtfache unbefannt, zu entscheiden zwischen Blut und Blut, zwischen Recht und Recht, Schaben und Schaben, bei Streitfachen in beinen Thoren, mache bich auf und gehe an den Ort, den der Ewige, bein Gott, erwählt. Begieb dich zu den Prieftern, den Leviten oder zum Richter, der in diefen Tagen fein wird, frage sie, und sie werden bir die Sache des Rechts fagen. Sandle nach deren Entscheidung, beobachte zu thun, ganz wie sie dich lehren werden." Das Obergericht trat an die Stelle Moses, dem jede wichtige Entscheidung über Rechtsfälle anvertraut wurde; feine Cache war, Entscheidungen über Rechtsfälle auszusprechen, Anordnungen ju treffen und alles in lebendigem Huß zu erhalten. Die Autorität dieses Dbergerichts bezeichnen die Borte daselbst: "Rach ber Ent= scheidung ber Lehre, bie fie bir anmeisen und nach bem Rechte, bas sie bir fagen, handle, weiche nicht von der Sache, die fie bir vertünden weder rechts noch links." Erklärend wird hinzugefügt: "Sollte es dir auch scheinen auf Rechts, daß es links fei und auf Links, es fei rechts, leiste ihnen Gehorfam, du hast zu dem Richter beiner Tage zu gehen, aber fprich nicht, die Frühern waren beffer. "1) Das im zweiten judischen Staat und nach bemfelben amtierende Synhedrion (f. d. A.), tonstituierte sich als ein folches Obergericht, das den nötig gewordenen Ausbau und die Erhaltung des Gefetes und beffen Inftitutionen ju feiner Sache ju machen hatte.3) Eine bedeutende Thätigteit fiel diefem Synhedrion zu nach ber Auflösung des judischen Staates, ber Eroberung Jerufalems und der Berftörung bes Tempels, wo die Vollziehung bes Gesetses, die Erhaltung vieler Inftitutionen unmöglich geworden. Der zeitige Synhedrialpräsident R. Jochanan ben Sakai (f. b. A.) entwicklte eine bewunderungswürdige Thätigkeit. Er ließ das Synhedrion nach Jabne, Jamnia, überstiedeln, und erklärte diese Stadt, sowie fpäter jeden Ort, wo das Synhedrion seinen Sitz haben werde, Jerusalem gleich, an deffen Stelle fie nun getreten und ben Mittelpunkt ber Judenheit bilden follte. Das Synhedrion in Jabne wurde zur vollen Autorität einer Oberbehörde erhoben gleich der frühern in Jerufalem. Die Reumondsbeftimmungen und bie nach berfelben zu beftimmenden Angaben der Feste geschahen nun durch das wieder konstituierte Synhedrion. Die Beugenvernehmung über bas Sichtbarmerben bes Neumondes follte gunachft in Jahne geschehen und später an jedem Drte, wo bas Synhebrion feinen Sit nehmen werde. Der Opferkultus wurde als aufgehört angesehen, ebenso alle mit Demfelben in Verbindung ftehenden Gefete, besonders die von "rein" und "unrein", שומאה ומהרה, teilweife auch bie ber Behnten, ber Fruchterfilinge, בכורים, u. a. m., wozu noch die Aufhebung ber Opferspende des Profelyten bei feiner Aufnahme in das Judentum gehörte. Auch mehrere Leviten= und Priestergesete wurden als nicht mehr vollziehbar erachtet. Die Synagoge mit ihrem Gottesdienst trat nun an bie Stelle des Tempels in Jerufalem und deffen Gottesbienft. Mehrere Beftimmungen wurden nun aus dem Gottesdienft des Tempels auf die der Synagoge übertragen. Wir nennen: ben Priefterfegen burch bie Ahroniben, bie Umgüge mit bem Balmstrauß am Laubhuitenfest u. a. m.4) Das Gebet follte ben Dpfer=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe "Obergericht" und "Synhebrion". <sup>3</sup>) Sefre zu 5. Mofe 17. 10—11. Rosch haschana S. 25. Mehreres siehe: "Obergericht" in Abteilung II dieser Real-Encyclopädie. <sup>3</sup>) Siehe darüber den Artikel "Obergericht.," <sup>4</sup>) Siehe den Artikel "Synagoge."

fultus vertreten, 1) ebenso das Studium der Thora, 2) und die Werke der Wohlthätigkeit,) waren die Lehren der Gesetslehrer, als des R. Jochanan b. Sakai (f. d. A.), R. Jose (f. d. A.), R. Simon ben Jochai (f. d. A.) u. a. m.4) Von ihren Aussprüchen darüber bringen wir: "Meine Söhne," tröftet R. Jochanan b. Sakai bie um ben zerflörten Tempel Trauernden, "Euch ift noch eine Verföhnungsftätte geblieben, das Wert ber Wohlthätigkeit, gehet und vollziehet dasselbe." R. Joje beantwortete die Frage, wie es benn mit bem Dienst ber Priester und Leviten stehe, mit Folgendem: "Die Beschäftigung mit dem Gesetsssstudium ist der Dar-bringung der Opfer gleich, denn es heißt: "Sie lehren deine Rechte an Jakob, deine Thora den Israeliten," (5. Mos. 33, 10), ferner: "Denn Wohlthun will ich, aber tein Opfer," (Pf. 5). Ein anderer lehrte: "Wer Buge thut, macht, als wenn er den heiligen Tempel erbaut und fämtliche Opfer dargebracht hätte. "5) Eine weitere Thätigkeit ber Gesetslehrer war in Bezug auf die andern Teile bes Gesetes in ihrer Beziehung auf die verschiedenen Lebensverhältniffe der Israeliten. "Das Gesetz foll ein Gesetz des Lebens sein; cs ist zu dessen Erhaltung, aber nicht zur Vernichtung desselben da; es heißt: "Und du sollft in ihnen, den Gesetzen, leben, aber nicht burch fie fterben, "6) wurde als Brinzip ber in Bezug barauf erfolgten Lehren und Bestimmungen anerkannt. Es waren die Lehren und Be= stimmungen über die Dispensation vom Gesetze, die zeitweise Gesetzaufhebungen und andere Verordnungen, Institutionen zur Gesetserleichterung, um das Geset nicht als Burde und Belastung werden zu lassen, die dem Israeliten die Welt und das Leben in derfelben beengen und ihn in der Entfaltung feiner Thätigkeit hemmen. Wir sprechen erst von der Dispensation vom Gesche. Die Lehren barüber waren: "Es giebt kein Gefet, das nicht weichen muß, fo Lebensgesahr ba ift, jur Rettung und Erhaltung bes Lebens. "7) Eine Ausnahme bilden drei Sejete bie auch bei Lebensgefahr nicht übertreten werden durfen, nämlich: Bögen= bienst, Unzucht und Mord.8) Nur als Gegenwehr bei Ueberfällen erlaubte man auch den Mord zur eignen Rettung. "Rommt jemand, bich zu töten, mache bich auf und tote ihn," war ber Ausspruch barüber. Ueberhaupt foll zur Rettung des Menschenlebens jedes Gebot übertreten werben.9) In Bezug auf die Sabbat= gesetse lautet der Spruch: "Der Sabbat ist in euren Händen, aber ihr nicht in den Händen des Sabbats";<sup>10</sup>) ferner: "Der Sabbat ist euch übergeben, aber nicht ihr dem Sabbat." Wir haben in dem Nrtikel "Dispensation vom Gesete" eine Menge von Fällen angegeben, wo nach diefen Grundfägen die Gefegübertretung als erlaubt erklärt wird. Die zeitweise Gesetzesaufhebung erfolgte in Kriegszeiten bei Ueberfällen, wo man am Sabbat ben Gegenkampf nicht unterlaffen darf, ebenso werden bie Rriegsmannschaften in Rriegszeiten von der Beobachtung ber Speisegefete dispensiert.11) Auch für andere Rotfalle wurden Gesetzesaufhebungen angeordnet. Bir bitten, über diefelben die Artikel "Rabbinismus", "Fortbauer des Gefetzes", "Gefetzesaufhebung" und "Binden und Löfen" nachzulejen. Hiermit war eine völlige Abhilfe gegen bie in Teil II diefes Artikels aufgezählten hemmniffe gegen

#### 86 Gefegesvollzichung, Gefegeserfüllung. - Sai oder Baja Gaon.

bie Möglichkeit ber Gefetesvollziehung und beren fernern Bestand gegeben und ber Gesetstreue im Judentum wurde die Bahn zur möglichen Fortdauer gegeben; sie hat diesen Weg betreten und auf ihm gegen zwei Jahrtausend ausgeharrt; sie wird auch weiter, wenn auch nicht ohne verschiedene Schwankungen und Kämpfe nach Innen und Außen auf demselben fortdauern. Die Kenntnis der Geschichte und die Wissenschaft des Judentums, beren Ausbreitung und Verlündigung Sache jedes wahren Israeliten sein soll, wird den Abfall mindern und das Bewußtsein für unsere Religion neu beleben und träftigen.

**Ş**.

hai ober haja Gaon, האי גאון. hervorragenber Gelehrter, ausgezeichneter Renner und Lehrer der Rechts- und Rultusgefete des Judentums, Ereget bes biblischen und talmubischen Schrifttums in Pumbadita, geboren 969, gestorben 1038. I. Lebensgeschichte, miffenschaftliche Bildung, Studien und Renntniffe. Von seiner Lebensgeschichte wiffen wir nur, daß er der Sohn des berühmten. verdienstvollen Gaon Scherira in Pumbadita war, unter deffen Leitung er feine miffenschaftliche Ausbildung erhielt. Neben der jubischen Biffenschaft erwarb er fich Renntniffe von fremden Sprachen, er verstand Arabisch, Griechisch und Lateinisch, war vertraut mit der Philosophie und mit andern erternen Biffens-So verfaßte er fpäter mehrere Butachten in ber arabischen Sprache,1) fächern. verstand die fremden Ausdrude griechischen, lateinischen und aramäischen Urfprungs au erklären.2) Biblische Studien bildeten feine Lieblingsbeschäftigung, wobei er bie griechtiche Bibelüberjegung, Septuaginta (f. d. A.), fowie die Samaritanische gern benutte, ebenfo bas Targum Jeruschalmi und bie althebräischen Mungidriften. Auch bie Kabbala (f. b. A.), tannte er, war jedoch ein entschiedener Gegner des tabbaliftischen Aberglaubens und des muftischen Sputs, für den er teinen Blat im Jubentum eingeräumt wissen mochte.3) II. Gaonwürde, Gaonats: verwaltung, weitere Thätigkeit und ichriftftellerische Leiftungen. 3m Jahre 998 berief ihn fein Bater zum Gaon, er übergab ihm die Berwaltung des Gaonats. hai trat nun an feine Stelle, er übernahm bie Amtsgeschäfte, fertigte felbständig nach Außen die Gutachten auf eingelaufene Anfragen an und leitete bie Bochschule, deren Dberhaupt er nun geworden. Man rühmte von ihm, daß er in diesen Berufsgeschäften, somie durch feine spätern gelehrten Schriften feinen Bater übertraf und sich einer allgemeinen Beliebtheit erfreute, sobaß er mit seinem Bater noch von den Spätern "bie Lehrer und Bäter des Judentums" genannt Der Gaon Scherira ftarb und am Sabbat barauf beeilte man fich, bem wurde. Sohne bie Huldigung und bie öffentliche Anerkennung ber ihm übertragenen Gaonwürde feierlich auszusprechen. Es wurde in ber Synagoge nach ber wöchentlichen Thoravorlefung ber Abschnitt aus 4. Mofe 27, 15-23 vorgetragen: "Sete, o Herr, Gott der Geister und alles Fleisches einen Mann über die Gemeinde, der vor ihnen ein= und ausziehen soll, daß nicht die Gemeinde des Ewigen einer Heerde ohne Hirten gleiche." Darauf folgte das Maphtir aus dem 1. Buch ber Könige 2, 1-12: "Es waren die Tage Davids dem Tode nahe; er befahl feinem Sohn Salomo . . . . . " mit dem Schluß: "Und Salomo faß auf dem Throne Davids, feines Baters, und fein Reich war fehr fest; auch hai fist auf bem

<sup>1</sup>) Siehe weiter. <sup>3</sup>) Siehe weiter. <sup>3</sup>) Siehe weiter von der Kabbala. 11eber die ihm 3u= geschriedenen fabbalistischen Briefe von den zehn Sephiroth siehe Jellinok Beiträge II S. 71.

Throne feines Baters Scherira und fein Reich ift fehr fest. "1) Gine segensreiche Thätigkeit entfaltete nun ber fo öffentlich anerkannte Gaon Bai. Seine ichon oben ermähnten ausgefertigten Gutachten auf bie eingelaufenen Anfragen follen bie Babl 1000 erreicht haben, und wurden an die judischen Gemeinden fast des ganzen Erdenrunds, nach Alfien, Afrika und Europa in hebräischer, aramäischer und arabischer Sprache versandt.2) Sine Anzahl von gelehrten Schriften folgten darauf. Wir nennen von benfelben: 1. ben Rommentar zu mehreren Büchern ber Bibel, zum Pentateuch,") und zu andern Büchern,4) von dem sich nur Zitate in den Bibelkommentaren von Abraham Ibn Esra (j. d. A.), David Kimchi (j. d. A.) und in feinem Burzelwörterbuch, כפר השרשים, auch in Rafchi zu Bofea 3, 3 erhalten haben. Dieje Erklärungen berudsichtigen nur ben einfachen Bortfinn und werden fehr gelobt. Mit Erklärungen dunkler Bibelstellen beschäftigt sich ferner ein ganzes Sutachten von ihm an R. Nissim in Kairvan.5) Sehr wichtig ist eine zweite Schrift von ihm, ein Rommentar zu mehreren Mischna- und Talmubtraktaten. Auch von biefen find Bitate in ben Rommentaren fpaterer Gelehrten, die übrig geblieben; nur fein Rommentar ju ben Mifchnatraktaten ber Abteilung Tabaroth erifliert noch. Derselbe beschäftigt sich größtenteils nur mit der Erklärung schwer= verständlicher Ausdrücke, Wörter und Redewendungen, wozu ihm seine Kenntnis des Arabischen, Griechischen, Lateinischen und des Aramäischen zustatten tam.6) Bertvoll war ferner seine Robifigierung des talmudischen Rivilrechts über Rauf und Bertauf, הלכות מקח וממכר, bie Gibesleiftungen, הלכות מקח וממכר und Bertauf, משפטי שבועות und Ferner verfaßte gai ein hebräisches Wörterbuch, betitelt: "ORDA, "Der Sammler"; auch wird ihm ein Lehrgedicht, "Muffar Hastel", מוכר השכל, zugefchrieben. Dasselbe enthält 189 Sentenzen in Doppelverfen, welches in neuester Beit, 1837 in Bien, in L. Dutes "Ehrenfäulen und Dentfteinen" G. 96-106 veröffentlicht, später auch von H. Graet in feine "Blumenlese neuhebräischer Dichtungen", Breslau 1891, S. 27-32, mit aufgenommen wurde. Andere Gedichte von Hai erschienen in Lemberg 1889 durch S. Philipp. III. Agada, ihre Auffaffung und Stellung, keine philosophische Auslegung, Kämpfe gegen mystischen Aberglauben, Philosophie und feine Stellung zu derselben, andere Biffensfächer, Gefet und Minhag, boch gegen das Kolnibre-gebet. Die Agada (f. b. A.), die neben ihren trefflichen Lehren auch fonderbare, oft lächerliche und vernunftmibrige Aussprüche und Schilderungen aufftellt, bildeten oft das Thema verschiedener Anfragen an ihn, wie man fich zu berfelben zu ver= halten habe. In Bezug auf die Annahme, daß man zwischen der Agada im Talmud und der in den andern Schriften zu unterscheiden habe, war feine Meinung, daß die Agaba im Talmud wohl größere Beachtung verdiene, als die in andern Schriften, boch brauche man auch sie nicht zu beachten, wenn sie Ber= nunftwidriges und Albernes aufstellt; man vergesse nicht ben Grundsas: "Man stütze sich nicht auf die Agada."8) Aber wenn es geht, Unsinniges ver= nunftgemäß zu erklären and aufzuhellen, ist man hierzu nur bei den Agadas im Talmud gemiffermaßen verpflichtet, aber nicht bei den in nichttalmudischen Schriften.9) Die Erklärung ber Agaboth, lehrte er ferner, foll nicht burch gerbei-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Abubrahm ed. Ven. Seite 70 c. <sup>9</sup>) Vergleiche Weiss, Tradition IV, Seite 177, Anmertung 4. Die in arabijcher Sprache abgefaßten Sutachten wurden später hebräisch überset, die schalten haben. <sup>3</sup>) Nach Leitute Kabmonioth 192 zum Bentateuch Anmert. 28. <sup>4</sup>) Vergleiche Rappoports Biographie des Gaon Haix, Anmert. 28 und Harkavi Biographie Schertras, Anmertung 11. <sup>4</sup>) Weiss, Tradition IV, Seite 189. <sup>6</sup>) Daselbst IV, Seite 185. <sup>5</sup>) Daselbst Seite 188—189. <sup>9</sup>, XLCT (V MICH. <sup>8</sup>) Gickion II, Seite 48. Herzu die Verrede zum Buche "Menorath Hamaor", wo von dem betreffenden Sutachten über die Agada Auszüge gebracht werden.

ziehung philosophischer Ibeen geschehen, sondern nur vernünftig nach Wort und Inhalt gefcheben. Gegen jebe philosophische Ertlärung ber Agaba lautete fein Grunbfat: "Beit entfernt find bie Borte ber Philosophie von benen unferer Lehrer, ben Beifen Israels", b. h. es find biefe mit jenen nicht zu vereinen. 1) Richtbefto= weniger beschäftigte er fich mit bem Studium ber Philosophie und war mit ihren Systemen vertraut; er tennt bieselben in arabischer Darstellung und nennt in feinen Schriften bie arabifchen Philosophen.2) Doch fürchtet er ihren fcablichen Einfluß bei den judischen Gelehrten und warnt vor dem Studium derfelben, fie verwirre und fomache ben Glauben.3) "Der einzige Beg," fcreibt er an Samuel Hanagib (f. b. A.), "ber jur Gottesfurcht und zu einem frommen Lebenswandel führt, ift bie Beschäftigung mit der Mifchna und bem Talmub, aber jene Weisheit verwirrt nur, lenkt ab von ber Bollziehung ber Gebote, foll baber verworfen werben. Bill Dir jemand einreben, die philosophischen Studien führen zur wahren Sotteserkenntnis und Gottesverehrung, traue ihm nicht. Das habe sich in Bagdad gezeigt, bie Philosophie habe sie zu Zweissern gemacht. Hier und in Nordafrika find fie deshalb von ihr abgegangen und wieder zum ausschließlichen Talmubflubium zurückgetehrt. "4) Dagegen mahnt er zum Erwerb anderer Wiffensfächer, als ber Raturwiffenschaft, speziell ber Heiltunde u. a. m.5) In der Erklärung von fremden Börtern und dunklen Ausbrücken im biblischen und talmubischen Schrifttum fceute er es nicht, Auftlärungen barüber von ben chriftlichen Gelehrten, auch von ben Geiftlichen anzunehmen.6) Seine Begenstimme über ben in seiner Beit berrschenden mustischen Aberglauben erhebt er in einem der größeren Gutachten, wo er auf Anfragen barüber, denfelben als den jüdischen Gottesglauben schädigend, erklärt.<sup>7</sup>) In Betreff von streitigen Halachaent= scheidungen neigt er sich der erschwerenden Stimme zu,<sup>8</sup>) besonders trat er für bie Erhaltung eines Minhags (f. d. A.) ein, mit der Mahnung: "Man ändere nichts von dem Brauch."<sup>9</sup>) Aber entschieden spricht er sich gegen die Sinführung bes Rolnibregebetes (f. b. A.), am Eingang bes Gottesbienstes bes Abends zum Versöhnungstag, ebenso gegen den Brauch, am Neujahrstage zu erklären, daß jeder Eid und jedes Gelübde ungültig sei.<sup>10</sup>) Mehreres siehe: "Scherira Gaon", "Samuel ben Chofni, Gaon" und bas "Rolnidregebet".

J.

Jakod Jon Gau, יעקב אבן גו Dberhaupt der jüdischen Gemeinden in Spanien des moslemitischen Reiches daselbst (987—900), der seinen Wohnsitz in Cordova hatte. Zu dieser Würde wurde er unter dem König Hicham durch dessen Majordomus erhoben. In Cordova wurde nach dem Tode des Oberrabbiners Mose ben Chanoch dessen Sohn Chanoch zum Oberrabbiner eingesetzt. Sine starke Partei, an deren Spitz Jakob Gau stand, war mit dieser Rabbinerwahl unzufrieden; sie wollte den gelehrten und verdienstvollen Joseph ben Abitur zum Oberrabbiner, aber die Majorität erklärte sich sür R. Chanoch, und Joseph Abitur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Reiponjen ber Geonim edit. Luf, Rapitel 28. ררחוקים הם רברי הפילוסופים שראל "שראל". <sup>3</sup>) Weiss, Trabition IV, Seite 179. <sup>3</sup>) Dajelbit. Bergleiche Geiger, Jübijche Zeitichrift, Jahrgang 1862, Seite 208 ff. <sup>4</sup>) Bergleiche hierzu Weiss, Trabition V, Seite 180 und 181, Anmerfung 9. <sup>5</sup>) In feinem Behrgedicht hierzu Weiss, Bers 162. <sup>6</sup>) Weiss V, Sette 181. <sup>7</sup>) In jund, von Eleajer Ajchenafi, in ben zwei Reiponjen bes hai Gaon über Rabbala Seite 55 und 56. Bergleiche Weiss V, Seite 183 und 184. <sup>8</sup>) Weiss V, Seite 176. <sup>9</sup> Dajelbit II, § 143. Bergleiche Weiss, Trabition V, Seite 176.

wurde verbannt und zur Auswanderung gezwungen. Jakob Ibn Gau hatte baber nach feiner Erhebung zum Oberhaupte ber fpanischen jubischen Gemeinden nichts Eiligeres ju thun, als ben gewählten Oberrabbiner Chanoch feines Amtes ju entsegen und ben Joseph Abitur, feinen Gunftling, zur Uebernahme des Ober= rabbinats zurnatehren zu laffen. Aber biefer erflärte zur allgemeinen Ueberafchung, er könne diese Burde nicht annehmen, ba er auf feinen Reisen keinen würdigeren und frommeren Mann gefunden, als diesen R. Chanoch. Indessen hatte sich auch Jatob Gau nicht lange feiner Burbe als Oberhaupt ber jubischen Gemeinden zu erfreuen; er murbe auf Befehl des Minifters Almanfor, zu deffen erhofften Geld= erpreffungen von ben judifchen Gemeinden er fich nicht verstehen wollte, ins Ge= fängnis geworfen. Nach feiner Befreiung aus ber haft burch bas ein Sahr fpäter zufällige Dazwischentreten des Kalifen Hischam, starb er im Jahre 900. Man rühmte von ihm, daß er gleich Chasdai Schaprut (f. d. A.) die Gelehrten in ihren litterarischen Arbeiten reichlich unterftutte und fehr freigebig gegen Silfs= bedürftige war, sobaß er "Bater ber Armen" genannt wurde. Der abgesetzte Rabbiner Chanoch wurde wieder in fein Amt eingesetst, er ftarb im Jahre 1014. Der Dichter Staat ben Saul in Elisana hat die Bochberzigkeit des Jakob 3bn Sau in mehreren Gedichten befungen.

### Jakob Emden, siehe Emden Jakob.

Jakob Cam. beutlider Jakob ben Meir Cam, יעקב בן מאיר תם, genannt Rabenn Cam, רבנו תם, (geb. 1100, geft. 1171). Ausgezeichneter Gelehrter im Lalmubischen, ber ju ben icharffinnigen Tofaphisten (f. b. A.) gezählt wirb, zugleich vorzüglicher Renner des Biblischen und ber mit derfelben zusammenhängenden Biffensfächer. Er wohnte in Rameru (Nordfrantreich), war der jüngfle feiner gelehrten Brüder Samuel (Raschbam) und Ijaat (Tofaphist), Entelföhne bes berühmten Gelehrten Salomo ben Jizchak, genannt Raschi (s. d. A.), bessen Echwiegersohn sein Bater "Meir" gewesen. Jakob Tam barf hier nicht mit dem vielgenannt en Märtyrer "Jakob" aus Orleans, der ebenfalls "Jakob Tam" hieß, verwechselt werden. Früh wurde unser Jakob Tam von seinem gelehrten Bater und von Joseph Bonfils (Tob Elem)<sup>1</sup>), in die Fächer der jüdischen Wissenschaft eingeführt. Im Talmudischen erlangte er folche Tüchtigkeit, daß er bald feine Brüder und die gelehrten jübischen Zeitgenoffen übertraf. Die Klarheit seines Geistes, gehoben burch seine Verstandesschärfe, machten ihn bald zu den Sauptträgern der Tosaphisten= foule (f. b. A.). Der Glanzpunkt feiner Talmubvorträge war bie fcharffinnige Distuffionsweise beim Auffinden und Lojen von Biberspruchen, welche ihm bie Bewunderung ber Gelehrten zuführte. Nehnlich waren scine Bibelerklärungen, wobei er auch seine hebräischen Sprackkenntnisse, das Grammatikalische, ver= wendete.2) Man verehrte ihn als den angesehensten Rabbiner der Beit, er galt als eine volle Autorität der talmudischen Gelehrsamkeit in Frankreich, Spanien, Italien und Deutschland. Dabei war er nur Privatmann, ber Geschäfte zu feinem Man rühmte von ihm, daß er nicht zu den Stocktalmudisten Unterhalt betrieb. ber Tosaphisten gehörte, er näherte sich den judischen Gelehrten in Spanien auch Der freifinnigen Richtung; er begrüßte in eigens hierzu verfaßten Gebichten ben vielverehrten Abraham 3bn Esra (f. d. A.) und bemühte sich in der Handhabung eines reinen Bebräifch, in welchem er mehrere liturgifche Gebete, Bijutim, fcrieb.3)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach ber Angabe in seinem Sepher Hajaschar p. 74, wozu noch Ben Jakob Abditamenta zu Asulais Schem Hagdolim Seite 165, Nr. 29 zu vergleichen ist. <sup>9</sup>) Siehe ben aussührlichen Artikel "Schrifterklärung". <sup>3</sup>) Landshut Amude Haaboda voce יעקב בן כואיר. Hierzu ist Geigers Parschandatha, beutscher Teil, Seite 24 und 25 zu vergleichen.

Er galt auch ba als Autorität und wurde als Schiedsrichter in bem Sprachforfoungestreite zwischen Menachem ben Sarut und Dunasch ben Labrat (f. b. A.) berufen, worüber er feine Schrift "Entscheidungen", merfaßte.1) In rituellen Sachen wurde er mit Anfragen von Spanien, Sübfrantreich, Deutsch= land überhäuft. Für die judische Gemeinde in Paris fertigte er bie Boridriften und Formeln ber Chescheidungen an.2) Jahlreich sammelte sich um ihn ein Jüngertreis, vor dem er Talmubvorträge hielt. Aus diefem 3bealleben riß ibn ein plötlich ichmeres Geschid. Ein fanatisches Rriegsheer bes zweiten Rreuzzuges, bas in feinem Wohnorte lagerte, überfiel raubend und plündernd auch fein haus und nahm feine ganze Sabe mit. Nur fein Leben und feine Bibliothet blieben, wie durch ein Bunder, verschont.3) Diese große Schreckenszeit überraschte ihn bei der Abfassung eines Commentars zum Talmud. Er war stark genug, nicht ben Leiden auch geiflig zu erliegen.4) Bon feinen gelehrten Beitgenoffen mar es nur R. Meschulam in Melun, mit dem er wegen einer getroffenen Entscheidung in freidenkender Richtung in Konflikt geriet. In einem Briefe an ihn sprach In einem Briefe an ihn fprach fich Jakob Tam tadelnd barüber aus, aber Meschulam bebarrte bei feiner Meinung; er hatte Aussprüche von Autoritäten und gemiffe Lefearten von Talmubtexten für sich. Aber Jatob Tam beruhigte sich nicht und fandte ihm ein zweites Schreiben zu, worin er ihn zu einer Besprechung einlud mit der Bannandrohung, wenn er wegbliebe. Dieses wirkte, benn R. Meschullam gab nach nnd that ihm Sein großes Anfehen in der Judenheit benutte er zu prattischen Abbitte.5) Unter feinem Borfite wurden mehrere Synobalversammlungen von 3wecten. Rabbinern in Trojes, Rheims u. a. D. abgehalten, wo über Gemeindliches, Religiofes, auch über mehrere Zeitfragen, bie fich auf bas Civilrechtliche bezogen, verhandelt wurde, die zur Entscheidung kamen.6) In hohem Alter erlebte er noch die starke Judenversolgung in Blois, wo fast fämtliche Juden der Stadt als Märtyrer auf Scheiterhaufen ihr Leben unter gemeinschaftlicher Abfingung des Alenu= gebetes (f. b. A.) aushauchten. Jatob Tam orbnete barauf für bieje Märtyrer einen jährlichen Gedenk- und Fasitag an, der auch an allen Orten in Frankreich und Deutschland, wo Juden wohnten, gottesdienstlich mit Fasten und Beten geseiert wurde. Balb barauf starb auch dieser vielverehrte, thatkräftige Gelehrte den wurde. 4. Tamus, b. i. ben 9. Juni 1171, ber besonders von feinen Jüngern tiefbetrauert Er hinterließ von seinen halachischen Studien ein in gelehrten Lalmudwurde. freisen febr geschätztes Bert, von feinen Tofephoth ju ben Talmubtraftaten auch Halachoth u. a. m., betitelt: "Sepher Hajaschar", welches er selbst in zwei Editionen veröffentlichte, das sich jedoch nicht erhalten hat. Wir tennen gegen= wärtig ein ebenfalls von ihm geschriebenes Buch "Gepher hajaschar", gebrudt in Dasselbe enthält zum großen Teil die Lofephoth und die Responsen Wien 1811. Jakob Lams, die, wie man annimmt, von einem Enkel des R. Jomtob ben Sehuda bearbeitet und zusammengestellt wurde.7)

Jehuda ben Elia Hadassi, יהורה בן אליהו הרסי, Gelehrter Raräer, ber in Jerusalem 1075 geboren wurde, wo er seine Erziehung und Bilbung unter ber Leitung karäischer Gelehrten erhielt, aber 1099 infolge ber Erstürmung Jerusalems burch die Rreuzsahrer nach Ronstantinopel auswanderte. Das traurige Geschick Zerusalems ergriff ihn so sehr, daß er den Beinamen "Habel", האבל, ber Trauernde, führte. In Ronstantinopel sette er seine Studien im Hebräischen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dieselbe wurde in neuester Zett von Philippowski in der Schrift: "Tejchuboth", von Dunasch b. L. London 1855 veröffentlicht. <sup>3</sup>) Siehe darüber sein Sepher Hajaschar Nr. 8. <sup>3</sup>) Siehe sein Sepher Hajaschar Sette 81 0 edit, Wien. <sup>4</sup>) Daselbst Nr. 492. <sup>4</sup>) Daselbst Sette 619—622. <sup>6</sup>) Siehe "Synoden". <sup>7</sup>) Siehe darüber Weiss IV, Sette 337 und 88.

Arabischen und Griechischen eifrig fort, ebenso vertiefte er sich in die Naturwissenschaften und die Philosophie. So allseitig geschult arbeitete er im Jahre 1148 an seinem epochemachenden Wert "Sichtol Halopher", TET, "Buch der Wage" genannt. Dasselbe wurde im Jahre 1150 vollendet und 1838 in Roslow, sehr verftümmelt gedruckt. Das Manuskript davon besindet sich vollständig in den Bibliothefen zu Leyden, Wien u. a. a. O. In demselben werden die Religionswissensächer Dogmatik, Rultus, Che- und Erbgesete u. a. m. behandelt und zwar unter der Ordnung der zehn Gebote, untermischt von Naturwissenschaft, besonders von Aftronomie. Dieses Wert ist heute noch lesenswert, schon in Betracht seines reichen Inhalts und der darin genannten Werke, die nicht mehr existieren. Die Polemik darin richtet sich gegen vermeintliche Irrlehren fremder Religionen, auch gegen die aristotelische Philosophie, den Rabbinismus u. a. m. Das Wert ist in reinem fließendem Hebrälch geschrieben, mit vielfältigen seldstaften Bornen. Sine andere Schrift von ihm behandelt die gleichlautenden hebrälchen Werter, die ben Titel führt: "Tren bi Tren". In dem Artikel "Karäer" der Litteraturgeschächte der hebrälchen Wissensen werden werden hebrälchen wir mehrere Auszüge aus dem erstigenannten Werke in beutscher von Eiteraturz geschichte der hebrälchen Beisensent wer hebrälchen wir mehrere Auszüge aus dem erstigenannten Werke in beutscher von Beisen werken wir mehrere Auszüge aus dem erstigenannten Werke in beutscher Schaften wir mehrere

Jehuda Kalevi, voliftänbig Jehuda ben Samuel Kalevi, יהודה בן שמואל חלוי, auch furzweg: Jehuda Salevi, arabisch: Abul Hassan 3bn Allavi. Genialer Dichter, Religionsphilosoph, Arzt, gründlicher Renner und opferfreudiger Berehrer bes Judentums, ber fein Dichten und Denten ber lichtvollen Darftellung und Berherrlichung feines religiöfen Bekenntniffes midmete. (1885-1140). I. Geburt, Erziehung, Bildung, Studien, Stand, Familie und Freunde. Bon feiner Jugendgeschichte wissen wir nur, daß er in Toledo am Lajo in Südcastillen 1085 geboren wurde, wo bie Juden unter bem Rönige Alfonso sich einer günftigern Stellung erfreuten, die ihre religiofe Unabhängigkeit mahrte. Sein Bater bieß Samuel, ber für bie Erzichung und Bilbung feines fehr begabten Sohnes forgte. In dem Lehrhause bes Isaak Alphasi (f. Alphasi) zu Lucenna wurde er in die judischen Wiffensfächer eingeführt; feine Mitjunger dafelbst waren Joseph 3bn Migasch (f. b. A.), der fpätere Nachfolger Isaak Alphasis, Baruch Albalia (f. d. A.) u. a. m. Neben der jüdischen Wiffenschaft fludierte er Naturkunde, Mathematik und Medizin. Er war der arabischen und hebräischen Sprache gleich mächtig und schrieb seine Geistesproduktionen bald arabisch, bald hebräisch nieder. Ju seinem Unterhalt wählte er den Stand des Arztes und praktizierte in Toledo,") wo er fich balb bes allgemeinen Bertrauens erfreute, Jehuba halevi verheiratete fich fpäter und hatte nur eine Tochter, die er ebenfalls verheiratete, aus deren Che ihm zwei Enkeljöhne, Juda und Afarel geboren wurden. Db Abraham 3bn Esra (f. b. A.) fein Schwiegersohn oder sonft mit ihm verwandt war, bleibt ungewiß.2) Aber sicher ist, daß sich beide gekannt und mit einander freundlich verkehrten. In dem Bentateuch-Commentar des Ibn Esra finden wir Jehuda Halevi recht ehrenvoll erwähnt.3) Seine ärztliche Praris feffelte ihn an feinem gauslichen, welches er felten verließ. Aber diefe Beschäftigung befriedigte ihn nicht, die Ideale seines Geistes gehörten anderswohin. Er hinterließ daher, so sehr Schriftstellerei mit zu feinem Lebensberuf gehörte, teine Schrift über Seilkunde. In einem Brief an einen seiner Freunde fchrieb er: "Ich flehe zu Gott, er möge mir balb bie Gr-

 Landshut in jeinem Buche Amude Hoaboba I. S. 77.
 Siehe "Abraham Ibn Esra".
 Siehe die Angabe diejer Stellen dei Geiger, Divan S. 149 und 150. lösung senden und mir die Freiheit gewähren, Ruhe zu haden und zu einem Orte lebendigen Wassers, zur Quelle der Weisheit, wandern zu können".<sup>1</sup>) Seine Lieblingsdeschäftigung war Poesie und Philosophie, namentlich Religionsphilosophie, in beiden arbeitete er für die Verherrlichung seines Sottesglaubens.<sup>2</sup>) Schon als Jüngling beseelte ihn die Verherrlichung seines Sottesglaubens.<sup>2</sup>) Schon als Jüngling beseelte ihn die Verherrlichung seines Bottesglaubens.<sup>2</sup>) Schon als züngling beseelte ihn die Verherrlichung seines Bottesglaubens.<sup>2</sup>) Schon als züngling beseelte ihn die Verherrlichung keines Verheurten Geschneren und vertraut mit allen Poesiearten Castiliens <sup>3</sup>) Die glücklichen Lebensereignisse seiner Mitjünger, der Lod seines Lehrers Alfasi, der schriftliche Verkehr mit entsernten Freunden, die neuen Anknüpfungen mit verschiedenen Gelehrten und Dichtern anderer Städte gaben ihm Veranlassung zur Abfassung von mehreren poetischen Arbeiten. So besang er die Vermählung seines Jugendsreundes Isseph Ibn Migasch, dichtete später eine Elegie auf den Tod seines Lehrers Isaat Alphassi und verschiet die Grabschrift für denselben. Sein Freund Joseph Ibn Migasch wurde später späte die Bradschrift für benselben. Sein Freund Joseph Ibn Migasch wurde scherftucht Borten:

""Sucht ihr der Lehre Sinn, Berständnis, "Bei Joseph findet ihr Erkenntnis. "Hier Sinai, hier Bundeslade, "Gier heller Strahl aus Gottes Gnade."4)

An Moses Ibn Esra (f. d. A.) in Granada richtete er in früher Jugend ein Gedicht, der in seiner Antwort die herrliche Begabung des Jünglings bewunderte.

> ""Du, Jüngling noch", schrieb er ihm, "du lieber Sohn", "Wie ist's, daß du, ein Meister schon, "Schon in des Wissens Tiefe drangst."5)

Er besuchte seinen Freund Moses 3bn Esra, ber bei seinem Scheiden ihm in einem Abschiedsgedicht nachruft:

""Vieles hatte ich vernommen, "Noch bevor du warft gekommen, "Aber was ich in dir erblickt "Hat meinen Geist und Herz entzückt".

Bon seinen andern Freunden, die ihn verehrten, nennen wir die drei Brüder des eben genannten Moses Ibn Esra, nämlich Abul Hassan Juda, Abul Hadjadj Joseph und Ibn Ibrahim Isaak; ferner Juda und Salomo Ibn Giat, Salomo Parchon, Aron und Josua Alamani in Alexandrien, Salomo Abu Ajub Ibn Almaham, Chalfon Halevi u. a. u.<sup>6</sup>) Diese waren seine Berehrer, sie bewunderten seine Geistesgaben und die Früchte berselben, die elegante Dichtung und die Klarheit seiner Religionsphilosophie. Die vielen Gedichte erhielten später ihre Jusammenstellung, die auch in deutscher Uebersetzung noch bewundert werden. Die Religionsphilosophie hat in dem vortrefflichen Buche Cusari, richtiger Al Chasari, ihre klare Darstellung erhalten. Es wurde ebensalls in neuester Zeit von David Cassel beutsch übersetzt und mit einem guten Kommentar versehen; es bildet heute noch einen lehrreichen Luell bes Berständnissen und der richtigen Aussans. Man liest und studiert es gern. Bir verweisen hier über seine poetischen Arbeiten

 <sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Graetz, Geichichte, Bb. VI. S. 143, nach Divan von Luzzato 129. <sup>3</sup>) Siehe weiter, befonders die Artikel: "Philosophie und Judentum", "Religionsphilosophie". <sup>3</sup>) Divan 28 und 127. <sup>4</sup>) Geiger, Divan des Jehuda Halevi S. 126. <sup>5</sup>) Daselbit. <sup>6</sup>) Bergl. die Jusammenstellung bei Luzzato in seinem Buche בתולת בתיהודה S. 17 ff. Besonders bei Abraham Geiger Jehuda Halevi S. 117.

auf den Artikel "Boefie, weltliche und religiöse", und sprechen hier nur von seiner Religionsphilosophie in dem Buche Cusari, Al Chasari. II. Philosophie, Stellung zu derselben, das Buch Cusari, Al Chasari. Seine Philosophie, bie Stellung zu derfelben, bas Syftem feiner Religionsphilosophie hat er in feinem Buche Cufari, Al Chafari, ausführlich angegeben. Diefes Buch, הכוורי הכוורי, wurde von ihm 1140 in arabischer Sprache verfaßt; sein arabischer Titel lautet beutsch: "Buch des Beweises und ber Argumentation zur Verteidigung ber geschmähten Religion"; es hat die Aufgabe, die Schmähungen und Angriffe gegen das Jubentum burch eine lichtvolle sachliche Darftellung feiner Lehren und Gefete zu widerlegen. Diefes Werk haben hebräifch übersett Juda Ibn Tibbon (f. d. A.) und Juda ben Isaak Kardinal (f. d. A.)<sup>1</sup>) Uns liegt es in der hebräifchen Uebersetzung des Juda 3bn Tibbon vor. Dasselbe hat 5 Abschnitte, jeder Abschnitt zerfällt in mehrere Paragraphen; feine Themen behandelt es in der Form von Dialogen mit einem geschichtlichen Sintergrund von ber Betehrung ber beibnischen Chazaren (f. d. A.) mit ihrem bem Dienste bes Seibentums eifrig ergebenen Rönige zur jübischen Religion. Im Traume hörte der König eine Stimme, die ihm zurief: "Deine Gesinnung gefällt Gott, aber nicht Dein Thun." Der König wird darüber unruhig und wendet sich um Aufschluß erst an einen Philosophen, deffen Worte ihn nicht befriedigen. Er läßt sich barauf die Vertreter der geoffenbarten Religionen kommen, einen Christen, einen Moslem und einen Juden. Die An= guben des Christen sagen ihm nicht zu, ebenso nicht die des Moslems, aber von beiden erfährt er, daß das Judentum in feiner Geschichte die Uroffenbarung der Religion enthalte, aus welcher beide, das Christentum und der Islam, hervor= gegangen und in der sie ihre Beglaubigung finden. Der König schickt nun nach dem judischen Bcifen. Derfelbe fprach von der Geschichte, der Offenbarung, den Lehren und Gesetzen der judischen Religion, worauf der Rönig mit feinem haufe und feiner Umgebung, später auch das ganze Volk der Chazaren die jüdische Religion annahmen. In diesem Vortrage des jüdischen Weisen wurde erst feine Auseinandersetzung mit der Philosophie betont. Das Judentum, fagte er, bedarf der Philosophie nicht, nicht ihrer Schlußfolgerungen, nicht ihrer spetulativen Ver= nunftgründe zu feiner Bestätigung und Bemahrheitung, es hat bie Geschichte, bie gefchichtlichen Thatfachen, auf benen es beruht und aufgebaut ift. Die Philosophie ift ohnedies ungulänglich, da in ihr ein Syftem durch das andere aufgehoben wird. Der jubische Weise ist Jehuda Halevi. In einem Gedicht hören wir ihn barüber:

> ""Lasse dich durch griechische Weisheit nicht verlocken, "Die keine Früchte treibt, nur schöne Blüthen. "Und ihr Inhalt? Das Weltall nicht von Gott erschaffen, "Von Urbeginn an, da umhüllt mit Mythen. "Lauschst du gierig auf ihr Wort, du kehrst zurück, "Mit geschwäßigem Munde, das Herz leer, unzufrieden."<sup>2</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bon diesen hebrätschen Uebersetzungen hat sich die des Juda Ibn Tibbon ganz erhalten, dagegen sind von der Uebersetzung Nardinals nur noch Bruchstücke vorhanden, welche in der zweiten von Cassel veranstalteten Ausgabe des Cusari, Leitzig 1869, mitangegeben sind. Von dem hier genannten David Cassel wurde diese Buch auch deutich übersetzt, kommentiert und mit dem hebrätischen Text des Juda Ibn Tibbon, Berlin 1853 und später Leitzig 1869 (zweite Ausgabe) veröffentlicht. Hartwig Hirdische das deutschen zuch eine deutsche Uebersetzung aus dem arabischen Text hat derselbe geliefert. Von den vielen Rommentaren zum Cusari nennen wir die von Juda Musstata, Israel Samoz und Gedalje Brecher. Spantich hat es Jakob Aben Dama 1167 und später lateinisch Sohann Burtorf, Bale 1660, überieht. <sup>9</sup> Luzzato, Bethulath 56, Ende; Geiger, Divan 86.

Es waren bies Proteste gegen die Annahmen der judischen Religions= philosophen Saadja Gaon (s. d. A.), Bachja 3bn Patuda (s. d. A.), Sabirol, Jofeph 3bn Babit u. a. m., man gelange nur burch philosophische Spetulationen jur höchften Stufe ber Gotteserkenntnis. Die Aussprüche: "Ertenne ben Gott beines Baters," (1. Chr. 28, 9), und: "Die bu nicht ertannt haft", (5. Mof. 13. 3.), bie von den Religionsphilosophen als Mahnung zur philophischen Spekulation zitiert werden, bedeuten nach ihm die Erinnerung, sich in der Gottesverehrung an ben Gott feiner Bater zu wenden; auch bezeichnete das hebraische Berbum yr. "bas geschichtliche Erkennen". So verzichtet Jehuba halevi auf einen nachweis bes Ginklanges und ber Uebereinstimmung ber judischen Religiou mit ber Philosophie; er fucht teinen Ausgleich ihrer Lehren und Gefete mit berfelben. Die Anfündigung Gottes bei dem Werke der Erlöfung aus Aegypten geschicht nur als Gott der Beschichte, "Gott ber gebräer",1) "Gott Abrahams, Ifaats und Jatobs".2) Auch im Detalog (Gebot 1), heißt es nicht: "3ch bin Gott, der Beltschöpfer," sondern: "Ich bin ber Ewige bein Gott, ber bich aus Megypten, bem hause ber Rnechtschaft herausgeführt hat."3) Es find geschichtliche Thatsachen auf die hingemiesen wird, zu benen außer der Erlöfung Israels aus Neappten befonders diefe Offenbarung auf Sinai in Gegenwart eines ganzen Boltes, ferner bie Bunder während ber Büftenwanderung und feines erften Staatslebens in Paläftina,4) burch bie Erwedung von Bropheten mit ihrer Wirksamkeit gehören.5) Doch hat Jehuda Salevi mit diefer Abweisung ber Philosophie fie feineswegs völlig aus bem Rreise feiner Arbeiten über bas Judentum gebannt, vielmehr bedient er fich ihrer vernunftgemäßen Rethode zur Darftellung ber Lehren, Gefete und Inftitutionen ber judifchen Religion. Aber er will die Philosophie mit ihrem vernunftgemäßen Denken nicht als herrin und Gebieterin, ber sich alles anschmiegen foll, sondern nur als Dienerin; es foll durch fie nichts bewiefen und nichts aufgehoben, fondern nur erklärt und ansprechender gemacht werden. Go enthält bas Buch Cusari treffliche Darstellungen ber Lehren, Gesetse und Institutionen des Judentums, von seiner Glaubens=, Rechts= und Sittenlehre, seinem Kultus und seiner Archäologie nebst anbern Biffensfächern. Es fpricht über bic Philosophie, fpeziell bie bes Ariftoteles und anderer Philosophen in Abschnitt V, 3-8, 10, 12, 14, 20; früher in Abschnitt I, 65-69; Abschnitt IV, 3-6, 12-13; wo er ihren Gegensatz zur Offenbarungslehre in verschiedenen Punkten hervorhebt; ferner über Gott seine Eigenschaften und die ihm beigelegten Attribute, auch über die Engel und die herrlichkeit Gottes in Abschnitt II, 2-6; Abschnitt IV, 1-3; Gottes Ramen in Abschnitt IV, 123-125; die Propheten und bie Prophetie Abschnitt IV, 4-9; ferner in Abschnitt V, 9-10; die Willensfreiheit des Menschen und ben Billen Eottes in Abschnitt V, 19-20; die Erkenntnis Gottes in Abschnitt IV, 12-13; baselbst 16-19; über Seele, Geift und Unsterblichkeit Abschnitt I, 104-109; über den heiligen Geist in Abschnitt V, 11—12; Einheit Gottes Abschnitt IV, 23; Schöpfung, gegen die Annahme einer Emanation Abschnitt IV, 23—25; das Befet in allen feinen Teilen Abschnitt III, 1-16; feine Astefen, Anachronismen und Bertheiligkeit II, 48, 50, 51; Symbolifierung des Opferkultus und des Stiftzeltes II, 25—28; Erwählung einzelner Männer in jeber Beit von Abam bis Israel und Erwählung Israels I, 34—35; 47, 95, 103; IV. 15; II, 7—12; Israel ist das Herz aller Nationen II, 36—44;5) feine Leiden kein Zeichen der Berwerfung Abschnitt IV, 19—23; Abschnitt II, 34—42; feine Zerstreuung geschah

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cusari I. 25, 2. Moj. 3. 18; 5. 3. <sup>2</sup>) Dajelbft 2. Moj. 5 3. <sup>3</sup>) Dajelbft nach 2. Moj. 20. 2. <sup>4</sup>) Cusari I. 27—91. <sup>5</sup>) Daj. 109; 10—14; 22. <sup>6</sup>) Bet Bacher, Eregeje, philoj., S. 116.

um feine Gottesidee der Menschheit zuzuführen Absch. IV, 23; Palästinas Erwählung als bas Land ber Prophetie 1) und ber Propheten I, 63-66; II, 13-18; IV, 20-11; bie Proselyten 1, 27, 101; bie Karäer und bie Polemit gegen fie III, 22—23; 24, 31, 38—74; Habacha IV, 31; Tradition III, 24—74; Votale und Accente III, 24—33; andere Wiffensfächer Aftronomie und Kalenderwesen II, 20; IV, 20; Grammatik, hebräische II, 67, 80; Jezirabuch, Scheimlehre IV, 25; Bibeltert, Maffora I'I, 27, 30; II, 71, 80; erterne Wiffenschaften in Israel Sternkunde, Anatomie IV, 20—31. Es gestattet uns hier nicht der Raum auf die Behandlung bieser Themen näher einzugehen, und wir muffen uns mit den bloßen Angaben berfelben bescheiden. Ueber mehreres verweisen wir auf ben ausführlichen Artikel "Religionsphilosophie". III. Seine Ballfahrt nach Serufalem und fein Tod. 3m Jahre 1141, in feinem 50. Lebensjahre, nach ber Bollenbung feines oben genannten Bertes Cufari, machte er fich auf die Reife nach Jerufalem; es war eine wundervolle Verwirklichung der ihn burchdringenden Ibeale, die zur That werden follten, die Verwirklichung der Schnfucht, von ber er während feines ganzen Lebens hochgetragen wurde. Jehuba Halevi gehörte zu ben feltenen großen Männern, welche nicht blos Sbeale aufstellen, fondern fie auch ju verwirklichen verstehen. Db die Verwirklichung auch glücken werde, die Zeit für diefelbe eine günftige sci, alle diese Gegenvorstellungen wies er zurud, er patte für sie kein Ohr mehr. Gin sehnsuchtsvolles Verlangen nach den geschicht= lichen heiligen Orten ließ ihm keine Ruhe mehr,2) hob ihn über alle beengenden Schranken der Gegenwart.

""D, Stadt ber Welt, du schön in holdem Prangen "Aus fernem Westen, sieh, nach dir mich bangen. "Es wogt der Liebe Strom, denke ich der Vorzeit, "D, hätte ich Adlers Flug, zu dir entflöge ich, "Bis deinen Staub ich neht mit feuchten Wangen. "Mich zieht's zu dir, ob auch dein König fort, "Ob auch, wo Balsam troff, jest nisten Schangen, "D, könnte ich füssen wirder weisen wie

"Wie Honig süß, dem liebenden Verlangen."<sup>3</sup>) In solchen Liedern erhob sich schwungvoll seine Dichterseele, sie sollten bei seinen Glaubensbrüdern die Schnsucht nach den heiligen Orten wecken. Aber nicht blos sein Sang, sondern er selbst will ihnen ein Beispiel der Pilgersahrt geben. Von Haus und Hof, seiner Frau, Tochter und seinen Enkeln riß er sich los, verließ sein in Toledo gegründetes Lehrhaus mit der Schar seiner Jünger, die ihn, gleich ihren Later verchrten und liebten, und durchzog Spaniens Städdte. Ueberall waren es Ehren in zahlreicher Menge, mit denen er empfangen wurde.

In Cordova, Granada u. a. D. überraschten ihn feine Verehrer, die Rabbiner, mit Ehrengeschenken.<sup>4</sup>) Eine Anzahl von Freunden schifften sich mit ihm ein und begleiteten ihn nach Aegypten.<sup>5</sup>) Nach überstandener ungünstiger Fahrt landete er in Alexandrien. Diese gesahrvolle Seereise veranlaßte ihn zur Abfassung von mehreren Gedichten. Das eine beginnt:

""Das Meer stürmt, meine Seele ist froh,

"Sie naht sich dem Tempel ihres Gottes!"6)

Bu feinem Empfange eilten die angesehensten Männer ber jüdischen Semeinde Alexandriens, Ahron ben Zion Ibn Alamani, ber Arzt und Rabbiner war, an

<sup>1</sup>) Daselbst, Bibelezegese S. 112. <sup>3</sup>) Daselbst S. 114. <sup>3</sup>) Siehe Cusari Absch. V. 22 bis Eude. <sup>4</sup>) Luzzato, Bethulath 53; Sachs, Religiöse Poesse, 291—92. <sup>4</sup>) Luzzato, Bethulath 58 ff. und 19. <sup>6</sup>) Daselbst nach dem Briefe an Samuel Abu Manassur. <sup>7</sup>) Bethulath 77, 83. 111.

ihrer Spite. In feinem haufe verweilte er brei Monate, wo er fich erholte und fräftigte. Darauf fab er fich genötigt, einer Ginladung des Fürften Abul Manffur Samuel Chamaja in Rahira ju folgen, er war Leibarzt bes Ralifen Aegyptens. Diefer bot ihm Geld an, das er nicht annahm. In feinem Saufe verweilte er mehrere Monate und langte von da im Dezember in Damiette an, wo ihn fein Freund Abufaid Chalfon Halevi liebevoll erwartete. Bon ba feste er feine Reife nach Serufalem fort. Ueber fein ferneres Bleiben und fein Geschick fcweigt bie Gefcichte; sie weiß nur, daß er in Lyrus und später in Damastus gastlich empfangen wurde, worüber fich mehrere Gebichte von ihm erhalten haben.1) Die Sage berichtet, er wurde von einem muhamebanischen Reiter bei Absingung einer von ihm gedichteten Zionide überritten 2) Sein Grab soll man in Refar Rabul gefunden haben.3) IV. Seine Bürdigung bei der Mit= und Nachwelt. Jehuda Salevi erfreute fich ber Anerkennung und ber herrlichen Burdigung bei feiner Dit= und Rachwelt. Der Dichter Charifi (f. b. A.), fagt in feinen Makamen (1218) von ihm: "Das Lieb, das Levit Jehuda gefungen — ift als Prachtdiadem um ber Gemeinde Saupt geschlungen - als Verlenschnur halt es um ihren hals umrungen. - Er, des Sangestempels Säule und Schaft - weilend in den hallen ber Biffenschaft - ber gewaltige, ber Lieberspeerschwinger - ber bie Riefen bes Gesanges hingeftreckt."4) Auf einer andern Stelle lefen wir bei ihm: "Die Dich-tungen Jehuba halevis haben diefe Sigenschaft — fie find einfach und glatt, babei zart und voll Kraft — lieblich und voll von füßem Saft.\*5) R. Joseph ben Jabot, Rabbiner ju Corbova 1138, Berfaffer bes Buches Dlam Raton, nennt Jehuba Halevi: "Bater bes Gesanges, als hätte ihn die Prophetin Debora ge boren, und Agur der Weise (Spr. Sal. 30) groß gezogen. Er fängt die Seelen ohne; Netz und Schlinge durch seinen Honigmund und sein liebliches Wort." Sein Buch Cufari wird felbst von Schemtob (f. b. A.), bem heftigen Gegner der Philosophie Ibn Esras und Maimonides in seinem Buche Emunoth mit anerkennendem Lob erwähnt. Ein anderer<sup>6</sup>) hat über ihn geschrieben: "Die Worte Maimonides find der Bahrheit näher als dem Irrtume; die des Levi ben Berson (f. d. A.), find bem Frrtume näher als der Wahrheit, aber die des Jehuda Salevi find durchaus und überall wahr." Allgemein heißt es: "Ganz Jatob betennt fich zu Jehuba ;" 7) "hute bich, ben Levi (Jehuba Balevi) zu verlaffen, (5. Mofe 12, 19).8) Wir schließen mit ber Bürbigung Seinrich Seines in feinem Romanzero:

> ""Rein und wahrhaft, fonder Makel "War sein Lied und seine Seele, "Als der Schöpfer sie erschaffen, "Diese Seele selbstzufrieden. "Rüßte er die schöne Seele, "Und des Russes holder Nacktlana.

"Bebt in jedem Lied des Dichters,

"Das geweiht durch diefe Gnade."9,

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ginee, Orford, Seite 19 b. Dafelbft Borrebe p. IX, Anmertung 1. <sup>3</sup>) Jachja in Schalscheleth hakabbala. <sup>3</sup>) Satuto Juchafin. <sup>4</sup>) Nach M. Sachs. "Religidje Boefie ber Juden Spauiens". Seite 287. <sup>5</sup>) Rach Geiger, Seite 174. Nachgelaffene Schriften, Band 3.
 <sup>6</sup>) N. Berechiel bei N. Jehuba Mustato, Borrebe zu הקורה <sup>1</sup>) Nach Luzzato, Divan 143, בתולה בת יהודה.
 <sup>6</sup>) Bet Geiger, Seite 176, in oben genanntem Buche. <sup>9</sup>) Jur Litteratur über Jehuba Halevi nennen wir: S. D. Luzzato, rener Buche. <sup>9</sup>) Jur Litteratur uber Jehuba Halevi nennen wir: S. D. Luzzato, Kerem Chemed VII, S. 265; M. Sachs, "Religidje Boefie", 1845; (Sbelmann, Ginse, Orford, London 1850; A. Geiger, Juduan des Rafilliers Abul Haffan Jehuba Halevi; Kaufmann, Jehuba Halevi, Breslau 1877; Jost und Graetz, Geichichte ber Juden. Band VI u a. m.

#### Jephet ben Ali Halevi. — Immannel ben Salomo Romi.

Jephet den Mi Halevi, vier sein sich vier sein sich verschland in sein seine Sela verschland versch

Jmmannel den Salomo Romi, von, geb. 1265, geft. 1330.<sup>2</sup>) Sprößling der alten, höchstgeachteten römischen Familie Zifroni, Verwandter des Juda Romani (f. d. A.), und Freund des Kalonimos ben Kalonimos (f. d. A.).<sup>3</sup>) Von feinem Vater Salomo ist nichts bekannt, aber bestomehr weiß man von seiner Nutter, die Justa dieß; sie wird als Tochter sehr frommer Eltern gekannt, deren Tugenden ihr Sohn Immanuel sehr hervorhebt.<sup>4</sup>) Seine Ausdildung geschah durch die bedeutendsten Rabbiner in Nom, die ihn in die jüdischen Wissensschafter Vibel, Talmud und hebräsche Sprachforschung einführten. Außer diesen stückter eine geachtete Stellung einnahm. Auch in der Rabbala (s. d.). bemührte er sich heimisch zu werden und schreb über die Buchstadennystik.<sup>5</sup>) Mit vielem Sizer waren seine Studien in der Bibelergegese, deren Frucht sein Ronmentar zu den biblischen Bückern war, mit Ausnahme der ersten und ber kleinen Propheten. Der Rommentar zu den Sprüchen Salomos wurde im Jahre 1487 in Neapel gedruckt. Bon diesen Bibelsommentar rühmte er, daß er mehr als seine Borz gänger in den Sinn der Bibelverse eingedrungen;<sup>6</sup>) feine Arbeit in demselben

.

lj 🌶

97

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Diefelbe ift in Pinsker, Likute Kabmonioth, abgebruckt. Anhang, Seite 19—25. <sup>3</sup>) Rach andern war er 1272 geboren. So bei Jost und Cassel. <sup>3</sup>) Steinschneider, Orient 1843, Litteraturblatt Rr. 1, Ratalog Bodel. Seite 1057. <sup>4</sup>) Machbereth, Nr. 1 u a. a. O. <sup>4</sup>) Siehe fein Machbereth Rr. 1 und jeinen Kommentar zu Sprüche Salomonis. <sup>4</sup>) Ju jeinem Buche Machbereth Nr. 1 18, 28.

war, in der icolastisch philosophischen Beije die philosophischen Ideen und Lebren als in ben Bibelaussprüchen enthaltend, nachzuweisen. Eine weite Berühmtheit erlangte er jeboch nur durch feine Dichtung; bie poetifchen Arbeiten bilben bas Feld, wo ihm gemiffe Genialität nicht abgesprochen werden tann. Besonders wichtig und icon ift feine poetische Profa (Meliza), wo er ungebunden witzige fatirifche Anfpielungen machen tonnte. Er fcbrieh in Diefer Form fleine Novellen, Sinnsprüche, verschiedene Betrachtungen, in benen er die Gebrechen ber Beit geißelt; er führt uns die Halbwisser, die Geizigen, die Scheinheiligen u. a. m. vor; ferner enthält diefes Buch Frage- und Antwortspiele, Briefe, Lob= und Trauerreden, beren Ironie und Satire zum Lachen reizen. Immanuel war ver= heiratet und lebte in einer sehr glücklichen Ghe. In feiner Matame über die Weiber (siehe weiter) rühmt er feine Frau: "Sie war ein Muster weiblicher Liebe und Güte." Sein Haus stand in hoher Achtung, er machte die Belannts schaft mit Dante, dem gefeierten Dichter Italiens,1) bessen Divida commodia er in feiner poetischen Schrift "Paradies und Bölle" (fiehe weiter) nachzuahmen fuchte. In fpatem Alter verließ er aus unbefannten Gründen Rom und tam nach Ferno in ber Mart von Antona, wo er einen fehr begüterten Gönner fanb, in deffen haus er ein zweites angenehmes Seim fand. Bon biefem neuen Freund erhielt er bie Unregung, feine in ben verschiedenen Lebensepochen verfaßten, ger= streuten Dichtungen zu fammeln und in eine Schrift zu vereinigen. Er unterzog fich biefer Arbeit, aus der fein Buch "Mechaberoth", oder fürzer: "Mechberoth" 1328 hervorging, das er seinem Gönner in Ferno auf dessen Wunsch gewidmet hat. Dasselbe besteht aus 28 Gesängen und wurde 1491 in Brescia gedruckt.<sup>2</sup>) Wir bewundern in diefem Buche feine Sprachgewandtheit und feinen schlagfertigen Bit in ben verschiedenen poetischen Arbeiten. Es hat zwei Poesiegattungen, eine, bie poetifche Brofa, von der wir oben schon sprachen, und die andere, die Bedicht= form in Berjen. Er gebraucht in berjelben ben Bechfelreim, woburch er ben melodischen Lonfall erreichte; berfelbe ift eine italienische Bersform, die Terzine und das Sonett, die er auf die neuhebräische Poefie übertrug. Doch gebrauchte er auch bei vielen Gebichten bie frühere Reimmeife ber jubifchen spanischen Dichter. Wir haben ba Scherzhaftes und Ernftes; ebenso herrlich find feine eingeflochtenen Bebete als Parodicn. Unangenehm flingt fein Selbstlob, besonders die auf fich felbst abgefaßte Leichenrede. Sehr mißfielen ben jubischen Strenggläubigen feine in hebräischer Sprache abgefaßten frivolen obscönen Schilderungen, die sie als eine Entwürbigung des Seiligen ansahen und deshalb diefes Buch zu lefen verboten. Joseph Karo verbietet das Lesen in demselben am Sabbat, aber Moses Isterles bemerkt bazu: "Auch an Wochentagen barf man es nicht lefen. ") Alle Schranken des Anftandes "und ber Sitte burchbricht er bafelbst in der Schilderung einer schönen Frau und bei ber Verspottung einer Häßlichen. Man hat deshalb nicht mit Unrecht Immanuel ben Heinrich heine des 14 Jahrhunderts genannt. Seine fämtlichen Boefien werben von feiner poetischen Dichtung "Baradies und golle", die, wie wir schon fagten, eine Nachahmung von Dantes "Divina commedia" ift, übertroffen. Dieselbe ist der lette Abschnitt feines Machberoth und wurde extra unter dem Litel "Machberoth ha Eden Wehatopheth," "Paradics und Hölle," gedruckt. In ihren Schilderungen feben wir Immanuel wieder voll Satire und beißender Fronie, beren Hintergrund jedoch der fittliche Ernft und bie tiefe



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ueber die Beziehungen Dantes zu Immanuel fiehe Geiger, Ozar Nochmad III, 121; ferner in bessen jüdischer Zeitichrift Jahrgang V, Seite 286. Frankels Monatsschrift 1871, Seite 327 und Graetz. Geschichte, Band VII, Seite 290. <sup>3</sup>) Vergl. Steinschneider Orient 1843, Nr. 20. <sup>3</sup>) Vergleiche Schulchan Aruch Orach Chajim, § 307, 16.

Sntrüftung ift. Er fpricht in berselben von seinem Besuch ber Hölle und bes Baradieses unter der Führung seines jungen Freundes Daniel.<sup>1</sup>) In der Hölle scheme hoch aufgedaut hatten, als den Aristoteles, den Plato, den Araber Alfaradi, In Sina, hippotrates, Galenus, der den Propheten Moses geschmäht, Avicenna u. a. m., die von der Bibel nichts wissen wollten und höhnend riefen: "Da ist alles eitel!" Seinen vollen Aerger läßt er durchblicken in seiner Angabe von einer andern Menschenklasse und vergeudet hat, aber hartherzig die Gabe an Arme versagte; serner eines Berächters der Bissen und wahrhaft stitlich Großen sieht. Bor ihm sind die frommen und wahrhaft stitlich Großen sieht. Bor ihm sind die frommen Könige und Helen der jüdischen Borzeit, neben diesen die Propheten und bigen der Kaimonides u. a. m. Neben diesen überassen, wo er nur die großen Lehrer, die Dichter Besuda Halevi, Chariss, die Propheten und die großen Lehrer, die Dichter Beinde Balevi, Chariss, die Propheten und die großen Lehrer, die Dichter Baimonides u. a. m. Neben diesen überrassen großen Baubens, Moses Raimonides u. a. m. Neben diesen überrassen die Schart von Männern, Richtzuben, die schariss der himmlischen Seligseit erfreuten. Der Gedante: "Alle Menschen sind Brücher, Sotteskinder, wie verschieden sie sied Gott benten und an ihn glauben, wenn sie nur Berte des Rechts und ber Liebe vollbringen," bas Alles wird hier mit tiesem Nachbruck verfündet. Seine Borte barüber lauten:

"Als wir ber Seligen Aufenthalt, "Das Paradies, vereint durchwallt, "Gewahrt ich, daß auch eine Echar "Bon weisen Männern dorten war, "Die Schönheit, Stolz und Bürde schmückten, "Daß selbst die Engel sich entzückten. "Darob fragt ich Daniel bescheiden, "Er sprach: "Es sind die frommen Heiden, "Die sich von Wahrheit tief durchdrungen, "Bom Aberglauben losgerungen "Und benen endlich an dem Ziel "Der Schleier von den Augen siel."<sup>#2</sup>)

Ueber den Tod unferes Dichters hat sich keine Nachricht erhalten, wir wissen nur, daß er im Alter seine Frau und seinen Freund, den Dichter Dante, verloren hatte. Die Grabschrift von ihm, die er sich selbst angesertigt, hat sich erhalten. Bir bringen von derselben in deutscher Uebersezung:

""Bandle nicht fo ftolz vorüber, eh' du biefen Stein gelefen,

"She bu hörft, wie mein Denken und mein ganzes Sein gewesen.

"Send' ein ftill Gebet nach oben für ben abgeschiednen Bandrer,

"Alle Pracht und Luft und Freude, feb' ich, ift nur Schein gewefen,

"Sieh! nun schlaf' ich hier und ruhe, wo das Schicksal mich gebettet. "3)

7'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Man will in biejem Daniel eine Anspielung auf "Dante", ben Dichter ber "Divina commodia", finden, bem er nachgeahmt, daher er ihn hier als seinen Führer bezeichnet. Man benke baher: Daniel = Dante. <sup>3</sup>) Livius Fürst's Ueberjezung. <sup>3</sup>) Daselbst. Jur Litteratur über Imnanuel notieren wir: Aldr. Geigen, Jüdiche Dichtungen, Leipzig 1856, Seite 58 ff; Graetz, Geschichte Band VII, Seite 807 ff; Wellheimer, Lemberg 1870, Rachbereth Imnanuel; Stern. Wien 1865, Immanuel Tofeth und Eden; Livius Fürst, Manuello, Julitrierte Monatsschrift, Wien 1865, Tofeth und Eden von Immanuel, Steinschneider in Orient 1843.

## 100 Jona 3bn Ganach. -- Jofeph b. Mbraham Baroch Albazier.

Jona Jon Ganach, וונה בן גנח, arabijo: Abulvalib 3bn Ganach, auch Marinus. Bedeutender Gelehrter der Juden Spaniens, genialer hebraischer Sprachforscher und Arzt, in Cordova 995 geboren und gegen 1050 in Saragoffa gestorben. Bon seiner Lebensgeschichte wissen wir nur, daß er in Cordova geboren und in Lucenna seine Ausbildung erhielt. Isaat Elia Gikatilla war sein Lehrer, der ihn in die hebräische Sprachforschung einführte und mit der hebräischen Grammatik bekannt machte. Ein anderer, Isaak Ibn Sahal, unterrichtete ihn in der Poetik. Neben diefen Fächern ftudierte er die Arzneiwiffenschaft, wahr-scheinlich in Cordova auf der von Alhakim gegründeten Hochschule. In feiner Jugend beschäftigte er fich viel mit poetischen Arbeiten, erft fpater mendete er fich ganz der hebräischen Sprachforschung zu, die er sich zur Lebensaufgabe machte, in ber er auch große Meisterschaft erreichte, fobaß Fachmänner noch gegenwärtig vieles aus feinen Arbeiten fcopfen tonnen. Es maren bie Sabre, in benen bie Geister sich mit ichwärmerischer Liebe ber Erforschung des hebraischen Sprachicages binaaben. Aber balb wurde er in biefen Arbeiten aufgeschredt und gestört. Der Berberhäuptling Solinam eroberte 1012 Corbova unter ungeheuren Berbeerungen, fodaß viele sich unsicher fühlten und auswanderten. Bu biesen gehörte Jona 36n Ganach, er ließ sich in Saragossa nieder. Seinen Unterhalt verschaffte er sich durch seine Thätigkeit als Arzt, wo er auch einige medizinische Schriften versaßte. Seine hauptstudien blieben Die bebraifden Sprachforschungen, denen er fich ba mit verdoppeltem Gifer hingab. Mit Bilfe berfelben follte man jum richtigen Berftänbnis des bebräifchen Tertes ber biblifchen Bucher gelangen. Es maren mehrere Berke, die er in arabischer Sprache auf dem hebräischen Sprachgebiete ausarbeitete. Das erfte war "Der Ergänzer", arabijd "Mustalhik"; es enthielt Erganzungen zu den zwei Buchern bes Sprachforschers Chajugs (f. b. A.) über bie ichmachlautigen und boppellautigen Zeitwörter; es waren einige fünfzig Wörterwurzeln, die Chajug nicht berührt hatte. Er gab über 100 einzelne Formen ber verschiedenen Beitwörter u. a. m. an, wo er Chajug gegen 40 mal bekämpfte. Die zweite Schrift war bas Buch ber "Räherbringung und Erleichte= rung", arabifch "Takrib wataschil". Alles, was in ben Schriften Chajugs bem Berständniffe des Nichteingeweihten fern war, fuchte er näher zu bringen, um die Schwierigkeiten bes bebraifchen Sprachstudiums ju erleichtern. Die britte Schrift, betitelt "Bergeltung", arabisch "Taswija", brachte die Antwort auf die ver-schiedenen Widerlegungen der in seiner Schrift "Ergänzungen" vorgebrachten Polemit gegen Chajug. Das vierte Bert war bas Buch ber Beschämung ober der Berwirrung, eine Entzegnung auf die Schrift des Samuel hanagid gegen ihn. Endlich nennen mir fünftens fein hauptwert "Buch ber tritifchen Forfdungen", arabisch "Tankich". Dasselbe besteht aus zwei Teilen, von benen ber erste, betitelt: "Rikmach", Buntgewebe, arabisch "Lums", welches bas Grammatische ber hebräischen Sprache behandelt; ber zweite ist ein Wörterbuch, "Buch der Wurzeln". Dem Werke geht eine große Sinleitung voraus, ebenso dem zweiten Teile. Dasselbe wurde von Juda Ibn Libbon (s. d. A.) hebräisch übersetzt und in neuester Zeit von Raphael Rirchheim und Goldberg 1856 in Frankfurt durch den Druck unter bem Titel "Ritmach" veröffentlicht. Seine Arbeiten barin vervollftändigen bie bes Chajug. Ein späterer Historiker, Abraham Ibn Daub (1160), sagt daher mit Recht: "Marinus brachte alles zur Bollendung, was Jehuba ben David Chajug begonnen hat."

Joseph den Adraham Haroch Aldazier, יוסף בן אברהם הרואה, arabifd: Abu Jakob Juffuf ben Ibrahim Albassir (910—930). Bedeutender Schriftfteller und Philosoph, der bei den Karäern die Schrifterklärung nach Bernunst gründete

## Jojeph D. Abraham Haroch Albazier. — Jojeph Raro — Jojeph Rimchi. 101

und so ben Kalam der islamitischen Gelehrten einführte. Seine Lieblingsstudien waren Philosophie, philosophische Spetulationen und Metaphysit.<sup>1</sup>) Bon seinen vielen Schriften, die er in aradischer Sprache abgesaßt hat, haben sich in hebräsischer Uebersetung erhalten: 1. das Buch des Lichtes, Sepher Hamaor, auch IDD , oder Faulten: 1. das Buch des Lichtes, Sepher Hamaor, auch IDD , oder Faulten: 1. das Buch des Lichtes, Sepher Hamaor, auch IDD , das Buch des Lichter genannt, welches die Gesessteile des Pentateuchs erklärt; 2. das Buch der Fester sond, DEC, Reulerin des Monats und des Festes im Monat Abib, DEC, welches eine Streitichrift gegen Saadja ist; 4. das Buch von den Wurseln der Religion, betitelt: ichrift gegen Saadja ist; 4. das Buch von den Wurseln der Religion, betitelt: ichrift gegen Stabia ist; 4. das Buch von den Burseln der Religion, betitelt: ichrift gegen Maaben entlehnten Ralam besprochen werden; 5. ein Auszug des vorgenannten Buches unter dem Titel "Machtimath Pethi", Den Schult in der form des den Arabern entlehnten Kalam besprochen werden; 5. ein Auszug des vorgenannten Buches unter dem Titel "Machtimath Pethi", daß derselbe so ichts; 7. ein Buch der Gebote, das bis auf wenige Auszüge nicht mehr aufzusinden ist. Ueber seinen Beinamen "Haroeh", der Seher, hören wir, daß derselbe sich auf seine Schrift "Hamaor", das Licht, oder auf seine schreitsliebe in seinen Schriften botumentiert sich in seinen Buche. Seine aufrichtige Wahrheitsliebe in seinen Schriften botumentiert sich in seinem Buche "Bon den Wauszeln der Religion", burch seine Bestämpfung der farälichen Annahme von Verwandtschaftssübertragungen, welche die Ehenverbote vermehren und das Ehegesets sehr beschreitse. Er gestattet Ehen, die seine Verstänger verboten hielten und strebte eine Reform des Schegeses an.

#### Joseph Karo, siehe Schulchan Aruch in Supplement IV.

**Joseph Kimchi**, vollständig Joseph ben Jaat Kimchi, vicht Schutten Sprachforscher und Ereget, ein Spanier von Geburt, mit dem spätern Beinamen Maistro petit<sup>2</sup>) Sein Geburtsjahr wird verschieden angegeben, von den Einen 1110 ober 1125,<sup>3</sup>) von den Andern 1105; ebenso ist das Sterbejahr bezeichnet, bald 1180, bald 1170.<sup>4</sup>) Sein Vater war der gelehrte Jaak Rimchi, der dessendung und Bildung besorgte. Wir begegnen ihm später, ausgerückt mit bedeutenden Renntnissen des Hebrälchen und der jüdlichen Wissenstückt mit bedeutenden Renntnissen und grammatischen Arbeiten zu verwerten verstaud. So ausgebildet, verließ er später seine Zeimat, wahrscheinlich nach dem siegerichen Schutten versten und grammatischen Arbeiten zu verwerten verstaud. So ausgebildet, verließ er später seine Heine andere Religion bulden uvollten. Nach Rarbonne in der Fronken und keine andere Religion bulden uvollten. Nach Rarbonne in der Anzehlung zu verschieden wissensten, richtete er seine Reise. Da fand er Anzehlu von Jüngern.<sup>5</sup>) zu benen außer seinen zwei Söhnen, David und Moses Rimchi, noch Joseph ben Saland u. a. m. gehörten. Hier ward such eine Anzahl von Jüngern, wahrschungt, die jüdlich-arabische und stanterich verstaut, wahrschungt, die weite Welles und scharte stouen ben Steren bei schart, nach stere Stelenst, nach stere seinen aus Frankreich verstaut, noch Joseph ben Salara, Menachem ben Simon aus Posquiers, Salomo ben Jaat Sannesin aus England u. a. m. gehörten. Heise Wissers, Salomo ben Jaat Sannesin aus England u. a. m. gehörten. Heise Wissers, Salomo ben Stand versplanzt zu haben. Bon seiner steine speischnet, er blieb makricht, die jüblich-arabische und -spanische Wissers, Salomo ben Stand versplanzt zu haben. Bon seiner stener kebensgeschichte ist nichts bekannt, er blieb makrichenlich in Narbonne und farb baselbh. Als Sage gilt, daß er in Mainz gestorben und bort begraben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pinskor, Likute Kabmonioth 8, 194. <sup>9</sup>) So wurde er von den Copisten seiner Schriften genannt. Mehr hat barüber Zunz, Zur Litteratur und Geschichte, Seite 466. <sup>9</sup>) Bon Frankol in der Monatsschrift für Geschichte und Litteratur 1884, Seite 522 ff. <sup>9</sup>) Bon Frankol, dasselbst 1180; bei Andern 1170. <sup>9</sup>) Vergl. seine Einleitung zum Kommentar der Bücher der Chronik.

wurde.1) Er hinterließ zwei Söhne, David und Mofes Rimchi, die den Bater in ihren wiffenschaftlichen Leistungen übertrafen. Wir haben für sie besondere Artifel, auf die wir bier verweisen. Bon feinen verbienstvollen Schriften nennen wir: 1. Das Buch ber Erinnerung, Sefer Basitaron, Jer Rachfchlage , Rachfchlage Der Name ift bem Schriftvers Maleachi 3, 16, entnommen; es ift ein buch. Die Einleitung spricht von der Notwendigkeit der grammatisches Werk. grammatischen Renntniffe, ben Eigentümlichteiten ber bebräifchen Sprache, ben Buchstaben, ihrer Sinteilung, Funktionen ber Botale u. a. m. Julest war ein Anhang, betitelt: חבור הלקט, ber sich jedoch nicht erhalten hat. Zitate von ibm bringt David Kimchi in seinem Michlol. Gebrudt wurde diefes Bert Berlin 1887 unter ben Schriften bes Bereins "Mekize Nirbamim". Das Zweite ift eine Streitschrift gegen bas Buch ber Entscheidungen, von Jatob Tam (f. b. A.), in den ftreitigen grammatischen und lexitalischen Angaben zwischen Dunasch ben Labrat (f. d. A.), und Menachem ben Sarut (f. d. A.), "Sefer Hagelui", nach Seremia 32, 14, es bildet eine ebenfalls betitelt : grammatische Schrift von lezifalischem und eregetischem Inhalt mit polemischer Tendenz. Diefelbe hat er zu 60 Jahren verfaßt, fie murbe durch g. 3. Mathems Berlin 1887 herausgegeben. Die Einleitung zu biefer Schrift ift philosophisch Das Buch zerfällt in zwei Teile, von benen der erste die Beurteilung gehalten. ber Angaben des Menachem und Dunasch enthält, ber zweite bringt eine felbftständige Rritit des Wörterbuches von Menachem. Das Dritte ift ein apologetisches Buch mit dem Titel: "Buch des Bundes", מפר הברית; es wurde in die Samm= lung von apologetischen Schriften "Milchamoth Choba", מלחמות הובה, mit aufgenommen und gebruckt. Dasselbe ift in ber Form eines 3wiegesprächs zwischen einem Glaubenstreuen, "Maamim", und einem Sektierer, oder Ab-gefallenen, "Min". Ersterer weist die Angriffe auf das Judentum durch die Sinweisung auf das sittliche Verhalten ber Juden zurück. Die zehn Gebote sind es mindeftens, die von den Juden mit der äußersten Gemiffenhaftigkeit beobachtet werden. Gie verehren tein Wefen neben Gott, fchmoren teine falichen Eide; teine Mörder, Chebrecher, Häuber findet man unter ihnen, aber criftliche Wegelagerer berauben die Schwachen u. a. m. In Jucht und Gottesfurcht werden bie judischen Kinder erzogen. Es bleiben bie judischen Mabchen in ihren Häusern; brüderlich üben die Juden Gastfreundschaft, sie lösen die Ge-fangenen aus, bekleiden die Nackten und speisen die Hungrigen u. a. m.?) Von seinem Sohne David Rimchi wird diese Schrift ehrenvoll zur Deutung bes Wortes , in Jefaia 7, erwähnt. Außer diefen Schriften hat er auch einen Rommentar ju ben biblifchen Buchern geschrieben, von bem fich erhalten haben der Rommentar zu dem Buche der Sprüche Salomos und zum Buche Hiob. Bon dem zu den andern Büchern find nur noch Bruchstücke vorhanden.3) Rußer biesen Arbeiten fertigte er auch hebräische Uebersezungen mehrerer judisch-arabischer Schriften an, als von Bachjas Buch über bie gerzenspflichten n, nic rdering, und von Gabirols Sittenbuch מבחר הפנינים. Lettere Schrift hat er hebratich. in schönen Versen völlig umgearbeitet unter ber Benennung werten völlig. Ferner tennt man ihn als Dichter mehrerer religiofen Poesien.4)



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergleiche Dukes bei M. Kreuzenach in Zion II, S. 97, ferner Steinschneider Ratalog Bobeljan, Seite 1497. <sup>9</sup>) Mehreres fiehe: "Apologetit" in biejem Supplement. <sup>9</sup>) Bergleiche de Rossi 186; ferner treffen wir Zitate von ihm in dem Bibeltommentar des David Kimchi und bei Nachmanides in jeinem ובטרור ובטרור, של Siehe darüber Landshut, Amude kaaboda voos יוסף עורה ליוסף, wo diejelben ausführlich angegeben find.

Joseph Nassi, ווסף נשיא, ober Juan Miques, fpäter Don Joseph, herzog von Nagos. Bebeutende ftaatsmännische Persönlichkeit der spanischen Suden im türkischen Reiche, geboren 1515, gestorben 1579. Er selbst gehörte zu den Marannen (s. d. A.), den Scheinchriften; sein Bater trat zwangsweise um der fcredlichen Jubenverfolgung ju entkommen, jum Chriftentum über. Jofeph Raffi begab sich mit einem jüngern Bruder seines Vaters im Jahre 1530 nach Ant= werpen, das noch unter spanischer Herrschaft war, wo beide ein bedeutendes Bantgeschäft betrieben. Im Jahre 1536 überssebelte auch dahin die Wittwe des in Portugal verstorbenen Bruders Donna Gracia Menbesia, genannt Beatrice be Luna mit ihrer Lochter Reyna und einer jüngern Schwefter; fie brachte ein großes Vermögen mit und hatte das Verlangen, zur jüdischer, ste blucht ein zukehren. Ihre Lochter verheiratete sie mit ihrem Neffen Joseph Nassi, worauf sie nach Venedig auswanderte, wo sie mit ihrer Lochter längere Zeit verblieb. Joseph Nassi, ihr Schwiegersohn, dem Gelder von den ausgewanderten Juden anvertraut wurden, reiste nach Frankreich, etablierte in Lyon ein großes Finanz= geschäft und lieh dem Könige Seinrich II. von Frankreich die Summe von Von ba kehrte er bald nach Italien wieder zurück und begab 150000 Sfudi. sich mit der ganzen Familie barauf im Jahre 1552 nach Konstantinopel, wo sie fämtlich zum Judentum übertraten. Don Joseph hatte sich mit mehreren Empfehlungsschreiben von französischen Staatsmännern versehen, die er am Hofe in Konstantinopel überreichte. Sein einnehmendes Neußeres mit feinen geistigen Borzügen, wozu noch der Besitz von großem Reichtum hinzu tam; ferner seine Renntnis der europäischen Länder und ihres Staatswesens erwarben ihm balb die Gunst bes regierenden Sultans Suleiman (Soliman) zu; er erlangte eine hervorragende Stellung am Hofe, die später dessen Rachfolger Sultan Selim, mit dem er schon früher in freundschaftlichem Verhältnis stand, noch erhöhte. Seine Hauptgedanken, die ihn nun beschäftigten, waren, an Spanien für die den Juden zugefügten himmelschreienden Gewaltthaten Repressalien auszuführen. Seine Pläne gingen dahin, Spanien in kriegerische Verwicklung zu bringen. Ein anderer weitergehender Gedanke, ber ihm keine Ruhe ließ ,war, einen kleinen jübischen Staat für bie Bekenner des judischen Glaubens zu gründen. Seine eigenen enormen Reichtumer, sowie die seiner Schwiegermutter, auch seine Renntnisse, Erfahrung und Umficht sollten ihm den Weg hierzu bahnen. So machte er sich an die Realisierung seines Vorhabens. Schon bei seinem Aufenthalt in Venedig machte er dem Senat dasselbst den Vorschlag, ihm eine der Infeln zu überlaffen, um biefelbe mit jubifchen Bewohnern zu bevölkern, auf den jedoch ber Senat nicht eingehen wollte. 1) Später jedoch erlangte er vom Sultan Soliman (Suleiman), daß ihm in Balästina ein Strich Landes am Tiberiassee, die Stadt Tiberias mit den baran grenzenden sieben Dörfern als Lehn abgegeben wurde, wo nur Juden angefiedelt werden follten. Die Urfunde barüber murbe vom Sultan Suleiman, von deffen Thronfolger und beffen Sohn Murad unterzeichnet.2) Joseph ließ darauf bie Stadt Liberlas in einem Umfange von 9000 Juß ausbauen, legte in ber Umgebung Seidenwürmer an, für die Maulbeerbäume gepflanzt wurden; es sollten da Seidenstoffe nach venetianischer Art fabriziert werden. Darüber jeste er einen Beamten, der alles verwaltete. Joseph selbit kehrte nach Konstanti= nopel zurück, wo er öffentlich Beweise seiner Anhänglichkeit am Judentum gab. Er ließ Lehrhäuser errichten und zeigte sich als Wohlthäter der Juden. Im Jahre 1566 flarb der Sultan Soliman und sein Sohn Selim folgte ihm auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe barüber bie Notizen bei Graetz, Geschichte, B. 9 S. 423, die Anmerkung da= selbst. <sup>9</sup>) Bergleiche Joseph Cohn, Emek Hobacha, Seite 128,

ben Thron. Er war ein Sönner Josephs, deffen Sunst er sich schon früher erfreut hatte. Dieser erhob ihn zum Herzog von Razos, wozu er ihm noch elf andere Infeln im ägäischen Deere, befannt unter bem Ramen: "bie Cyflaben", überwies. Auch ben Titel Graf von Unbros und herr von Salem erhielt er. Er hatte bas Recht, bas herzogtum nach feinem Billen zu regieren. 14000 Dufaten betrug ber Tribut, ben er jährlich zu zahlen sich verpflichtete. Bon dieser Zeit an führte er den Titel "Herzog von Naros". Auch da überließ er die Berwaltung des Herzogtums einem Andern, es war Franz Coronella aus Spanien. Doch war biermit der Stufengang feiner Ehren noch nicht beendet. Roleph Raffi wurde balb auch jum Großwürdenträger bes türtischen Reiches unter bem Titel "Bey" ernannt und war bamit auch Mitglied bes Reichstriegsrates. Unter den Juben war barüber bie Freude fehr groß, fie maren nun vor etwaigen Berfolgungen gesichert. Joseph selbst sah sich nun bald am Biele, seine lang gehegten Bläne gegen Spanien aussführen zu können. Er machte den Sultan Selim und die Staatsräte auf die herrichende Ungufriedenheit ber Calviniften in ber nieberlande aufmertfam und bewirkte für fich bie Bollmacht, die Calviniften zum Aufstand aufzureizen. Don Joseph schrieb nach Antwerpen an seine frühern Freunde die Aufmunterung jum Aufstande und wies darauf bin, bag bie Türtei Philipp II. beunruhigen werbe. Diefer Brief wurde im Staatsrate bafelbft vorgelejen. Der Statthalterin Margareta überreichten fie eine Schrift mit Beschwerden, auf beren 26: bestellung fie brangen; es maren Impulje ju bem fpätern Abfall der Rieberlande. Einen zweiten hauptfireich führte er gegen Frantreich aus. Gine größere Gelbschuld Frankreichs an das haus Mendes ging auf Don Joseph über, der jest die Zahlung einforderte. Als basselbe fruchtlos wurde, verschaffte er fich einen Ferman vom Sultan Selim, fämtliche Schiffe unter französischer Flagge, die in türkische Häfen einlaufen, mit Beschlag ju belegen. Darauf fandte er von Naros aus Raperschiffe gegen französische Rauffahrer. Es gelang ihm, mehrere Fahrzeuge im hafen von Alexandrien mit Beschlag ju belegen, bie Baren wegzunehmen und biefelben auf bie Schuldforderung im Jahre 1569 zu veräußern. Der gof von Frankreich protestierte vergeblich dagegen. Nun follte noch gegen Benedig der britte Schlag versucht werden, wegen ber frühern Unbillen gegen feine Schwieger: mutter. Er reizte ben Sultan Celim jur Groberung ber fconen Infel Cypern, Die damals bem venetianischen Staate gehörte. Der Sultan versprach, ihn, wenn bie Eroberung der Infel glückt, zum König zu erheben. Die Eroberung Cyperns burch die Türken gelang und Benedig bat um Frieden. Auch der Abfall der Riederlande von Spanien wurde burch Wilhelm von Dranien vollführt. Don Joseph war nahe baran, König zu werden. Da flarb der Sultan im Jahre 1574, worauf sich Joseph von jeder politischen Thätigkeit zurudzog. Er überlebte feinen Gönner, Sultan Selim, nur 5 Jahre und ftarb ben 2. August 1579. Seine Schwiegermutter, Donna Beatrice, war schon 1569 gestorben. Der Sultan Murad, der Nachfolger des Sultans Selim, ließ das Vermögen Don Josephs für den Staat einziehen, nur der Wittwe ließ er ihr Mitgebrachtes, 90000 Dutaten, auszahlen. Don Joseph, Herzog von Nazos, überraschte die litterarische Welt burch bie Abfaffung eines Buches, Birn vilon, welches ein Religionsgefprach enthält, bas er mit einem Chriften geführt hat. Dasselbe murbe im Jahre 1577 burch Joseph Duquenem veröffentlicht. Vergleiche die Biographie Don Josephs, Berzogs von Naros, in Wertheimers Jahrbuch 1856.1)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Litteratur über Don Joseph, Herzog von Nazos, nennen wir: Ersch und Gruber II, 27, Seite 202; Curmolly Don Joseph duc de Naxos; Graetz in Wertheims Biener Jahrbuch 1856 und Dr. M. A. Levi 1859.

Clafar Ralir.

Kalir, קליר, ober Kaliri, קלירי, beutlicher Elasar Kalir, vollftänbig Elafar ben Rabbi Satob Ralir von Rirjath Sepher,1) אלעזר בירבי יעקב קליר מקרית ספר, ober fürzer Elafar ben Rabbi Ralir,2) אלעור בירבי קליר. Bebeutenber. Dichter ber religiöfen Poefie, einer ber ältesten und ersten biefer Dichtungsgattung. I. Zeit, Geburtsland, Bildung und Kenntniffe. Die Ungewißheit und Berfchiedenheit, bie fich ichon in ber Angabe bes namens biefes Dichters fundgiebt, tritt noch ftärker bei der Bezeichnung feiner Beit und feines Lanbes auf. Die barüber vorhandenen Notizen sind unklar und lassen verschiedene Deutungen zu. So wird die Zeit, in der Kalir lebte und dichtete, verschieden angegeben, im allgemeinen nennt man das 8. oder 9. Jahrhundert.3) Das Land, wo er gelebt und gewirkt, foll nach einigen Italien und zwar in Sardinien die Stadt Cagliari gewesen sein.4) Andere versetzen es nach Frankreich oder Deutschland,5) und die Dritten bezeichnen bie Länder am Euphrat, Babylonien, bafür.6) Endlich treffen bie Bierten wahrscheinlich das Richtige, sie nennen Palästina oder Syrien.7) Seine Renntnisse erstreckten sich, wie dieselben in seinen poetischen Schöpfungen hervor= treten, auf bas ganze Gebiet ber Halacha (f. b. A.) und ber Agada (f. b. A.), babei befaß er auch externes Biffen, was ebenfalls aus dem Inhalt feiner Poefien und aus den Formen seiner Dichtungsarten (f. weiter) ersichtlich ift. Ralir war und und ven gormen seiner Olafungsatten (). weiter) erstüttig in. Ratte war jugleich Vorbeter in der Synagoge, ein Amt, zu dem nur angesehene Gelehrte zugelassen wurden.<sup>8</sup>) II. Stoff, Dichtungsformen, Sprache, freie Hand-habung und Reubildungen in derselben u. a. m. Der Stoff, den er in seinen Poesien verarbeitete, war die jüdische Geschichte, das Gesetz mit dessen Ausdeutungen in der Halacha (s. d. A.), auch die Agada (s. d. A.), in allen ihren Veräftelungen, als Bibelertlärung, Ausschmüdung biblischer Personen, Sagen, Rythen, Lehren und Sprüche, Allegorien und Symbolik. Auch jüngeren und älteren Werken entnahm er ben für seine Arbeiten ergiebigen Stoff. Die Formen in seinen poetischen Arbeiten sind: die alphabetarische Folge, der Reim und ber Strophenbau, Akrostichen, Sinflechtung von gewissen Bibelversen. So zeichnet er seinen Namen in Akrostichen. Woher er diese Art genommen, da diese nur bei spanischen Dichtern heimisch war, ist unbekannt. Seine Sprache in seinen poetischen Arbeiten ist schnetzug, aber im ganzen verständlich und bas Gemüt ersaffend. Kalir gebraucht mehrere tühne Neubildungen, benen die Sprachrichtigs keit in etymologischer, grammatikalischer Beziehung abgeht, was mit Recht scharf gerügt wird. Andere schützen die Dichtersreiheit vor und glauben diese hier in Anrechnung zu bringen. Auch mag wohl dies eine Folge des der zur Ber= arbeitung gekommenen Stoffes gewesen sein. Abraham Ibn Esra (s. d. 21.), erhebt trop alledem gegen biefe Willfür einen heftigen Protest, um Andere vor etwaiger Nachahmung zu warnen.9) Eine gewiffe Meisterschaft und Sprachs gewandtheit kann auch da nicht in Abrede gestellt werden. Uebrigens sind feine Bilder trefflich, auch bie Gebanten finnreich und herzgewinnend. Der gelehrte Bung hat barüber das Richtige; er fagt: "Er, Ralir, tyrannisiert den Sebräismus,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rach Juchafin ed. Krakau, Seite 34 b und Seite 48 b. Bergleiche hierzu Rappoport in Kerem Chemed VI, Seite 26 und 37. <sup>5</sup>) Rach Zunz, Sottesdienstliche Vorträge, Seite 484 Anmerkung 6 und Kerem Chemed VI, Seite 8. <sup>3</sup>) Zunz, Litteraturgeschichte, Sette 29 ff. <sup>4</sup>) So nach Rappoport und anderen nach thm. Der Name der Stadt Cagliari wird gleich Caliri gehalten. <sup>5</sup>) Luzza, Gottesdienstliche Verträge, S. 382. <sup>5</sup>) Siehe feinen Rommentar zu Roheleth.

#### Slafar Ralir. — Ralonymos ben Ralonymos ben Meir.

106

zwingt ihm willfürliche Bilbungen auf, aber mit einer Uebermacht und mit fo hinftrömender Fulle, daß man bei der Hoheit des Gedankens die Unebenheiten bes Bortrages übernicht, zumal wenn des Beitans religiofe Glut ben Runftrichter erwärmt. Ralirs harte, an Unverständlichkeit greuzende Sprache, ift kein perikleisches Runstwerk; sie ist ein Cyclopäbischer Bau, der an göttergleiche Renfchen und an ein heiliges Altertum erinnert." 1) III. Gattungen, Arten, Anzahl und Benennungen. Ralir gehört zu ben erften, zugleich auch unftreitig zu den fruchtbarficn Dichtern der religiöfen Poefien. Es find über hundertfünfzig liturgische Stücke, bie er gebichtet. 2Bir haben ba Symnen, Buggebete, Elegien, Darftellungen von Belchrendem aus ber Gefchichte und bem Gefet bes Jubentums für bie Fefte und heiligen Tage, die hauptfasten u. a. m. Die Namen, die fie fuhren, find ben Gebeisteilen und den Gebetstücken entnommen, benen fie sich anschließen. So heißen die Stücke zu dem Achtzehngebet, Schemone Esre (f. b. A.), "Reroboth," קרובות, welche gewöhnltch mit einem Erlaubnisruf, , und Bitte um Ermächtigung zum Vortrage beginnen und mit einem Schlußwort, oden. Der Inhalt bes Schlußstückes hat einen Uebergang ju ber fich ihm anschließenden Retuscha (f. d. A.). Die Einschaltungen ber Stüde bei ben Benediktionen vor dem Schema (f. b. A.), heißen: Djan, Jozer, Jozer, יוצר; Meora, מאורה und Ahaba, אהבה und bie Stude vor der Schemone Esre haben bie Ramen: Sulath, וולת, und Geulah, גאולה. Die Stücke zum Abendgebet an Festtagen heisen: Maaraboth, מערבות, die zum dem Morgen: gebet: Schachrith, שורורית und Mussaf, כווכף. Von dicsen sühren die Gebetstücke um Regen ben Ramen Gefchem, DUI, am ersten Tage bes Pejachfestes, und bie um Thau, Tal, 50, am siebten Tag des Laubhüttenfestes. Die Stücke zu Muffaf am Berföhnungstage heißen: Aboba, תבודה, Mehreres fiehe: Liturgifche Poefie in Abteilung III, Supplement 2, biefer Realencyclopädie.2)

Kalonymos ben Kalonymos ben Meir, אקלוניכוום בן קלוניכוום בן קלוניכוום בן קלוניכוום בן מאיר, genannt Mästro Calo, geboren 1284,3) gestorben 1337. Angesehener Gelehrter, Dichter, Arzt und verbienstvoller gewandter Ueberseher arabischer, wissenscher Berke ins Hebräische und Verfasser mehrerer Schriften. Er war von Geburt ein Provencale, wohl in Arles zu Hause,<sup>4</sup>) wo er später zu verschiedenen Zeiten gesehen wurde.<sup>5</sup>) Seine Renntnisse erstreckten sich auf alle damals gepstegten Wissessächer, sebr vertraut war er mit der arabischen Sprache und Litteratur. Der Rönig Robert von Reapel wurde auf ihn, bei seinem Ausenthalt in Südfrankreich, ausmerksam gemacht, er lernte ihn kennen und nahm ihn in seine Dienste. So reiste er, versehen mit Empfehlungsschreiben dieses Rönigs,<sup>6</sup>) 1320, nach Rom, wo er im Austrage seines königlichen Herren an Uebersetzungen wissenschaftlicher arabischer Werte arbeitete.<sup>7</sup>) Gerühmt wird seine einnehmende Persönlichkeit; er war ein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zunz, Gottesdienstliche Vorträge, Seite 383—3?4. <sup>9</sup>) Jur Litteratur hierher nennen wir: Heidenheim, Einleitung zu seiner Machsonasgabe; ferner Landshut Amude habode I, Seite 27 ff; Zunz, Litteraturgeschichte S. 29; daselbst 98; Cassel, Lehrbuch der jüdichen Geschichte und Litteratur voce Kalir; Landau, Aruch und Rappoport, "Ralir", Bitur Hattim; Sachs, Religiöse Boesie der Juden in Spanien, Seite 206; Korem Chemed VI, Jur Ceschichte und Litteratur von Zunz, Verlin 1845, Luzzato Kerem Chemed VI, Jur Schichten über Judentum und Geschichte, Abteilung II, Breslau 1895. <sup>9</sup>) Nach Andern 1287. <sup>4</sup>) Zunz, Gesammelte Schriften Seite 151. <sup>5</sup>) Daselbst S. 152. <sup>6</sup>) Rach Immanuel in seinem Machberoth Rapitel 28, pag. 210. Vergleiche Zunz, Gesammelte Schriften 151. <sup>9</sup>) Dasselbst 152.

## Kalonymos b. Ralonymos b. Meir. — Raspi Joseph b. Abba Mari. 107

Rann von schöner Gestalt, ausgerüftet mit reichem Wiffen und gebiegenem Charakter, auf den die Juden in Rom ftolz waren. 1) Doch treffen wir ihn in ben Jahren 1317 und 1322 wieder in der Brovence, er fuchte feine alte Seimat auf.?) Seine Haupt- und Lieblingsarbeiten waren Uebersetzungen arabischer wissenschaftlicher Werke ins Hebräische,3) nämlich philosophische, mathematische und medizinische des Avarroes, Alfaradi u. a. m., die er zwischen 1307—1828 anjertigte.4) Außer biefen Ueberfegungen verfaßte er mehrere verbienstvolle Schriften, welche die Berkündigung des Reinfittlichen, ber Moral in ihrer wahren Bürbe und Erhabenheit zum Gegenstande haben. Es war dies das Zweite, welches ihn gauz besonders anzog und dem er nun seine Arbeit widmete. Bei seiner Uebersetzung der 21 Traktate der arabischen Encyclopädie der lautern Brüder war es der letzte, der 21. Traktat, von dem Märchen des Rangstreites ber Tiere mit bem Menfchen, ber ihm fo fehr gefiel, baß er von ihm eine metrifch hebraische Uebersetzung anfertigte, die er als besondere Schrift, betitelt: Sigereth baale Chajim, אגרת בעלי חיים, beutid: "Abhandlung von den Tieren", heraus= gab. Diefelbe erzählt von dem Rangstreit der Tiere mit dem Menschen, wo die Moral unter verschiedenen Bildern in fatyrischer, recht padender Form zur Dar= stellung tommt und bem Menschen eingeschärft wird. Dieje Schrift wurde erft in Mantua 1557 und später in Frankfurt a. M. 1703 gedruckt. Gine zweite Schrift von ihm, ebenfalls moralisch-fatyrischen Inhalts, war die unter dem Titel: "Gben Bochen", אבן בורון, beutfch: "Der Prüfftein," fie ift fein eignes Bert, das mit Recht scinen Ruf als Dichter begründete. Wir haben bier einen Sitten= fpiegel vor uns, wo iconungslos bie Gebrechen jebes Standes der menfchlichen Gefellschaft vorgeführt und gegeiselt werden. Die Werke der Falschheit, der Lüge und der Heuchelei, der Schwindeleien, auch der Charlatanerie u. a. m. werden jatyrisch und humoristisch mit scharfen Worten öffentlich an den Pranger gestellt. Intereffant find feine Schilderungen von bem Stolz ber Reichen und von bem Quad-Beide Stude find in deutscher Uebersegung Band III, Seite 202-210, ialber. in der Geschichte ber jubischen Litteratur von Winter und Bunfche angegeben. Seine britte Schrift ift: ber Qurimtrattat, Cocca Cloca Binter Parobie zum jubischen faschingsfest, wo gemisse Scherzthemata nach der Disputierweise im Lalmud zur allgemeinen Belustigung behandelt werden. Diese Schrift hat den Zorn der Strengfrommen unter den Juden hervorgerusen, die darin eine Entwürdigung des Talmuds erblickten. Endlich nennen wir noch eine vierte Schrift von ihm, über Geometrie, unter bem Ramen: ספר מלכים, beren Existens man heute wenig kennt.<sup>5</sup>)

Kaspi Joseph ben Abba Mati, יוסך בן אבא מרי כספי, genannt Bonafour ober Bonafor 3bn Kaspi. Bielseitiger Gelehrter, hebräischer Sprachforscher, Philosoph und Ereget, aus Argentière in Südfrankreich, geboren 1280, gestorben 1340, der sich burch seine zahlreichen Schriften, auf bem Gebiete ber von den Juden gepflegten Wilfensfächern rühmlichst bekannt machte. Sein Name "Raspi", ber nach seinem hebräischen Namen. "Cop, "Silber" bedeutet, ist seinem Wohnorte "Argentiere", beutsch "Silber", entnommen. Bon seiner Lebensgeschichte wissen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jmmanuel Machberoth Nr. 23. <sup>3</sup>) Dafelbst. <sup>3</sup>) Jmmanuel pag. 209. Zunz, zitierte Schriften Seite 152. <sup>4</sup>) Zunz, baselbst Seite 153 zählt bieselben namentlich auf, es waren 15. Von diesen wurden keine gebruckt; sie besinden sich zerstreut als Manustripte in den Bibliotheken. Zunz, daselbst Seite 153—54. <sup>5</sup>) Zunz, Gesammelte Schriften III, Seite 154. <sup>5</sup>) Man zählt 36 Schriften, die er verfaßt hat. Stehe: Jollinoks. רברים עתיקים, II 1846, ferner Delitzsch und Zunz, Katalog, Manustripte.

wir, daß er fehr begütert und in Folge beffen in unabhängiger Stellung lebte, fobaß er fich gang bem Studium der Biffenschaft, feiner Lieblingsbeschäftigung, bingeben tonnte. In vollem Gifer, dieselben in allen ihren bamals von den Juden gepflegten Biffensfächern, als Philosophie, hebr. Sprachforschung, Eregefe u. a. m. tennen zu lernen und ihre Quellen aufzusuchen, scheute er teine Mube; er unternahm Reifen nach ben fernften Ländern und Drifchaften, wo berühmte, verbienfivolle Männer ber Biffenschaft lebten, um ba, nie er glaubte, fein Biffen zu bereichern. 3m Jahre 1312 tam er nach Egypten, um die Nachtommen bes großen Moses Daimonides aufzusuchen, in der Absicht, vielleicht von ihnen Bieles von dem Quell des reichen Biffens ihres großen Ahns zu erfahren. Er besuchte einen Urenkel von ihm, den Rabbiner Abraham Maimonides, aber diefer war außer ber rabbinischen Gelehrfamteit in ben andern Biffensfächern völlig freund. Eo enttäuscht, rief er aus : "Webe benen, bie in Egypten Bilfe suchen!"1) Doch gab er fein Vorhaben nicht auf; in ben Jahren 1327-32 feben wir ihn wieber auf Reifen, jett nach Catalonien, Mallorca, Aragonien und Balencia, wo er bei ben jubischen Gelehrten diefer Länder fein Biffen burch mundliche Mitteilungen bereicherte. In Balencia verfaßte er für feinen 12jährigen Sohn, ber in Turafcon weilte, eine Ermahnungsfchrift, Testament, Rat für beffen fpätere Leben, welche zugleich fein Glaubensbekenntnis u. a. m. enthält (siehe weiter). Man hat viel über die Reiseluft Raspis geschrieben und ihn bamit mit Abraham 3bn Esra (f. b. A.) verglichen, boch war ber 3med ber Reifen bei beiben verschieden, jener fuchte nach Biffenschaft, aber biefer brachte sie mit und verbreitete biejelbe. In ben Jahren feiner wiederaufgesuchten Beimat entwidelte er eine bewunderungsvolle Thätigkeit in fcriftstellerifchen Arbeiten. Bablreich find feine Schriften, Die aus berfelben hervorgegangen, von benen jeboch bis jest nur wenige gebruckt finb, bie meisten liegen als Manufkripte in den verschiedenen Bibliotheken und harren noch der Beröffentlichung entgegen. Bir kennen von benfelben: 1. den Doppeltommentar zu Maimonides philosopischem Buche "More Rebuchim", betitelt: "Amude Kesech" und "Maskioth Keseph", herausgegeben Frantfurt a. M., 1848 von Berblümer mit einer Einleitung von Raphael Rirchheim; 2. "Das Teftament," eine Mahnschrift an seinen 12jährigen Sohn; 3. ein Börterbuch ber bebräischen Sprache, betitelt: "Scharschoth Keseph", שרשות כסף, (2. Dofe 28, 22), welches fich als Manustript in der Bibliothet in Paris vorfindet; einen Bibeltommentar zu mehreren hagiographischen Büchern. In ber erstgenannten Schrift, bem Dopvellommentar sum More des Maimonides tritt er für die Annahme einer Urmaterie und für die Erflärung ber Bunder in ber Bibel nach natürlichen Borgängen ein, als 3. B. ber plögliche Stillftanb ber Sonne und bes Monbes im Thale Ajalon, die Totenerweckung durch Elia und Elifa u. a. m.2) Ein weiterer viel fühnerer Schritt war seine Annahme, baß der Mensch in seiner erlangten ausgebildeten höhern Denk- und Erkenntnisthätigkeit mit Gott eins wird, sobaß es vulgär heißt: "Gott wohnt in seinem Ropfe"; er tritt alsbann mit bem allgemeinen Beltgeift in Berbindung, denn Gott ift Denten und Denten ift Gott.3) Es ift baber tein Bunder, baß fich burch folche Aussprüche bie Strenggläubigen beunruhigt fühlten und ihn zu melben fuchten. Mit folchen Aufstellungen ging er über Maimonides weit hinaus. Anders allerdings redet er in feinem Teftament an seinen Sohn: "Der Rern ber jubischen Religion ift Gott als die erfte, einzige, geistige Macht anzuerkennen, ibn zu lieben und zu verehren. Damit ber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ju feiner Schrift: "Das Teftament," gleich im Anfang. <sup>3</sup>) Ju feiner oben angegebenen Schrift, Seite 58 und 115. <sup>3</sup>) Wite er fich pag. 98 wörtlich ausbrückt: כי השכל הוא האל והאל הוא השכל.

Rensch sich auf dieser Gebankenhöhe ber Gotteserkenntnis erhalte, bedarf er fortwährend der Anregung und Hinweisung auf Gott, den Urquell alles Seins und alles Denkens, wozu die Gesetze und beren Vollziehung geoffenbart wurden. Je höher der Mensch die Stufen der Erkenntnis ersteigt, bestomehr bedarf er, um sich auf der Höche der Gotteserkenntnis zu erhalten, der Religion und des Geses. Die höchte philosophische Wahrheit ist keine Feindin des Judentums, sondern seine Freundin und Schwester. So soll sein Sohn Bibel und Talmud im Verein mit Naturwissenschaft und Philosophie, Metaphysik, studeren; die Vereinigung der Philosophie mit dem Judentum sei sein Ledensziel." Mehreres siehe: "Philosophie und Judentum"; "Sprachforschung" und "Schristerklärung."

Kimchi Moses, משה קמהי, vollftändig: Moses Kimchi ben Joseph Rimchi, כושה בן יוסף קטחי. Grammatifer und Bibelereget in Narbonne, in ber Provence (Frankreich), bem Site ber jubischen Gelehrsamkeit, geboren 1170, gestorben gegen 1200. Er war ber älteste Sohn bes verbienstvollen hebräischen Sprachforschers Joseph Rimchi (f. d. A.), der feine Söhne zu tüchtigen Gelehrten ausbildete. Unter biefen entwickliche sich Mofes Rimchi zu einem gründlichen Renner bes Hebräischen, ber als Grammatiker ber hebräischen Sprache und als Bibelereget Vorzügliches leistete. Er verfaßte ein grammatisches Lehrbuch, einen methobischen Leitfaden zur Erlernung ber bebräifchen Grammatik, betitelt: Und שבילי הדעת, "Weg der Pfade des Wiffens".1) In demfelben werden die unentbehrlichen Lehren und Regeln der Grammatik mit Beispielen gegeben, alles Ueberflüssfige wird gemieden, nur das, was streng zur Grammatik gehort, wird behandelt. Es sind dies: 1. die Redeteile (die Buchstaden, das Dagesch, die Botale, das Scheva und bie Accentregeln im Anhange); 2. bas hauptwort, beffen Stammwort und Flexion: 3. das Zeitwort und feine Ronjugation nach den Stammformen u. a. m. Die Aufeinanderfolge ber Stammformen find ba ichon; es folgt bem Kal bas Niphal, bem Piel bas Pual, bem Hiphil bas Hophal und endlich bas Hitpael. Das Berbum 7pp wird ba ichon in den Paradigmen aller Ronjugationsformen bes Zeitwortes angewendet. So war biefes Buch bie fürzefte und nutlichfte Grammatif. Diefe wurde mehrere mal gebrudt und Elia Levita forieb zu ihr einen turzen Rommentar, auch von Sebastian Münster wurde sie lateinisch überset. Seine fernere Arbeit war bie Abfaffung von Rommentaren ju ben biblischen Büchern, von benen sich erhielten: ber zu ben Sprüchen Salomos, Rifdle und der zum Buche Siob ; ber zu den Sprüchen Salomos wurde fälfchlich Abraham 3bn Esra beigelegt. Man kennt ferner von ihm eine angefertigte Maffora2); ferner ein Börterbuch תחברשת, über bie fremden Ausbrude. Auch als Dichter von fynagogalen Dichtungen versuchte er sich.3) Mehreres siehe: "Liturgische Poesie."

**Levi den Gerson**, לוי בן גרשון, auch Leon di Bannolus, ober Leo de Bagnols, genannt Ralbag, רלבג, א Ausgezeichneter Philosoph, Bibelereget und Arzt aus Bagnols bei Gerona an der spanischen Grenze, gedoren 1288 in Bagnols, gestorben 1840. Bon seiner Lebensgeschichte wissen wir, daß er ein

£.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Anfangsbuchstaben ber brei Börter bies Titels sinb: D, W und A, bie 3ufammen seinen Ramen D, geben. I Zunz, Bur Geschichte und Litteratur, S. 121. J Zunz, Litteraturgeschichte, Seite 462. <sup>4</sup>) Bon biesen Ramen bezeichnet: A. Rabbi, A. Levi, A. Ben und J, Gerson.

Abkömmling gelehrter Ahnen war. Sein Bater Gerson ben Salomo, Lochtersohn bes nachmanibes (f. d. A.) in Arles, war ein gelehrter Mann, Verfaffer des naturwiffenschaftlichen Berkes "Schaare hafchamajin", שערי השמים, ) er besorgte bie Ausbildung seines geiftig sehr begabten Sohnes Levi und führte ihn in die Fächer ber jubischen Wissenschaft, Bibel, Talmub, hebräische Sprachforschung u. a. m. ein, hielt ihn zum Studium der Philosophie, Aftronomie und Medizin an. Der Ertrag davon waren seine schriftstellerischen Arbeiten in den Jahren 1321-31, nämlich fein großartig angelegtes Wert "Milchamoth Abonai", addade, Rampfe Gottes.?) Dasselbe ift ein religionsphilosophisches Buch, das fein burchbachtes und forgfältig aufgestelltes System ber Religionsphilosophie enthält. Es behandelt in sechs Traktaten: 1. die Lehre von der Seele, die Unsterblichkeit; 2. die Propheten; 3. das Wissen Gottes; 4. die göttliche Vorsehung; 5. die Himmelskörper und 6. die Weltschöpfung. In diesen werden die Themen be-sprochen: das Dasein Gottes; die Urstoffe der Schöpfung; die Zeitlichkeit des Beltalls; die Willensfreiheit; die göttliche Vorsehung; das Bunder; die Unsterb= lichkeit; bie Offenbarung bes Gesetzes; das Gesetz, die Halacha und der Talmud; endlich ber Melsias und die Erlösung. Das fünfte Buch über Aftronomie, das zugleich bie Beschreibung eines von ihm erfundenen aftronomischen Inftruments giebt, wurde für den Papst Clemens VI. lateinisch übersett.3) Sonderbar, daß in der alten Ausgabe des Milchamoth in Reva de Trento das fünfte Buch über Aftronomie weggelaffen wurde. Sein Ruhm als Aftronom war baber auch in ber chriftlichen Belt begründet. Reppler ließ sich das Buch tommen, Pico de Mirandola und Rauchlin nennen es.4) Es werden hier bie tuhnften metaphynichen Ideen mit einer bewund rungemurdigen Dreiftigkeit aufgestellt, unbekümmert ob biefelben auf Biberfpruch ftogen und ihm Feindselichkeiten bei ben Männern ber ftrenggläubigen Richtung bewirken würden. Er fprach: "Sind meine Gebanken richtig, fo tann ber Tabel ber Gegner mir nur zum Lobe gereichen; ben Feinden ber freien Forschung genügt ber Glaube, mögen fie ihn behalten und fich nicht vom Biffen ftören laffen. Ich schreibe nur für die, welche Erkenntnis suchen und in diefen Fragen nicht klar sind."5) Mit dem ihm eigenen tiefern Gedankengang werben ba bie von Maimonibes in feinem Buche More Nebuchim aufgestellten Ibeen weiter ausgeführt, gegen welche sich allerdings später gewichtige Stimmen erhoben.6) Man nannte dieses Buch nicht "Rämpfe Gottes", sondern "Rämpfe gegen Gott." Der Raum hier verfagt es uns, auf die in dlefem Buche behandelten Themen näher einzugehen; wir haben für diefelben einen befonderen Artikel: "Religionsphilosophie", auf den wir verweisen. Größerer Gunft erfreuten sich allerdings scine Rommentare ju ben biblischen Büchern. Dieselben maren zum Hattomgs feine sommentute zu ven violefigen Stagern. Stepter, ju Ljob, den gohenliede, im Jahre 1326; den Sprüchen Salomos etwas später; zu Ljob, den ersten Kapiteln der Genefis; zu Koheleth, Efter und Ruth, zu den Büchern des Bentateuchs, der ersten Propheten, zu Daniel, Esra, Nehemia und zu den Büchern der Chronik, fämtlich dis 1338. Er versuchte in denschlen die Ausgleichung feiner philosophischen Ibeen in dem Buche "Milchamoth" mit den Aussprüchen des biblischen Schrifttums barzulegen. Dieser biblische Kommentar hat bas Eigentümliche, daß am Schluffe jedes Rapitels eine Ruckschau von der Nuts= anwendung bes Borgebrachten für die Gegenwart aufgestellt wird. In dem



Steinschneider. Ratalog, Bodl. 104. <sup>2</sup>) Gebruckt Leipzig 1866, Oktavform, früher 1580 in Revs de Trento in Fol. <sup>3</sup>) Es waren dies die Rapitel des ersten Zeiles des 5. Buches des Milchamoth, die übersett wurden. <sup>4</sup>) Joel, Levi ben Gerson S. 9 Anmert. 2.
 <sup>5</sup>) Einleitung zu seinem Milchamoth. <sup>5</sup>) Wir nennen vou den Protestierenden: Isaa<sup>t</sup> Abarbanel, Manasse ben Israel. Sabbatai stohen ben Malfiel und auch Glia del Medigo.

## Levi ben Gerfon. — Luzzato Mofes Chajim ben Jatob.

Rommentar zum Pentateuch und zu den geschichtlichen Büchern werden die aus denselben sich ergebenden ethischen Vorgetragen. Die Grundlage seiner Bibelerklärung ist der einfache Wortstun, WWD, doch bildet auch die philosophische Auslegung in dem Rommentar der nichtgeschichtlichen biblischen Bücher einen Haustegung in dem Rommentar der nichtgeschichtlichen biblischen Bücher einen Haustegung in dem Rommentar der nichtgeschichtlichen biblischen Bücher einen Haustegung in verschie er ein methodologisches Werk, betitelt Jur Mischna (f. d. A.) verschie er ein methodologisches Werk, betitelt Jur Mischna (f. d. A.) verschie er ein methodologisches Werk, betitelt Jur Serner nennen wir seine Schrift von dem richtigen Schluß, von den arithmetisches Buch, IDOD. Julest ergänzen wir hier noch die obigen Angaben seiner Lebensgeschichte. Levi den Gerson wechselte oft seinen Wohnort, er hatte denselben bald in Orange, bald in Perpignan und Avignon, der damaligen päpstlichen Refidenz, wo er als Arzt praktizierte, sich großes Vertrauen erwarb und eine höchst achtbare Stellung einnahm. Von den traurigen Geschick der Judenversolgung blieb er verschont, ebenso von den Leiden der Herversolgung. Mehreres iehe: "Schrifterklärung", "Religionsphilosophie" und "Philosophie und Zudentum".

בשה חיים בן יעקב לוצמו שנת Jakob, משה חיים בן יעקב לוצמו, Gelehrter, vorzüglicher Dichter und Sprachenkenner, fpäter auch vertraut mit ber jüdischen Seheimlehre, Kabbala (f. d. A.), Sprößling einer fehr vornehmen Familie in Padua, geboren 1707, gestorben 1747. Schon in zarter Jugend zeigte er un= gewöhnliche geistige Begabung und große Lernbegierde. Er erlernte leicht Debräifch und Lateinisch, sodaß er bald im ftande war, selbständig lateinische Klassiter zu lefen, deren bildenden Ginfluß er in sich aufnahm. Für das hebräifche hatte er den Rabbiner von Pabua Ramens Jefaia Baffan zum Lehrer. Mächtig zog es ihn zu poetifchen Arbeiten hin, war er boch von ber natur mit Dichteranlagen ausgerüftet, bie nun gehoben, verfeinert und weiter ausgebildet wurden. So verfaßte er mit 17 Jahren eine hebräische Schrift über die Gesetze ber Poetik, in drei Teilen, mit Angabe von Beispielen aus den biblischen Buchern. Diefelbe bieg: לשון למודים, und wurde erst in Mantua 1727 und fpäter, im Sahre 1810 in Lemberg mit Anmerkungen und einer Borrebe von Beer Gingberg gebruckt. Bugleich bichtete er ein Drama aus bem biblischen Stoff "Simfon und bie Philister", das sich burch Feinheit der Sprache, den Versbau und einen überraschenden Gedanken= reichtum auszeichnet.<sup>1</sup>) Er verstand, der hebräischen Sprache wieder Jugend, Frische und Wohlklang zu geben, womit er das Vorurteil bekämpfte, sie gehöre zu ben toten Sprachen. Im Alter von kaum 20 Jahren bekam er es fertig, 150 Pfalmen zu bichten, die sich durch Reinheit und Innigkeit ber Sprache aus: zeichnen, im ganzen sind sie eine Nachahmung der biblischen Pfalmen.<sup>2</sup>) Diesen schloß sich bald eine britte poetische Arbeit an, wieder ein hebraisches Drama in vier Aufzügen, betitelt: "Migdol Ds," 117, "hoher Lurm," bas eine Darstellung ber Harmlosigkeit der Tugendhaften giebt. Auch hier ist die Sprache voll Wohllaut, die Bilder find recht anmutig und ber Versbau ichon und regelrecht. Dan fieht in ihm mit Recht ben genialen Dichter Jehuda Salevi (f. b. A.) auferstanden. Doch er begnügte fich nicht damit, in der hebräifchen Bibelfprache dichten zu können, sondern versuchte sich auch in ber Sprache bes mystischen Buches "Sohar" (f. b. A.) Gebichte anzufertigen. Durch feinen oben genannten Lehrer Baffan wurde er in bas Studium desselben eingeführt. Aber das Betannt= werden mit bem Inhalt biefes Buches hatte für ihn teine guten Folgen; er ver=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Korom Chomod III, Seite 139. <sup>2</sup>) Bergleiche über biefelben Korom Chomod III, Seite 142, Anmertung 21. Das Manustript diefer Pfalmen befindet sich in Prag, wo man es ihm abgenommen hatte.

irrte sich bald in den Irrgängen der Rabbala, verlor jede Spur zu einem Auswege und wurde von den Irrlehren völlig verstrickt. Aus dem klassische gebildeten Luzzato wurde nun ein eifriger Jünger ber Rabbala. Er glaubte an Geifter= erscheinungen, rebete sich ein, Eingebungen von einem höhern Wesen, Magid genannt, zu erhalten, denen er seine Geistesproduktionen zuschrieb. Das hatte er feinem Lehrer Baffan zu verbanken, ber ihn mit ber Rabbala und mit bem 28ahnglauben derfelben vertraut machte. Er glaubte nun an fämtliche Auswüchfe der Geheimlehre, an die Seelenwanderung, die Beschwörung der Geister, Jusammenund Berjegung der hebräischen Buchftaben u. a. m. Er verfaßte tabbaliftische Schriften und arbeitete einen zweiten "Sohar", זורהר רונינא, aus, mit einer Einleitung und verschiedenen Anhängfeln, Dique In biefer myftifchen Berirrung bethörte er sich felbst, er bildete sich ein, der Messias für Israel und die Welt geworden zu fein.<sup>1</sup>) Als folcher entdecte er sich seinen Jüngern Isaat Marini und Israel Treves, sie sollten alles noch geheim halten; aber sie ver= breiteten biefe Mitteilungen als frohe Botschaft bald weiter. Die Runde bavon brang nach Benedig, von wo bald einige Rabbalisten nach Padua eilten, um den Meffias kennen zu lernen und zu begrüßen. Ein Bole aus Wilna, ber nach Pabua tam, um Mebizin zu flubieren, wurde für den angeblichen Meffias so eingenommen, daß er seine Studien beseitigte und sich ben Mefsiasjüngern an= íðlok.2) Deffentlich fprach er überall von der Mefsiasberufung Luzzatos und schickte Sendschreiben barüber nach Wien an das Rabbinat und nach Wilna an den Rabbiner Jesaia Seschel. In denselben erzählte er viel Wunderbares von ihm, auch von seiner Abfassung eines neuen "Sohars", von dem er einige Proben beilegte. Dieje Senbichreiben gelangten in die hande bes Rabbiners Chagis in Altona, bes eifrigen Berfolgers ber Sabbatianer. Sofort forberte er im Jahre 1729 das Rabbinat und die jubische Gemeinde in Benedig auf, die Sache ju untersuchen und ber Reterei entgegen zu treten. Das venetianische Rabbinat forberte Luzzato zur Rechtfertigung auf. Aber bieser wies stolz den Verdacht bes Sabbatianismus von sich und behauptete weiter, er erhalte direkt vom Himmel Offenbarungen, wozu er sich auf feinen Lehrer Bassan berief. Indeffen erklärte sich auch ber greise Rabbiner Benjamin Rohen in Reggio für ihn. Andere Rabbiner Italiens lehnten jede Ginmischung ab. Da entschloß sich im Jahre 1730 Chagis mit mehreren Rabbinern in Deutschland, den Bann über ihn auszusprechen. Auch Baffan, fein früherer Lehrer, ersuchte ihn, feine tabba= listischen Sachen einzustellen ober nach Paläftina auszuwandern. Auch das venetianische Rabbinat fandte brei Gelehrte als feine Bertreter nach Padua mit ähnlichen Aufforderungen. Da gab Luzzato nach, er erklärte, sich von feinen Berten und bes myftischen Treibens zu enthalten und lieferte feine fämtlichen tabba= listischen Hefte an Bassan aus, die unter Siegel gelegt und in Verwahrung genommen wurden. Luzzato fühlte sich barauf wie umgewandelt, er entschloß sich, fich zu verheiraten und verehelichte sich mit der Tochter des Rabbiners Finzi in Mantua, mit ber er einen glücklichen, friedlichen hausstand führte. Aber bie Ruhe währte nur kurze Zeit. Wieder zog es ihn zur Rabbala hin; er arbeitete mystische Schriften aus und ließ sie drucken. Luzzato wurde darauf von dem Rabbinat in Venedig nach wiederholter, vergeblicher Abmahnung 1734 in den Bann gelegt. Er entichloß fich auszuwandern, er reifte über Frankfurt a. D. nach Amsterbam, wo er als Rorrespondent feinen Unterhalt suchte. Die jubische portugiesische Gemeinde nahm sich feiner an und setzte ihm zum Unterhalt einen



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kerem Chemed III, S. 115 unb 185. <sup>2</sup>) Finn in feinem קריה נאמנה, S. 113.

#### Luzzato Moses Chajim ben Jakob. — Luzzato, Simon.

Schalt aus. In dem Hause des reichen Moses de Chaves erfreute er sich einer freundlichen Ausnahme, er unterrichtete dessen Sohn. Später verlegte er sich auf das Schleisen optischer Gläser und erward dadurch seinen Unterhalt. Seine Eltern und seine Frau ließ er nach Amsterdam nachkommen, die ebenfalls von der portugiesischen Gemeinde mit Zuvorkommenheit behandelt wurden. Luzzato erholte sich zunehmend und fühlte sich neu gestärkt. Es erwachte in ihm die frühere Luft, sich wieder poetischen Arbeiten zuzwenden. Eine Gelegenheit dazu war da, es sollte die Vermählung seines Jüngers Jakob de Chaves gesiert werden. Luzzato dichtete für dieselbe das Drama: "Ruhm der Tugendhaften," erneuerte sich bei ihm bald auch die Luft zum Studium der Kabbala. Um freier darin zu sein, wanderte er 1744 nach Palästina aus. Da gedachte er, seine in Europa aufgegebene Messiasolle wieder aufnehmen zu können. Er kam nach Safeb (Zephat), von wo aus er seine Berbindungen mit den ihm treugebliebenen Jüngern wieder anknüpfte. Aber die Peft raffte ihn den 6. Mai 1747 im vierzigsten Lebensjahre weg. Seine Leiche brachte man nach Tibertas, wo sie ihre feierliche Bestattung erhielt. Seine Jünger Jekutiel aus Wilna und Elia Olianow blieben ihm auch nach seine Tode getreue Jünger. Mehreres siehe: "Messigsten.

שמחה לוצטו, Simon, שמחה לוצטו. Wiffenschaftlich gebildeter Gelehrter, Rabbiner in Benedig, geboren 1590, gestorben 1663. Von feiner Lebensgeschichte und feinem Bildungsgange ist uns nur bekannt, daß er nächst ber hebräischen Wissenschaft auch Lateinisch und Griechisch kannte, ebenso feine Landessprache, Italienisch, leicht und gut zu handhaben verstand, in der er mehrere Schriften abfaßte. Er war ein entschiedener Gegner der jüdischen Geheimlehre, Rabbala, und bekämpfte bie myftischen Schwärmereien unter ben Juben feiner Beit.1) Seine Sache, für die er arbeitete, war die Vereinigung des Wiffens mit dem Glauben, er zeigte sich in den Arbeiten darüber als treuer Junger früherer jüdischen Philosophen, als: bes Snadja Saon, Moses Maimonides u. a. m. Auch der Verteidigung des Judentums nach Außen und der sittlichen Hebung desselben nach Innen redete er das Wort und verfaßte darüber Schriften. Am befanntesten und wertvollsten ist seine apologetische Schrift: "Ueber den Stand der Hebräer", "Discorso circa il Statu degli Hebrei", (Venedig 1638). Wir haben über diese Schrift in bem Artikel "Apologetik" ausführlich berichtet und bitten basselbe bort nachzulesen. hier ermähnen wir nur aus derfelben fein Wort an die Venetianer: "Es fei beffer ben Orienthandel burch die Juden Benetiens betreiben zu laffen. Die 6000 Juden Benedigs bringen ber Republit ein Jahreseinkommen von mehr als 1/4 Million Dukaten ein; in ihren Fabriken beschäftigen fie 40000 Arbeiter". Richt unwichtig ist in Bezug auf sein oben genanntes Streben, "Wissen und Glauben" vereinigt zu sehen, seine schon in der Jugend ausgearbeitete Parabel in italienischer Sprache: "Es hatte sich in Delphi eine Atademie gebildet mit ber Aufgabe, bas menschliche Biffen ju läutern. Die Bernunft reichte barauf eine Bittschrift ein, sie aus dem Kerker, in welchem sie von der Autorität des Glaubens gefangen gehalten wird, zu bringen und in Freiheit zu setzen. Da erklärten fich Bythagoras und Ariftoteles, bie hauptträger bes Biffens, gegen ihre Befreiung, fie murbe ungezügelt, foredliche Irrtumer verbreiten, aber bie Atademie, unter hinweifung, daß badurch bas menschliche Biffen gefördert wirb, fprach fich für ihre Freiheit aus. Da richteten die freigelaffenen Geifter unter

1) Siehe "Kabbala".

113

ben Menschen großen Schaben an. Schon wurde die Alademie mutlos. Da stand Sokrates auf und erklärte ihnen, daß beide, Vernunst und Autorität, wenn jedem von ihnen die Alleinherrschaft gelassen wird, nur Frrtümer und Schaben anrichten, aber wenn sie gegenseitig beschränkt werden, die Vernunst durch den Offenbarungsglauben und der Offenbarungsglauben durch die Vernunst, werben sie ein richtiges Maß halten und einen schönen Jusammenklang geben, der Mensch würde durch sie sein Ziel hier und im Senseits sicher erreichen." Damit hat Luzzato die Ivee bei Saadja Gaon (s. d.) und bei Maimonides gegen die Anmaßungen der Kabbalisten seiner Zeit wieder erneuert und aufgestellt, daß die Vernunst durch den Slauben und dieser verschen, ihre Regelung für den Menschen erhalten sollen. Mehreres siehe: "Bhilosophie und Judentum."

# M.

Maimon ben Joseph, מיימון בן יוסף. Gelehrter im Talmubischen ju Cordova, der auch externes Wissen besaß, als Mathematik, Aftronomie u. a. m. Er war Sprößling gelehrter Ahnen, erhielt im Lehrhause des Joseph Ibn Migasch in Lucenna feine Ausbildung in den rabbinischen Sachern und wurde fpater Mitglied des Rabbinerkollegiums feiner Baterftadt Cordova. In Diefer Stellung zeichnete er fich burch mehrere Schriften aus, er fcbrieb über Talmubifches, 1) verfaßte einen Rommentar zu bem aftronomischen Werte "Alfergams"?) u. a. m. Bu seiner Familie gehörten zwei Söhne, Moses und David, und eine Tochter. Moses, der sich zum größten Gelehrten und Philosophen seiner Zeit emporarbeitete, wurde ten 14. Nissan, ben 30. März, 1135 an einem Sabbat, dem Rüsstag des Passahjeftes turz nach 1 Uhr Mittags geboren. Die genaue Angabe feines Geburtsbatums, wohl aus fpaterer Zeit, war eine Auszeichnung, die ihm gutam und die auf den hohen Rang und feine Stellung in der Biffenschaft und in feinem Wirfungstreife hinweift.3) Bon feinem zweiten Sohn David und ber Tochter ift nichts weiter bekannt. Maimon lebte ganz feiner Familie, er leitete die Aus-bildung feines geistig fehr begabten Sohnes Mofes. Aber das Jahr 1148 war für Maimon und feine Familie verhängnisvoll. Die Almohaben eroberten Corbova und erließen das Edikt gegen Christen und Juden, das ihnen die An= nahme der islamitischen Religion ober die Auswanderung befahl. Der größte Teil ber jubischen Gemeinden Corbovas mit Maimon und feiner Familie zogen bie Auswanderung vor; sie begaben sich zunächst nach dem Hafen von Almeria,4) ber unter christlicher Herrschaft stand. Aber schon im Jahre 1151, wo auch Almeria von den Almohaden erobert wurde, was ebenfalls Religionszwang zur Folge hatte, ergriff Maimon mit seiner Familie wieder den Banderstab, sie hielten sich an verschiedenen Orten im criftlichen Spanien auf. Erft im Sahre 1159 entschloffen sie sich nach Fez in Afrika überzusiedeln. Daselbft lebten bie Juden unter dem fanatischen Herrscher Abdulmumen als Scheinislamiten, die heimlich am Judentum hingen. In der Hoffnung einer baldigen Aenderung, entschloffen fich Maimon und feine Familie ebenfalls Scheinislamiten zu werben.5) Aber es waren zehn Jahre verstrichen und es zeigte sich keine Aenderung; da fielen viele von den Scheinislamiten ganz vom Judentum ab. Maimon erließ

114

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe ben Artikel "Maimonibes Moses". <sup>4</sup>) Geiger, Nachgelassene Schriften, S. 40, Band III. <sup>5</sup>) Siehe ben folgenden Artikel "Maimonibes Moses". <sup>4</sup>) Siehe barüber Anmertung 1 in Graetz, Eeschichte. Seite 312. <sup>4</sup>) Bergleiche barüber Carmoly in ben Annalen 1839, Seite 325, S. Munks Notice sur Joseph ben Jehuda und Archives israelites 1851, Seite 319.

### Maimo uben Joseph. — Maimonides oder Moses ben Maimon. 115

darauf an die Juden eine Ermahnungsschrift treu im Judentum weiter auszuharren. Diese Schrift, die er im Jahre 1160 absaßte, war in aradischer Sprache geschrieben und wurde später unter dem hebräischen Titel TUCH, bekannt, von der man Auszüge veröffentlichte.<sup>1</sup>) Im Jahre 1165 verließen auch Mainion mit seiner Familie das unduldsame Fez und langten nach sechstägiger Fahrt auf dem Mittelmeere, wo sie von surchtbaren Seestürmen heimgesucht wurden, in Acco an. Die Auswanderer erfreuten sich einer gastfreundlichen Aufnahme von den Juden. Nach einen halbjährigen Aufenthalt in Acco reisten sie nach Jerusalem. Bon da begaben sie sich zurück nach Augypten, wo sie dann von Alexandrien nach fostat, Rahiro, kamen. Aber mit Beginn des Jahres 1166, einige Monate nach ihrer Landung in Augypten, starb Maimon, er wurde nah und fern sehr betrauert. Mehreres siehe: Maimonides Moses.

Maimonides, auch Maimoni<sup>2</sup>), vollständiger: Moses Maimonides ober Moses ben Maimon,<sup>3</sup>) , abgekürzt "Rambam" الاרכובם, arabijch Abu Amram Musa ben Maimon Ibn Abdala Almizri Alisraeli Obaid Allah Alturturbi, eine ber größten wiffenschaftlichen Berfönlichkeiten ber Juden Spaniens im 12. Jahrhundert (geboren 1135 in Corbova, gestorben in Fostat, Aegypten, 1204). Sprösling gelehrter Ahnen, die in direkter Linie von dem Patriarchen Jehuda Sanaffi (f. b. A.), bem Abfaffer ber Mifchna (f. b. A) in Paläftina im britten Jahrhundert, abstammten.5) Seine wiffenschaftlichen Schriften auf bem Gebiete ber talmudischen, ethischen, religionsphilosophischen, medizinischen Litteratur, sowie feine unabläffigen Arbeiten zur hebung und Verherrlichung des Judentums haben ihn zur erften Autorität der Juden dreier Weltteile<sup>6</sup>) im Mittelalter erhoben und in hohem Anfehen noch in der Neuzeit erhalten. Maimonides war Rabbiner, Arst, Religionsphilosoph, Sthiker, gründlicher Renner und Rommentator der Mischna und des Talmuds<sup>7</sup>), Versasser eines systematisch geordneten, größeren Gesetzestoder des Judentums "Mischna Thora", Wiederholung der Lehre, oder "Jab Chafata", Starke Sand, genannt, und bes bedeutenden religionsphilosophischen Bertes "More Nebuchim", Führer ber Berirrten, über die Bereinbarkeit ber Ibeen und Lehren ber Philosophie mit ben 3been, Lehren und Gesethen bes Judentums, wo bie religiofe Brazis von bem Scheine einer Bertheiligkeit entkleibet, auf ihre geistige Grundlage zurückgeführt und in ihrem bildenden Einfluß nachgewiefen wird. I. Geburt, Bildung und fernere Lebensgeschichte. Mofes Maimonibes wurde auf fpanischen Boben, in Corbova, am Sabbat ben 14. Niffan (den 30. März) mittags 1 Uhr, am Rüfttage des Pesachfestes, 1135 geboren. Diese genaue Angabe seines Geburtsdatums beutet schon die Bedeutsamkeit dieses Mannes in der Geschichte und Litteratur des Judentums an. Sein Bater war Maimon ben Joseph (f. d. A.), der im Rufe eines bedeutenden Gelehrten ftand; er war ein Jünger des Joseph Ibn Migasch in Lucenna und späteres Mitglied des Rabbinats in Cordova. Früh merkte er die große geiftige Begabung seines

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Edelmann, Chomda genusa, Einleitung LXXXIV ff., fie hat das Datum 1471, Selmid, auch hat fie in der Ueberschrift Maimon als Autor. Man hat diese Schrift nicht mit der von Moses Maimonides zu verwechseln, die Geigers Mose ben Maimon, Studien, Heft 1 S. 49 behandelt. <sup>3</sup>) Bet vielen auch Maimuni. <sup>3</sup>) Er selbst zeichnete sich am Ende seines Mischandommentars: "Mose Sohn des Dajan Maimon, Sohn des Dajan Joseph, Sohn des Dajan Jiaat, Sohn des Dajan Joseph, Sohn des Dajan Obadia, Sohn des Salomo, Sohn des Dajan Dadia. Bergl. Kore haboroth S. 12, ferner die Biographie Maimonides in Dudia. Ammerkung 2 edit. Lichtenberg, Leipzig. <sup>4</sup>) Es ist eine mnemotechnische Absürzung dieses Ramens und bedeuten: der Buchstade. <sup>5</sup> Mach Salomo Duran im Milchamoth Choba am Ende. <sup>9</sup> Afiens, Afritas und Europas. <sup>5</sup> Man lenut von ihm den Kommentar zu den Talmudtrattaten Rosch Hafaana, Chulin und Sanbedrin. Mehreres siehe weiter den Teil bieses Artifels "Seine Schult und Sanbedrin. Mehreres siehe weiter den Teil bieses Artifels "Seine Schult, Sub

Sohnes und forgte für eine gute Erziehung und Bilbung besselben. Den erften Unterricht übernahm er felbst, fein Sohn wurde von ihm in die von ben Juden bamals gepflegten Wiffensfächer Bibel, Lalmub, Mathematik, Aftronomie u. a. m. Bei muhamebanischen Gelehrten stubierte er Naturwissenschaft, einaeführt. Bugleich erfreute er sich bes Umganges mit ben Bhilosophie und Medizin. Jüngern herühmter Philosophen und wurde mit dem Besir Abu Betr Ibn Zohar in Sevilla befreundet. 1) Auch mit dem Sohne des Aftronomen Ibn Aflach verkehrte er gesellig. Ungewiß ist die Angabe, daß er auch Joseph Ibn Migasch in Lucenna jum Lehrer hatte.") So erhielt Maimonides bie miffenichaftliche Borbereitung zu einem gründlichen Selbstiftudium, bem er fich eifrig hingab. Auker ben jübisch=theologischen Schriften studierte er die arabisch=philosophische Litteratur, auch Aftronomie, Mathematik, Naturwiffenschaft und die Seilkunde. Lettere befähigte ihn später zum Beruf eines praktischen Arztes, der ihm seinen Lebensunterhalt gründete. Sein Geift rang überall nach Licht und Klarheit, das Aufgenommene suchte er zu ordnen und zu gruppieren. In der Philosophie hatte er besondere Borliebe für Aristoteles, beffen Schriften er in arabischer Uebersetzung und Rommentaren ftubierte. Er vertiefte fich gern in beffen philosophische Belt= anschauung, boch ertannte er auch balb beren Schwächen und versuchte ba bei mehreren Buntten feine eigene Meinung aufzustellen.3) Gegen poetifche Arbeiten, nämlich bie Versefunstelei, hatte er eine entschiedene Abneigung, ihm erschien bie hierzu verwendete Zeit eine Zeittötung.4) Dennoch folgte er der Sitte, Briefe an Freunde und Gelehrte mit Begrußungsverfen zu eröffnen. Ebenfo verfaßte er mehrere liturgifche Poesien, Pijutim.5) II. Religionsverfolgung, Auswanderung, unftetes Leben, Reife nach Seg, Nordafrita, Religions= zwang, Scheinübertritt, Abfaffung und Berfenbung von Troft- und Ermutigungsschriften an die Juden Nordafrikas, Abreife nach Balästina, Aufenthalt in Acco, Jerusalem und Beiterreise nach Aegypten. Die Jugend Maimonides, die Jahre seiner Bildung und Entwicklung fielen in eine äußerft verhängnisvolle Beit; es ift gleichfum ein Bunber, baß fein Beift in feinen Studien und wiffenschaftlichen Arbeiten nicht erschlaffte und fich feine Frische erhalten konnte. Im Jahre 1148 eroberten bie Almohaden, ein fanatischer, islamitischer Bolksstamm aus Nordafrika, Cordova mit anderen Städten, worauf sie gegen Christen und Juden den strengen Befehl erließen, sich zum Islam zu bekennen oder auszuwandern. Auf die Weigerung sollte der Lod erfolgen. Der größere Teil der jüdischen Gemeinde in Cordova ergriff den Banderstab, ju bem auch die Familie Maimons gehörte. Diese wendete sich zunächst nach der Hafenstadt Almeria, bie bamals unter griftlicher gerrschaft ftand.9 Aber der Aufenthalt war nur turz, denn schon im Jahre 1151 wurde auch diese Stadt von den Almohaden erobert und der Religionszwang über Juden und Chriften verhängt. Die Familie Maimons griff nochmals zum Banberftabe und führte mehrere Jahre ein unftätes Leben, meistens in ben Städten bes chriftlichen Spaniens. Es gehörten zu berselben Maimon und beffen Söhne Mofes und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach ber Notiz in More Nebuchim II. 9. 24. Vergl. Munk in Archives Israelites 1851. S. 326. <sup>9</sup>) In Kore hadoroth wird Joseph Ibn Migasch als Lehrer unseres Maimonibes angegeben, was mit Recht bezweiselt wird, da bei dem Tode desselben Moses Maimonibes erst 8 Jahre alt war. Vergl. Seder hadoroth voce Joseph Ibn Migasch; ebenso voce Joseph Ibn

Davib nebst einer Lochter. Von diesen war Moses Maimonibes gegen 13 Jahre alt. Rach längerm Umberirren entschloffen fie fich zur Reife nach Fez (1159). Dort herrichte zwar ebenfalls Religionszwang, aber in milberer Form; es genügte bem einsichtsvollen Kalifen Abdelmumen, wenn die Juden und Christen keinen öffentlichen Gottesdienst mehr hatten und sich äußerlich den Sitten der Moslemen anschlossen. Die Juden, welche zur Annahme des Islams oder zur Auswanberung gezwungen wurden, bekannten sich äußerlich zum Islam, blieben jedoch heimlich ihrem jüdischen Glauben treu und bewahrten unter sich durch briefliche Nachrichten ihre Verbindung und einheitliche Anhänglichkeit als Bekenner ihres Hierzu tam, daß sie bei einem möglichen Thronwechsel auf alten Glaubens. Erleichterung hofften. Maimon mit feiner Familie zogen es baber vor, vorläufig in diesem Lande ihren Aufenthalt zu nehmen. Dem Religionszwange mutten fie fich fügen, fie bekannten fich äußerlich zum Islam, mehr murde von ihnen nicht gefordert.<sup>2</sup>) Im Geheimen oblagen sie streng ihren jüdischen Religionspflichten. Moles Maimonides war unermüdlich in der Fortsetzung seiner jüdisch-wissenschaft= lichen Studien und machte fich an bie Arbeit feines großartigen Difchnatommen= tars. Der gelehrte Familienvater Maimon stellte sich zur Aufgabe, die Juden durch ein Sendschreiben zum unerschütterlichen Ausharren in der treuen Anhäng= lichteit am Jubentum zu ermahnen. Gin folches Sendschreiben faßte er in arabischer Sprache ab, von bem fich einige Refte noch erhalten haben.3) Später war es auch fein Sohn Mofes Maimonides, ber ein ähnliches Sendschreiben verfaßte und verfandte, worin er gegen die Aeußerung gewiffer Strenggläubigen, daß der Jude nach Ablegung eines folchen, auch nur äußerlichen fremben Religionsbetenntniffes auf= höre Jude zu sein, durch Zitierung von Stellen aus dem talmudischen Schrifttum darthut, daß dem nicht so sei und die jüdischen Scheinmoslemen Juden bleiben, fo lange sie im geheimen ihrer Religion anhängen und das jüdische Gesetz beobachten.<sup>4</sup>) Doch wurde der Familie Maimons ein längeres Verbleiben in einem Lande des Religionszwanges, wo sie nicht öffentlich nach ihrem jüdischen Betenntniffe leben durfte, unerträglich; fie fehnte fich nach einer Gegend, wo alle unbehindert offen als Juden auftreten und fich zu ihrer Religion bekennen dürfen. 3hr Augenmert war auf Balästina und Negypten gerichtet. Biel mag hierzu ber Nyt Aufgenmert war um patigirma und argypten gerigiet. Sier mag greige och Märtyrertod des Gelehrten R. Jehuda Hakohen in Fez beigetragen haben. Im Jahre 1165 begaben sie sich auf ein Schiff, das nach Acco, Palästina, abfegelte. Auf diefer Seefahrt waren sie mehreren gesahrvollen Stürmen ausgesetzt, aber sie fühlte sich glücklich, bald den heiligen Boden Palästinas betreten zu können, wo alle ungestört in der Religion ihrer Bäter öffentlich leben könnten. Nach vielen überstandenen Gefahren landeten sie endlich in Acco; die Ueberglücklichen bestimmten den Tag, an dem sie sich wieder als Israeliten nennen und bekennen burften, zu einem jährlichen Festtag für sich. Moses Maimonides sette auch in ben nun überstandenen verhängnisvollen Jahren des unstäten Lebens feine missen= schaftlichen Arbeiten fort. Es war das große Wert des Mischnatommentars, bem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Stehe Jost, Geichichte bes Judentums und feiner Sekten, Teil II. S. 413. <sup>3</sup>) Bergl. Carmoly in ben Annalen Jahrgang 1839 S. 325; Archives israelites 1851 S. 819 Edelmann in feinem Chemda Genusa, Abt. הערה השטר אגרה Grätz, Geichichte VI. S. 816. Anwertung 3. Besonders ist die Abhandlung "Moses ben Maimon" in Geigers nachgelassenen Schriften B. 111 S. 84—50 und Anmertung 17 baselbst S. 76 lesenswert <sup>3</sup>) Munk, Notice sur Joseph ben Juda 1842. S. 38. Bergl. Carm. Univ. J. 1850 Juni 459, boch dürfen wir nicht die andere Meinung Geigers barüber S. 76–77 in B. 3 seiner nachaelassenen Schriften überschen, selbe verdient einer genauen Prüsung. <sup>4</sup>) Die betreffende Abhandlung itt S. 12—15 in dem Arcy von Lichtenberg, Leizzig, unter dem Titel: Schrift.

er sich unablässig hingab. Wir bewundern noch beute feine lichtvolle Darfiellung und flare Auffaffung ber fcwierigen Stellen, auch ben tuhnen Forschungen, bie icon in ben verschiedenen Ginleitungen baselbft unfere Aufmertfamteit feffelt. 31 23. Jahre (1158) begann er bamit und im 33. Jahre (1168) vollendete er es. Bir sprechen später ausführlich über dieses großartige Wert, es war der erfte Rommentar, ber zur Mischna abgefaßt wurde. Aber auch in Palästina stellten sich bald andere Hindernisse gegen einen längern Aufenthalt ein. Die Sorgen zur Berbeischaffung bes Lebensunterhalts machten fich für fie fehr fühlbar; fie fuchten baber Aegypten auf, mo es ihnen gelang, fich einen Erwerb ju grunden. Sie ließen sich in Fostat (Altsahiro) nieder. David, der Bruder von Moses Maimonides, ein ebenfalls wissenschaftlich gebildeter Mann, begann Handelsgeschäfte mit Edelfteinen, von beren Ertrag fie leben tonnten und es für Dofes möglich wurde, fich an ber Fortfegung feiner wiffenschaftlichen Arbeiten zu machen. So ging es lange Beit gut, aber balb stellten sich mehrere Ungludsfälle ein. œ, ftarb ber Familienvater Maimon, fpäter bazu, am Neujahrsfest, noch zwei Rinder. David Maimonides mußte eine längere Scereife unternehmen, auf der er Schiff= bruch erlitt und mit feinem gangen mitgenommenen Bermögen verfant. Es waren schmerzvolle Creigniffe. Der Lob feines Bruders beugte ihn tief, er war völlig Sierzu tam noch ein anderes Mißgeschid, bas sich gegen fein eigenes troftlos. Ein Apostat (f. Apostaten) flagte ihn wegen feines Abfalls von Leben erhob. ber islamitischen Religion an, zu ber er sich früher, wenn auch nur zum Scheine, betannt hatte. Die Sache verlief noch glimpflich und ohne weitere schlimme Aber ber Schmerz um den Tob feines Bruders war nicht überwunden. Folaen. Nur die Bertiefung in seine Studien und die Arbeiten an dem genannten Berte machten ihm allmählich feine Ungludsfälle vergeffen. Er entschloß sich jest zu vermählen und heiratete bie Schwester bes Abul Maali, bie ihm einen Sohn, ben später gelehrten Abraham Maimonibes (f. d. A.), geboren. Auch bie wiffen= schaftlichen Arbeiten, bie immer mehr bekannt murden, verschafften ihm bald ruhmliche Anerkennung und Berehrung. Aus verschiedenen Gegenden ftrömten Schüler au ihm, vor denen er Borträge hielt. III. Fernere Thatigkeit und Birtfamkeit auch nach außen, weitere schriftstellerische Arbeiten, seine Werte, Beurteilung und Rämpfe, verschiedener Briefwechsel, Gut= achten, fein Tob, tiefe Trauer, bie Nachwelt. Seine nächste Thatigkeit war die feines Standes als Arzt, die ihm feinen Lebensunterhalt ficherte; er wurde als folcher balb berühmt und gesucht. Auch ber Sultan von Aegypten, Saladin, bediente fich feiner und erhob ihn zum hofarzt. Seine Mußezeit vers wendete er zu fcriftstellerifchen Arbeiten, aus denen mehrere verdienstvolle Werte hervorgingen. Die brei bedeutenbsten maren: 1. bes ichon genannte Rommentar zur Mischna; 2. der Gesetskober "Mischna Thora", Wiederholung der Lehre, oder "Jad Chasala", Starke Hand und 3. das religionsphilosophische Werk "More Nebuchim", Führer der Verirrten. Auch nach außen war feine Wirtfam= keit bedeutsam. Die Juden in verschiedenen Gegenden wendeten sich in wichtigen Angelegenheiten an ihn und baten um Rat, Aufschluß und Beifland; er galt als Autorität bei ihnen, bie feinen Aussprüchen unbedingten Geborfam leisteten. SO waren es die Juden in Jemen, die sich mit Anfragen an ihn wendeten. Ss herrschten bei ihnen trostlose Zustände. Der Fanatismus der Muhamedaner erwirkte im Jahre 1171 die Berhängung des Religionszwanges über die Juden, fie sollten sich zum Islam bekennen ober auswandern. Ein großer Leil von ihnen fügte sich zum Schein und bekannten sich zum Islam. Im Innern hingen sie an ihrem jubischen Glauben. Es war jeboch zu befürchten, bag sie, ba sie meiftens

unwiffend waren, im Laufe der Zeit das Judentum vergeffen und ganz dem Islam anhängen werden. Hierzu tam, daß ein Apostat, Namens Samuel Ibn Abam, in einer Schrift durch biblische Aussprüche die Wahrhaftigkeit des Islams nachzuweisen suchte. Andererfeits trat unter ben Juden ein meffianischer Schwärmer auf, ber sich als Vorläufer bes Melsias ausgab, was ben Juben neue Verfol= gungen heraufbeschwören konnte. Der gelehrte Alfujume in Jemen wendete sich daher in einem Schreiben an Moses Maimonides, dem er die Leiden und Befürchtungen schilderte und um Aufschluß und Rat bat, worauf Maimonides für fie 1172 ein ausführliches Trostfchreiben in arabischer Sprache abfaßte und ihnen zusandte. 1) Er ermahnte in bemfelben zum Ausharren und zur weitern engern Berbindung der Juden Jemens unter einander. Die Verfolgungsleiden der Juden feien wegen ihrer Religionswahrheiten und das fei etwas Erhebendes für fie. Die Geschichte des jüdischen Bolkes weiß von vielen berartigen Verfolgungen, aber sie vermochten nicht Israel zu vernichten. Die Leiden sind zu unserer Prüfung und Läuterung da, um uns in der Religion desto mehr zu befestigen. Die biblischen Nachweise des Apostaten find nichtig, die auch bei den Muhamedanern keinen Glauben finden. Der Eintritt der messianischen Zeit könne nicht bestimmt oder berechnet werden; es sind immer falsche Vorspiegelungen, die man zurückzuweisen habe. Das Auftreten falscher Messiafe (f. b. A.) wiederholte sich oft, was zum Unheil der Juden aussiel. Julest bat er, den Brief und dessen Vorlesen geheim zu halten, damit nicht Apostaten wieder Verläumdungen andringen und Unglud heraufbeschwören. Das Sendschreiben verfehlte nicht, einen tiefen Eindrud auf die Juden Jemens zu machen. Sie vereinigten sich, auszuharren und ju dulben. Aber Maimonibes begnügte fich nicht mit bem, mas er geschrieben, sondern suchte andere Wege zur Abhülfe auf. Seine Berwendung für die Juden Jemens bei dem ägyptischen Sultan Saladin, dessen Hofarzt er war, bewirkte, daß die Verfolgung gegen die Juden ganz eingestellt wurde. Aus Dankbarkeit verehrten die Juden in Zemen mit schwärmischer Liebe ihren Retter; sie erwähnten seinen Namen im täglichen Gebete und slehten Gott an für die Verlängerung feines Lebens und deffen glückliche Tage, was fonft nur für den Exilarchen (f. d. A.) zu geschehen pflegte. Noch in demselben Jahre (1177) wurde Maimonides officiell zum Rabbiner von Kahiro ernannt, wo er ein Rabbinatskollegium von neun Gelehrten bildete; er verwaltete biese Amt mit großer Umsicht und vieler Gemiffenhaftigkeit. Gegen die Raräer (f. Sette ber Raräer) ordnete er an, daß man ihnen mit Freundlichkeit, Demut und Friedfertigkeit begegne, sie auch besuche, ihre Leichen begrabe, ihre Trauernden tröjte und beren Rinder in den Bund Abrahams aufnehme, fo lange fie nicht den Talmud und beffen Betenner fcmähen und sich felbst in den Schranken des Anstandes halten.<sup>2</sup>) In der Synagoge sorgte er für die Aufrechthaltung des Anstandes und ber Würde und schritt gegen miß= bräuchliche Gewohnheiten energisch ein.3) So schaffte er das leise Beten der Schemone Esre (f. d. A.) ab und bestimmte, daß die Einzelnen den lauten Vortrag des Borbeters andächtig mit anhören und ftill mitbeten follen. Bon feinen litte= rarischen Arbeiten heben wir hier noch hervor, daß er im November (Rislev) 1180 feinen großen Gefetestober "Mifchne Thora", משנה תורה, in hebraifcher Sprache vollendete, ein epochemachendes Wert, woran er, wie er felbst angiebt, volle zehn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dassjelbe wurde fpäter mehrere mal hebräisch übersetzt und mit dem Titel "Iggereth Theman" oft gedruck. Im Jahre 1873 wurde es vom Rabbiner David Halub nach einer Handschrift der Bibliothet von Dr. Adolf Jellinsk gedruckt und mit Vorwort und kritischen Anmertungen versehen. Es ist eine ausgezeichnete, lesenswerte Ausgabe. <sup>3</sup>) Maimonides Vriessammlung S. 45 p. ff. <sup>3</sup>) Responsen von David Ibn Simra edit. Livorno R. 94.

Jahre gearbeitet hat. 1) Bir beabsichtigen auch über bieses Wert später näheres anzugeben. Wir nennen hier noch fein brittes, bedeutendes Wert, "More Rebuchim", Führer ber Verirrten, das von ber Vereinbarkeit ber Philosophie mit ben Lehren, Gefeten und Aussprüchen ber biblischen Bucher und ber jubifchen Religion überhaupt handelt und ein Buch der judischen Religionsphilosophie ift. Dasselbe wurde von ihm in arabischer Sprache abgefaßt, bas von mehreren Gelehrten hebräisch übersett wurde, erft von Samuel 3bn Libbon (f. b. A.), bann von Juda Charifi (f. Charifi). Die Ueberfesung bes Erstern wurde oft gedruckt, auch nach berfelben eine lateinische Uebertragung angefertigt, fpäter auch eine beutsche unternommen. In neuester Beit murbe auch ber arabische Urtert besselben von bem verdienstvollen hochgelehrten Salomo Munt (f. A.) 1856-1866 in Baris in hebraischen Lettern mit frangösischer Uebersetung, lehrreichen Anmerkungen und nützlichen Registern herausgegeben. Dieses Buch hat Maimonides etwa 1190 vollendet und feinem gelehrten Jünger Joseph Ibn Aknin zugeeignet; es besteht aus drei Teilen, von denen der erste von den biblischen Anthropomorphismen fpricht; ber zweite behandelt bie Thefe ber Weltschöpfung, ob die Welt geschaffen ober von jeher eriftirte und ber britte hat die Darstellung ber Gründe ber biblifchen Befege. Mehreres verweisen wir auf den Artikel "Religionsphilosophie" und "Philosophie und Judentum". Julest fegen wir bier noch den Bericht feiner täglichen Beschäftigung nach feiner eigenen Angabe. Seben Morgen begab er fich von Fostat nach Rabiro zum Sultan, wo er im Falle einer Rrantheit oder eines Unwohlseins ber Hofangehörigen ben ganzen Tag verbleiben mußte, im beften Falle gelangte er erft gegen Mittag nach Saufe, wo feine Zimmer voll von Leuten waren, die auf feine ärztliche Hülfe oder auf Belehrung warteten, fo daß er oft erst spät in der Nacht etwas Nahrung zu sich nehmen tonnte. Am Sabbat erledigte er nach dem Gottestienste Gemeindeangelegenheit. Er starb im Alter gegen 70 Jahre. Die Anerkennung feiner Berdienfte gipfelte bei feinen Freunden in bem Spruch: "Bon Mofe, bem Bropheten, bis Mofe (ben Maimon) trat teiner auf, der ihm glich!" IV. Seine Schriften. Bon benselben nennen wir zunächst bie drei Hauptwerke: 1. den Mischnakommentar; 2. den Gesetseskober "Mischna Thora" oder "Jad Chasaka" und 3. das philosophische Werk "More Nebuchim", Führer ber grrenden ober ber Berirrten. A. Der Mifchnatom= a. Abfassung, Beit, Teile, Ginleitung und Uebersegung. mentar. Der Mifchnatommentar, bas erfte feiner brei hauptwerte, ift ein mabres Dleifter= werk, an deffen Anfertigung er sieben Jahre gearbeitet hat. Er begann damit in feinem 23. Jahre (1158) und beendete es im Alter von 30 Jahren (1168)2). Es waren die ungludfeligsten Jahre feines Lebens, bie ber Berfolgung und bes unftäten Dafeins auf Reifen nach fernen Ländern, auch auf den mit Gefahren verbundenen Seefahrten von Fez nach Acco, Paläftina. In derfelben verfaßte er dieses großartige Wert in arabischer Sprache, das er nach seiner Bollenbung noch einer forgfältigen Revision unterwarf und verschiedene Verbefferungen an ihm vor= nahm. Sein arabischer Lert hat den Namen "Sirag", Beleuchtung.<sup>3</sup>) Ins Hebräische wurde berselbe übertragen: 1. ber Seber Seraim von Juda Charisi im Jahre 1170-1235; 2. der Seder Moed von Joseph Afuel im J. 1397; 3. der Seder Naschim von Intob 36n Afjai und Chaim ben Salomo 36n Batai im 3. 1298; 4. Seder Nesifim (mit Ausnahme von Aboth, den Samuel 3bn Libbon übersete)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Senbichreiben an die Gemeinde Lünel (Gutachtensammlung Nr. 41. <sup>9</sup>) Nach andern waren es 33 Jahre. Vergl. darüber Grastz, Geschichte, B. IV. S. 325. Anmerfung 2. Siehe hierzu noch am Ende von Mischna Ofzin Matmonides Mischnakommentar. <sup>9</sup>) Siehe über diesen Namen Geigers nachgelassen Schriften B. 3. S. 83. Anmerfung 81.

von Salomo ben Joseph Ibn Jatob; 5. Seder Naschim' von Nathanel ben Joseph Ibn Almoli und 6. Seder Taharoth von einem Unbefannten. Lateinische Uebersezungen dieses Mischnakommentars giebt es von Pocoke (1604—1691) in seinem Porta Mosis und von Surenhus (1690). Von dem arabischen Urtext des Mischna= fommentars haben sich nur einzelne Teile erhalten, als in dem genannten Buche Porta Mosis von Pocoke. In neuester Beit wurden von J. Derenburg in Paris und von andern Gelehrten mehrere Teile bavon nach den Handschriften in den Bibliotheten herausgegeben. a) Einleitungen. Sinleitungen hat der Rommentar: 1. zu Seder Seraim, als zur Mischna überhaupt; 2. zum 10. Abschnitt des Mischnatrattats Sanhedrin; 3. zum Traktat "Aboth", bekannt unter bem Namen "Acht Abschnitte", שמונה פרקים; 4. zum Seber Redoschim; 5. zum Traktat Menachoth und 6. zum Seber Toharoth. b) 3wect und Darftellungsweise des Rom-Der Zweck ber Abfaffung dieses Rommentars war, bas Verständnis mentars. fowieriger Mischnastellen zu erleichtern, mas megen ber vielen vermickelten weit= läufigen Diskuffionen im Talmub oft fehr fchwer wird. Auch follte man ben 216= foluß eines Gefetes ichnell auffinden tonnen. Maimonides bemubte fich daber, auch den Schluß ber Verhandlungen nach ihren Ergebniffen in der Gemara unter Berücksichtigung der Angaben darüber in der Tosephta (f. d. A.), der Sifre (f. d. A.) und ber Geonim (f. b. A.) aufzustellen, wobei er gewöhnlich bem gelehrten Alphafi (Rif) gefolgt war. Ebenso suchte er die Bort= und Sacherklärung deutlich und klar an= zugeben. Bei schwierigen Stellen verstand er Definitionen von fremden Wilfens= fächern, als aus der Mathematik, Aftronomie, Physik, Anatomie, Philosophie und der Ethil heranzuziehen, wobei er auf die Renntniffe ber Gefegeslehrer aufmertfam machte; "man finde in der Mischna einen reinen Gottesbegriff und eine reine Sittenlehre vor, bie ben Bergleich mit den Lehren der Philojophen aushält". c) Inhalt ber Einleitungen. Von den oben genannten Einleitungen des Mischnakommentars ift die inhaltreichste die zur ersten Abteilung der Mischna, Seder Seraim. derfelben wird erft von dem Gesete, seiner Offenbarung und weiterer Mitteilung Diefem folgt die Definition von der Prophetie und bes Bunders. gesprochen. Das Wunder habe nur geschichtliche Feststellung und Bedeutung, soll nicht die Lehre und das Gesetz bewahrheiten, die in sich den Beweis ihrer Wahrhaftigkeit haben. Darauf werden die fünf Arten des Gesets angegeben: 1. die von Moses überlieferte Gesetserläuterung; 2. die Mose auf Sinai geoffenbarten Geset, Halachoth Lemosche Missinai; 3. die Serleitungsgesets; 4. die Gesetszäune, Gesetoth und Sejagoth und 5. zeitgemäße Anordnungen, Tekanoth.<sup>1</sup>) Endlich wird von den fechs Ordnungen der Mischna und ben Traktaten und Abschnitten derfelben, auch über ben Talmud u. a. m. gesprochen und bie Beife ber Abfaffung des Rommentars zur Mischna dargestellt. Ferner werden die Gesetslehrer ber Mischna namentlich angegeben. Die zweite wichtige Einleitung ist die zum 11. Abschnitt des Traktats Sanhedrin. Der erste Satz der Mischna baselbst: "Ganz Israel hat Anteil an der künftigen Welt, Olam haba,2) gab ihm Beranlassung, sich aussührlich über die nach dem Lobe zu erwartende Bergeltung, Lohn und Strafe, auszusprechen. "Eine Partei", sagte er, "glaubt, daß das Paradies eine Stätte sei, wo man ißt und trinkt ohne Mühe und Arbeit; es häufer von feinen Steinen und Betten aus Seide giebt; wo Ströme von Wein und wohlriechenden Oelen fließen u. a. m. Diese Partei ist arm an Erkenntnis, man empfindet Schmerz über deren Thorheit —, sie vernichtet die Majestät der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergl. hierzu die Artikel "Sinaitisches Geset, "Tradition", "Mündliches Geset, "Halacha", Mischna" und "Talmub" in dieser Real-Encyclopädie. <sup>3</sup>) Siehe die Artikel: "Belt, tünstige", "Bergeltung", "Lohn und Strafe", "Paradies", "Jutunstsmahl", "Jenseits".

Thora. Biffe, wie ber Blinde nicht erkennt die Gestalt der Farben, ber Laube nicht vernimmt ben Rlang ber Stimme, fo verstehen wir in biefer leiblichen 2Belt nichts von bem Bergnügen in ber geiftigen Belt. Bir haben teinen Begriff von bemfelben, weil wir nur die letblichen Freuden kennen, wie fie von den Sinnen empfunden werden, als 3. B. vom Effen, Trinken u. f. w. Ebenso verstehen die himmelswesen, denen die leiblichen Sinne abgeben, nicht unfere irdischen Freuden. Es giebt für die jenseitigen Freuden keine Bezeichnung; die Schrift hat für die-felben nur den Ausspruch: "Wie viel ist dein Gutes, das du beinen Verehrern aufbewahrt haft", 1) ebenso lautet ber Ausspruch ber Beisen: "In ber tünftigen Welt giebt es weber Effen noch Trinken, die Gerechten weilen bort mit den Rronen auf ihren häuptern und freuen sich des Genuffes des göttlichen Strables "?); ferner: "Alle Propheten weisfagten nur für bie Meffiastage, aber bas Jenfeits hat kein menschliches Auge, als nur Gott geschaut".3) Deutlicher äußert er sich darüber in seinem größern Werke Jad chasaka Theil I. h. Teschuba Absch. 8. 1. Das für die Gerechten aufbewahrte Gute (die Seligkeit) ift das Leben in der fünftigen Welt".4) "In der fünftigen Welt (Jenseits), da giebt es keinen Leib und nichts Leibliches, daher kein Effen und Trinken, keine Befriedigung leiblicher Lufte und Beburfniffe, bie Gerechten find ba mit ihren Rronen, b. b. fie weilen bort mit ihrer erreichten Erkenntnis; fie freuen fich bes Strahles ber Gottheit, b. h. ihre Erkenntnis und ihre Begriffe werden vollendeter". Richt minder wert= voll ift die 4. Einleitung zu dem Traktat Aboth, ber Sprüche ber Bäter. In acht Abschnitten, שמונה פרקים, entwidelt er eine geilslehre für ben Menschen. Er spricht: 1. von ber Seele und ihren Rräften; 2. von ben guten und schlechten Eigenschaften; 3. von den Seelenkrankheiten; 4. ihrer Heilung; 5. von den Seelen= thätigkeiten in ihrer Richtung nach einem Sauptziele; 6. von der Selbstbeherr= foung und bem ungetrübten sittlichen Streben; 7. von ben Stufen ber höhern Sittlichkeit; 8. von der menschlichen Natur, dem freien Willen, der Zurechnungs= fähigkeit und der göttlichen Allwissenheit und Gerechtigkeit. Endlich erwähnen wir noch feine Aufstellung einer Glaubenslehre von 13 Glaubensfägen am Ende feines Rommentars zur Mischna Canhedrin Absch. 11, über die wir anf den Artikel "Dogmatik" verweisen. B. Sein zweites bedeutende Werk ist der Gesetskober "Mischne Thora", auch, Wiederholung des Gesets, oder "Jad Chasaka", Arten Starke Hand. Dasselbe ist in hebräscher Sprache abgefaßt und besteht aus 14 Buchern, welche famtliche in dem talmubifchen Schrifttum behandelten Lehren und Befete fustematijch in Rubriten teilt und in bestimmten Paragraphen wiedergiebt. Es ift ein Riesenwert, woran er zehn Jahre, von 1170—1180 gearbeitet hat.<sup>5</sup>) Ein Vorläufer zu diesem großartig angelegten und ausgeführten Riefenbau mar fein eigenes früheres Bert, ber bochft schätzbare Mischnakommentar, von dem wir oben gesprochen. Die Gruppierung ber Gesete bort war ja an gemiffe Traktate, oft verschiedenen Inhalts geknupft, auch die Wiedergabe der Gesetzesverhandlung und beren Schluß mußte oft noch in weitläufiger Form geschehen; es war teine felbständige fystematische Rubrizierung in furzen, beutlichen Sätzen und Abschnitten, dies bewog ihn, sich nochmals an die Ausarbeitung dieses Gesetstober, Jad Chasaka, zu machen. In den 14 Büchern desselben fuchte er bie Lehren und bie Gefete bes ganzen Judentums nach Bibel, Talmud und ber nachtalmubischen Litteratur bis auf feine Zeit in fpftematischer



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>, שאר צפנת ליראיך (י שה רב טובך אשר צפנת ליראיך (י Berachoth G. 17a. <sup>3</sup>) Sanhedrin G. 99a. הטובה הצפונה לצדיקים הוא חיי עוהב — שיוכה לנועם זה ויהיה בטובה זו Daf. (י Gutachtenfammlung Rr. 41. Genbfchreiben an R. Jonathan und an bie Gemeinde bon **E**unet.

Ordnung, in kurzen, deutlichen Sätzen wiederzugeben. Lehre und Gesetz find ba in iconftem Einklang als eine Einheit aufgestellt, welche bas Ganze zu teinem trodenen Formalismus werden lassen. So heißt das erste Buch "das Buch der Ertenntnis", JD, es handelt von der Ertenntnis Gottes. Sein erster Sat lautet: "Der Hauptgrund und die Säule der Weisheit ist zu ertennen, daß es ein Urwesen giebt, welches alle Rreatur ins Dasein gerufen hat". Der Lehre von Gott folgen die Bestimmungen der Sittenlehre (הלכות דיעות), wo er in den Bußregeln ben Sat aufstellt: "Die Edeln aus allen Nationen ber Welt haben Anteil am Leben in der fünftigen Welt". Dem Buche von der Erkenntnis folgt "Das Buch der Liebe", ספר אהבה, das in feinen Abschnitten von der Gott jouldigen Liebe, Singebung und Anhänglichkeit handelt, und zwar durch Gebet, das Bekenntnis der Einheit (Schemagebet), fein Wort zu lernen und zu lehren u. a. m. Das dritte Buch der Zeiten, Festzeiten, DIJD, hat die Gesetz von Sabbat, Fest, Neumond und stellt auch die kalendarischen Bestimmungen auf. Das vierte ist das von der Cheltchung und der Che, ספר נשים. Das fünfte ist das der Cheverbote und der Speisegese, ספר קרושה. Das sechte enthält bie Bestimmungen über Gibe, Gelubbe, Enthaltsamkeit, Schätzungen und Bannweihungen. Das fiebente handelt von den Saaten, Armenspenden, geben, Behnten, Erstlingen, Erlaß= und Subeljahre. Das achte vom Gottesdienst, הלכות עבודה, vom Lempel, Altar und Opfer. Das neunte von ben Reinbeits= gefetsen, מפר מהרה. Das zehnte enthält bie Gefetse von ben Schäden, כפר נויקין. Gelbschäbigung, Diebstahl, Raub, Verlornes, Verwundungen und Mord. Das elfte von Rauf und Vertauf, Jc. Das zwölfte von den Rechten, כושפטים. Das dreizehnte von dem Richterstand, כושפטים, dem Synhedrion und beffen Stratbefugnis u. a. m. Das vierzehnte endlich von den Königen und ben Kriegsgesetzen, Der ach dem Bekanntwerden und ber Verbreitung dieses großartigen Gesetskoder machten sich bald Stimmen für und gegen dasselbe geltend, bie Ginen blidten voll Berehrung auf den Autor desselben und hoben himmelan beffen Berdienste, mährend die Andern es nicht an Somähungen fehlen ließen, sie schrieben scharfe Kritiken gegen diefes Wert und suchten basselbe völlig zu mißtreditieren. An der Spite der letteren stand ber Gelehrte Abraham ben David aus Posquiers. Bir bitten, darüber ben Artikel "Abraham ben David" und ben ausführlichen Artikel "Philosophie und Judentum" nachzulesen. C. Sein drittes höchst verdienstvolles Werk ist das schon oben nachzulesen. genannte Buch: "More Nebuchim", Carcia, Sührer der Verirrten, das eine philosophische Auffassung des Judentums enthält, die Vereindarkeit der Ideen und Lehren der Philosophie mit den Ideen, Lehren und Gesethen der jüdischen Religion barlegt und fo eine Religionsphilosophie bes Judentums aufftellt. ift ein bahnbrechendes, epochemachendes Wert, welches eine vernünftige, verstandes-gemäße Begründung des Judentums geschaffen hat. Wir berichten darüber in ben Artikeln: "Philosophie und Judentum" und "Religionsphilosophie". Von seinen andern kleinern Schriften nennen wir 1. Das Buch der Gebote, Nucley, Neldes welches von vielen als Vorläufer oder Einleitung seines Gesetstoder "Jad Chasata", von andern als Anhang zu demselben gehalten wird. 1) In bemfelben erfolgt eine geordnete, forgfältige Aufzählung der im Talmud angegebenen 3abl der Gebote, nämlich 613 Gebote, und zwar 248 Gebote und 365 Verbote. Die Beranlaffung hierzu war die irrige und verwirrende Aufstellung derfelben bei

<sup>1)</sup> Zu ben ersteren gehören Jost in seiner Geschichte Bb. 2 und Cassel S. 263. Bettere find Grastz, Gesch. Bb. 6. S. 346. u. a. m.

feinen Vorgängern, als die von Simon Rahiro (f. d. A.) in feinem Buche Halachoth Gedoloth und die der Baetanim (f. Liturgische Boefie) in ihrem Asharoth zum Bochenfest. Bur Beseitigung bergleichen Frrtumer stellte er 14 Grundfate auf, nach denen eine geordnete, forgfältige Aufzählung ersolgen könne. Diefe Schrift wurde arabisch abgesaßt und führte den Titel: "Ritab Ascharia". Ins hebraische übertrugen dasselbe Moses 3bn Libbon (f. d. A.), Abraham ben Chasdai und Salomo ben Ajub, von denen es den hebräifchen Titel "Sefer hamizwolth", Buch ber Gebote, erhielt. Allgemein beliebt und oft gebruckt murbe basselbe in ber hebräischen Uebersezung des Mofes 3bn Tibbon, aber bem Nachmanides (f. d. A.) lag die von Abraham ben Chasdai vor, doch wurde von den zwei andern lleber: fegungen teine gebruckt. Aber boch auch bieje Schrift hatte fpäter ihre Begner und zwar trat Nachmanides als folcher auf, ber die Gebotaufzählung bes Simon Rabiro in Schutz nahm. Bald jedoch fanden sich wieder Gelehrte, die für Maimonides eintraten und ihn rechtfertigten, als 3. B. Sfaat Leon Ibn Bur ben Salomo in Antona in feinem Buche Megillath Efter (im 16. Jahrh.). Maimonibes felbft nahm eine zweite Revision Diefes Buches mit mehreren Verbefferungen vor. Ruhn ift in biefer Schrift bie genaue Bezeichnung, welche Gefete biblifc und welche "Richt alles", fagt er, "was im Talmub aus Schriftrabbinisch zu halten find. verfen mittelft ber breizehn Regeln (f. Gregefe) hergeleitet wird, hat Anfpruch als Biblifch find bie neben ben im biblifchen Schrifttume anaebiblisch zu gelten. gebenen Gejegen als Tradition ohne Meinungsverschiedenheit im Talmud verzeichnet find, da wirkliche traditionelle Gesete ohne Biberspruch von andern aufgenommen werben müffen. Andere Schriften von ihm find feine Rommentare zu mehreren Talmudtraktaten als: der zum Traktat Rosch haschana1), Sanhedrin2), Schabbat3), Sanhebrin4), Gittin und Cholin5). Diesen reihen wir 3. feine Briefe und Gut= achten an, אברות ותשובות. Ginen ausgebreiteten Briefwechfel unterhielt er nach fast allen von Juden bewohnten Gegenden in Arabien, Balaftina, Aegypten, auch in Spanien und Frankreich. Die Verbreitung feiner Schriften und die Renntnisnahme von deren Inhalt haben ihn, wie bereits bemerkt, bas Ansehen und die Berehrung als eine Autorität verschafft, aber auch Gegner hervorgerufen. Hierzu tamen die vielen Anmelbungen von Gelehrten, die seine in arabischer Sprache abgefaßten Werke ins Hebräische zu übersehen fich anboten. Auch über Geseges= entscheidungen bei neuen, im Scfete nicht vorgesehenen Fällen, trafen Anfragen Die Gutachten und Antworten wurden fpäter zufammengestellt und gedruckt.6) ein. Ste find für die Geschichte und das Ritualgesetz ber Juden von Bedeutung. Wir heben von denselben hervor: das Schreiben "Iggereth Haschemad", 2Bir אגרת השמר, auch מאמר קידוש השם׳, bas er auf Anfragen in Fez 1165 an= fertigte, eine Abhandlung, ob ber Muhamebanismus zu ben gögendienerischen Reli= gionen zu rechnen fei. Maimonides verneint dies und hält die Juden, die zwangs= weise Scheinislamiten geworden, aber im Bergen bem Judentume weiter anhängen, als Anhänger bes judischen Glaubens, die er zum treuen Ausharren ermahnt. Wir haben von diefer Schrift ichon oben gesprochen. Das nächft michtige Schreiben ift das nach Jemen, im S. 1172, betannt unter dem Titel אגרת תיכון, betreffend bie gegen die Juden verhängten Verfolgungen und gegen einen in ihrer Mitte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Derjelbe wurde in neuester Zeit von J. Brüll in Paris nach einer Handschrift der Bibliothet veröffentlicht. <sup>3</sup>) Den Bezalel Aschenafi noch geschen hat. <sup>3</sup>) Auch diesen Kommentar des Maimonides benußte er. <sup>4</sup>) Mahram Alschar hatte benselben noch. <sup>5</sup>) Siehe über dies vorher genannten Kommentar zu den Traktaten die Biographie des Maimonides von Weiss in seiner hebräischen Monatsschrift der Jett von Lichtenberg in Leipzig unter dem Titel J. 9.

als Borbote des Meffias Auftretenden. Bir haben auch über dieje Schrift ichon oben berichtet. Eine britte Abhandlung unter dem Titel, מאמר תחיית המתים ift die über die Auferstehung, aus dem J. 1191, gegen die Polemit des Rabbiners Samuel Halevi in Bagdad über die Angade des Maimonides von der Auferstehung. Ferner kennt man ein Schreiben von ihm nach Marfeille (1194) über den Wert ober Unwert der Aftrologie. Wir erwähnen noch feine Schrift über Logik, betitelt "Miloth Hagajon", die Mofes Mendelssohn deutsch übersetzt und kommentiert hat. Ferner eriftieren noch zwei kleine Schriften von ihm: 1. "Perakim hazlacha", Abschnitte über die Glüdfeligfeit, פרקי הצלחה, und 2. über die Einheit Gottes, מאמר חירור. 1) Bon feinen medizinischen Schriften ist nur eine gedruckt, betitelt "Pirke Mosche", פרקי משה, Abschnitte von Moses.2) Richt unerwähnt lassen wir hier noch feine astronomische kalendarische Schrift: מאמר העבור.3) V. Aufnahme, Beurteilung, Gegner, Verehrer, Rämpfe, Aufflärung und Zurückweisung. Im Laufe von taum zehn Jahren hatten sich die Schriften Maimonides, besonders seine drei Hauptwerke, einer weiten Verbreitung unter ben Juden breier Beltteile, Afiens, Afritas und Europas, zu erfreuen, fobag von denselben gesagt werden konnte, sie wären bis an das Ende ber civilisierten Welt gedrungen.4) Die jüdischen Gelehrten in Spanien, Südfrankreich, Italien, sowie bie in Arabien, Baläftina und Aegypten machten fie zu ihrem Lieblingsstudium und beschäftigten sich mit beren Inhalt. Diefe günstige Aufnahme erweckte neben ben Verehrern berjelben auch Gegner. Maimonides hat in denselben für das Jubentum, für beffen Ideen, Lehren und Gefete eine vernunftvolle Basis geschaffen, fo daß fie mit den Lehren des Rechts und der Ethit der Philosophen wetteifern Alles versuchte er nach vernünftigen Grundbestimmungen zu beleuchten. konnten. Das hat bei ben meisten hervorragenden judischen Denkern in Spanien und Südfrankreich epochemachend gewirkt, aber es blieb boch noch immer ein großer Teil unter den Juden anderer Länder, denen diese Art von Behandlung und Darstellung der judischen Religionslehren und Gesetze fremd erschien, die sie mit einem gemiffen Argwohn erfüllte, der sich bis zu einer Gegnerschaft steigerte. Schon die Ginleitungen ju feinem Mischnakommentar haben gemisse Gegenstimmen hervorgerufen. So rechnet er in der Einleitung zum Seber Seraim in der An= gabe der Gefege fünf Arten berfelben auf, von denen nur zwei, die ber überlieferten Schrifterklärung, Tradition und die der Halacha Lemosche Missina als geoffenbarte gelten, bagegen gehören die der britten Art, die auf Erwägungen, Folgerungen, Meinungen , Deruhen; chenfo bie ber vierten Art bie ber Borforge und Bor= hut גוירות und der fünften die ber Zeiteinrichtungen תקנות, nicht zu denselben, daher fie nur als rabbinisch gelten können. Man kannte wohl diese Rlaffen von Gefeten, aber ließ die Unterschiede nicht gelten, fondern stellte für fämtliche ben Grumbfat auf: "Alles was die Rabbinen verordneten, habe man gleich den Schrift= gefeten anzuschen היקון רבנן כעין דאורייתא תיקון . Es ließen sich schon barüber ba und dort Gegenstimmen hören.5) Bedeutender war der Angriff gegen seine Neußerungen in der Einleitung zur Mischna Sanhebrin, Abschn. 11. Chelet, wo er Alles gegen bie finnlichen Angaben Bieler über bas Fortleben tes Menschen nach bem Tobe in ber fünftigen Belt, Richa Reiftig barftellt, hölle und Parabies

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Letzte wurde 1847 in Berlin von Steinschneider herausgegeben. <sup>3</sup>) Erschienen in Lemberg 1864. <sup>3</sup>) Siehe: "Kalender". <sup>4</sup>) Bergl. die Brieffammlung von Maimonides 5 b an die Gemeinde Marseille, auch baselbst S. 88 b an Samuel ben Alt und das. S. 15 a an Joseph ben Afnin; hierzu die Sendschreiben in Birchath Abraham edit. Goldberg, Lyk 1860, das. Sinleitung Blatt 3 a. <sup>4</sup>) Siehe "Tradition".

gar nicht nennt, auch den Auferstehungsglauben taum berührt. Noch schärfer und beutlicher wird biefe Lehre in feinem zweiten großen Berte "Jab Chafata" h. Teschuba, Abschn. 8, 1 und 2 vorgetragen: "In der fünftigen Welt hat der Mensch weder Körper noch leibliche Form, die Seelen der Menschen ohne Rörper gleichen ben Engeln, für sie ift weder Effen noch Trinken und andere finnlichen Genüffe". Es bemerkt bagegen ber Gelehrte Abraham ben David in Posquiers in feinen tritischen Gloffen: "Die Borte Diefes Mannes fcheinen gu fagen: "Es gebe teine Auferstehung für bie Leiber, fonbern nur für bie Ceelen". Aber bei meinem Leben, nicht das ift die Meinung unferer Beifen, deutlich lebren fie: "Die Gerechten werden einft in ihren Gemändern auferstehen".1) Stärker und sahlreicher waren die Angriffe gegen feinen Gesetskober "Jad Chasala" überhaupt. Samuel ben Ali Halevi, Rabbiner in Bagbad mit feinen Jüngern behaupteten, daß nur das Lehrhaus in Bagbad die wahre Lehrstätte für den Talmud sei, gründ= liche Entscheidungen könnten nur von da kommen.") Ein Anderer, Binchas ben Mefcullam, ein Rabbiner aus ber Provence, tabelte, bag er nicht bie Ramen ber Lehrer nannte, welche bie Gesete angaben und behandelten; fie geraten badurch in Vergessenheit; auch fehlen bei den Gesetzen die Belege aus dem Talmud und ben andern Schriften. Wieber Andere machten geltend, bag burch bie Robi= fizierung bas Talmubstudium verringert und überfluffig werbe. Als hauptgegner mit gemichtigen Ausstellungen und Angriffen gegen ben Gefetestober bes Daimonides trat der schon genannte Gelehrte Abraham ben David (f. d. A.) aus Posquiers, ber fritifche Anmertungen ju fämtlichen vier Teilen geschrieben; es ift wahr= scheinlich, daß Maimonides von denfelben teine Runde hatte, ba wir in feinen Briefen teine Erwähnung von ihm finden. Schon zur Borrebe diefes Gefepestober haben wir seine wichtige Gegenbemerkung: "Wohl hat er, Moses ben Maimon, einen guten Zweck im Auge, aber er verfehlte ihn, er wich von bem Wege ab, ben bie Verfaffer früherer Zeit gegangen. Diese brachten Belege für ihre An= gaben, welche fie im namen ihrer Gewährsmänner nieberschrieben. Das war von großem Vorteile. Denn oft ist die Meinung eines Gelehrten unter Hinweis auf eine Beweisstelle geneigt, eine Sache zu verbieten oder zu erlauben, erfährt er jedoch, daß ein größerer Gelehrter einer andern Meinung den Vorrang einräumt, fo wird er oft die feinige aufgeben". Ein folcher Einwurf ist allerdings nicht zurudzuweisen. Rächft biefem hatten wir noch eine Menge anzugeben, bie bireft Gesetzesangaben angreifen und fie als Irrungen bezeichnen. Bei einem folch großen, umfangreichen Werke, bas fich über alle Teile bes Talmubs mit allen ihren Gesetsverhandlungen erstreckt, gab es gewiß mehreres, was übersehen wurde ober wobei man anderer Meinung war, darf dies nicht befremden. Derartige Kritiken haben ihren guten Zweck und würden gewiß auch von Maimonides bankbar angenommen, wenn biefelben ihm zugeschickt worben wären. So fandte ber Gelehrte R. Jona aus Lünel 24 Ausstellungen gegen feinen Gesetzestober ibm ein. Maimonides dankte freundlich dafür und bat, ihm ferner derartige Rritiken zuzusenden, um ferneren Irrtumern vorzubeugen.3) Aber bie Art und Beise ber Angriffe des Abraham ben David mit ben Schmähungen dabei, war des Gelehrten unwürdig und verrät einen parteilschen, innern Groll. So ruft er in Bezug auf die Stelle, wo gemahnt wird von Gott jede leibliche Bezeichnung fernzuhalten, sobaß der, welcher bagegen handelt, als "Min" (f. d. A.) gebrandmarkt werben foll:4) "Es gab größere und beffere Männer als er, bie bas thaten". Ferner beschuldigt er oft ben Berfasser: er wolle nur irre leiten, man traue ihm

<sup>1</sup>) Jad chasaka h. Toschuba Absch. 8. 2. Bergl. hierzu die Artikel "Auferstichung" und "Welt, tünftige". <sup>3</sup>) Vergl. den Brief an Joseph ben Aknin in den schon genannten Briefsammlungen. <sup>3</sup>) Respons Maimonides 49. <sup>4</sup>) Maim. p. Teschuba 8. 7.

#### Maimonides oder Mofes ben Maimon. — Manaffe ben Israel. 127

nicht w. a. m." Bei dem Allen dürfen wir nicht verkennen, daß bessen Absicht war, der Gelehrte soll die Quellen selbst aufsuchen und sich nicht auf das Angegebene verlassen. 1) Auch versäumt er nicht, an vielen Stellen einzugestehen und auszurufen: "Das hat er richtig angegeben"; "so hat er gut geurteilt",") auch lobt er bessen Meinung und sein Urteil." Unerdittlich ist er nur dei den Stellen in seinem Roder, die eine philosophische Bass zu haden scheinen. Trozdem war die Bürdigung diess Werkes bei seinen Freunden groß. So schreidt Schelcheth Benvinissi an die Weisen Lünels:4) "Bevor man in Spanien den Gesetsstoder Maimonides hatte, beschäftigte man sich mit Allassis Werk, noch mehr mit dem Talmud, was sür die Juden oft so schwierig war, daß sie auf den Ausspruch des Rabbiners angewiesen waren. Aber so sie ben maimonidischen Roder erhielten mit seiner leichtsslichen Sprache und lichtvollen Ordnung, gingen ihnen die Augen auf, sie fopierten ihn jeder sür sich den Indalt anzueignen". Man überhäufte ben Versässer wir soch seine schuler Straels Augen". Man überhäufte ben Versässer werten und sichtvollen Schalt anzueignen". Man überhäufte ben Versässer werte und erbat sich Belehrungen von ihm. Mehreres über seit feiner Urteile unter und erbat sich Belehrungen von ihm. Mehreres über sein die Artikel "Philosophie und Judentum" und "Religionsphilosophie".

אממארה בן ישראל Manasse den Israel, richtiger Menasche den Israel, למנשה בן ישראל, geb. in Amfterdam 1604, geft. in Middelburg 1657. Rabbiner der jüdisch-portugiefischen Gemeinde in Amsterdam, ein ausgezeichneter Brediger, bedeutender Sprachen= tenner und bewunderter Gelehrter, ber auch mit der Biffenschaft ber criftlichen Theologie vertraut war. Er wurde 1604 in Amsterdam geboren; fein Bater hieß Jojeph ben Israel, ber in Portugal zwangsweise Chrift wurde, aber, nicht defto weniger gleich allen damaligen Marannen, Scheinchriften, bem Judentum treu blieb und geheim das judische Religionsgeset beobachtete. Diese Anhänglichkeit an die Religion feiner Ahnen wurde jedoch ber Inquisition in Portugal bald verraten, fodaß er fliehen mußte und froh war, bei Berluft feines Vermögens mit feiner Familie nach Amsterbam entkommen zu sein. Hier wurde ihm sein Sohn Me-nasche 1604 geboren, der in feiner frühen Jugend eine ungewöhnliche geistige Begabung verriet. Der Bater wendete auf seine Erziehung und Bildung die Der aus Fez nach Amsterbam eingewanderte gelehrte Fjaak größte Sorgfalt. Ufiel wurde fein Lehrer. Er führte ihn nicht blos in Bibel und Talmud ein, fondern suchte ihm auch andere Biffensfächer beizubringen. Besonders waren es frembe Sprachen, beren Erlernung er beforgte. So erlangte Menasche eine vielfeitige Bildung. Gerühmt wurde fein Talent jur Erlernung fremder Sprachen und Anfertigung von Predigten, die er mit einer gewiffen Sleganz vortrug. Er verstand sich in zehn Sprachen schriftlich und mündlich auszudrücken,5) und bei feinem Lobe waren es 400 Predigten in portugiesischer Sprache, die er hinterließ. Im Alter von kaum 18 Jahren bekleidete er schon an der Stelle seines ver= storbenen Lehrers Isaak Asiel das Amt eines Predigers. Er verheiratete sich darauf mit einer Urenkelin des weithin bekannten Isaak Abardanel (s. d. A) Rahel Soeira und führte mit ihr eine gludliche Ghe. Menasche fublte fich geehrt und gehoben, aus der Familie Abarbanels geheiratet zu haben, die der Sage nach in biretter Linie aus dem königlich davidischen Hause abstammte. Aus Diefer Ebe

י) Stehe Weiss Biographie Maimonibes S. 259-60. \*) Maimonides p. Theschuba 4. 7.; h. Succa 5. 22; h. Gesela 18. 15. \*) H. Macholoth hassuroth 10. 20 גיפה הוא בעיגי ober ברה כלו יפה. \*) H. Macholoth dus ber Bibliothet von Carmoly, stittert in Graetz, Gefchichte B. VI. S. 850. \*) Thesor de Dinim 151 a.

erhielt er eine Tochter, Hanna Gracia, und zwei Söhne, Joseph und Samuel. Einen berühmten Namen machte ihm seine Schriftstellerei, durch die er die Berehrung und Freundschaft auch driftlicher Gelehrten erlangte. Rasvar Barläus. Gerhard und Isaak Vossius, Hugo Grotius w. a. m. gehörten zu denfelben. Diefe mit noch andern ließen es sich nicht nehmen, ihn auch als Prediger kennen zu lernen. Sie besuchten feine Synagoge und hörten seine Predigten an. Unter biefen befand fich auch ein portugiesischer Geiftlicher, ber berühmte Prediger Antonio Biegra, der ihn zu bekehren versuchte.1) Das hauptwert feiner Schriften, woran er viele gabre arbeitete, mar ber Consiliador in spanischer Sprache, wo er famtliche scheinbar fich widersprechen'e Bibelftellen auszugleichen suchte.2) Diejes Wert erregte ichon in Betracht der großen Gelehrfamkeit und ausgebreiteten Belesenheit darin.<sup>3</sup>) er benutte in dem ersten Teil über 210 hebr. Werke, 54 griechische, lateinische u. a. m., großes Aufsehen; es wurde ins Lateinische und Italienische übersetzt, und gewann einen weiten Rreis von Gelehrten, die es gern ftudierten.4) Diesem folgte bie Abfassung mehrerer andern Schriften in lateinischer, spanischer und hebräischer Sprache. Die befanntesten waren: 1. De termino vitae, bas Ende des Lebens; 2. De resurrectione mortuorum, über die Auferstehung ber Toten; 3. De Fragillidad humana, bie menschlichen Schmächen; 4. Nisohmath Chajim, bas Leben der Seele: 5. Tesoros des Divinos, über bie 613 Gebote; 6. Esperanca de Israel, bie hoffnung Jeraels, מקוה ישראל Bei biefen idrift ftellerischen Arbeiten war er von Sorgen für bie Aufbringung ber Roften feines häuslichen Gebrauchs überhäuft. Die Besoldung feines Amtes als Rabbiner war fehr spärlich, und bedte den Unterhalt feines Saufes nicht. Er mußte baber feinen Ginn mehr auf bas Praktifche und Gewinnbringende richten. So errichtete er eine Buchbruckerei, aus ber im Januar 1627 ein hebr. Gebetbuch nach fpanischem Ritus hervorging. Menasche hatte bas Verdienst, die erste bebraische Buchbruderei in Amfterdam errichtet zu haben. Das 3weite, mas er druden ließ, war eine Grammatik ber hebr. Sprache von feinem vorhin genannten Lehrer Darauf folgte eine Schrift von ihm, ber Inder zum Mibrasch Rabboth, Unel. fcriftstellerischen Thätigkeit und feinen Arbeiten für die Substiftenz feines haufes und wenden uns zu bem großartigen Aft feiner Thätigkeit zur Erlangung ber Wieberaufnahme der Juden in England. Frühe schon fand Menasche ben Israel durch die Empschlung seines Freundes Jaak Volsius bei der gelehrten Königin Chriftine von Schweden freundliche Aufnahme. Er hatte bie Absicht, bei ihr wegen ber Aufnahme ber Juden in die ftandinavischen Länder vorstellig zu werden. Die Abdankung der Königin hat jedoch die Aussührung vereitelt. Dafür lenkte er jetzt feine Aufmerkfamkeit nach England, um da feine Arbeiten der Wiederauf= nahme ber Juben ju versuchen. Die Stimmung bei den Großen in England, auch bei mehreren Beistlichen und Gelehrten baselbst schien um bieje Beit einen für bie Juden günstigen Umschwung genommen zu haben. Bei vielen chriftlichen Mystikern in Deutschland machte sich bie Annahme geltend, bag bie Beit ber Bieberherstellung bes ehemaligen Glanzes Israels nicht mehr fern fei.



Bergl. Kaiserlings Biographie Menasche ben Israel S. 91, Anmerfung 16.
 Der lateinische Titel bavon war: "Conciliator sive De convenientia locorum. S. Scipturae qui pugnare inter se videntur, Opus ex vetustis et recentioribus omnibus Rabbinis magna industria ac fide congestum. Frantfurt 1632. Der erste Tetl erschen 1682, ber zweite 1641, ber britte 1650 und ber vierte 1651. <sup>3</sup>) Lateinisch überschet es Dionysius Vossius und italienisch Marco Luzzuto. Bergl. Jahrbuch für Israeltten von Busch IV. 110. <sup>4</sup>) Die bedeutenbiten Rabbiner bewunderten und empfahlen es und mehrere Freunde bes Verfassen basselbe. Siehe Kaiserling, Biographie S. 97.

In biesem Sinne fcrieb ein Johannes Mechinger, Abkömmling eines atten Abels= geschlechts in Tyrol, an Menasche ben Israel: "Bisse, daß ich eure Glaubens= lehren gebührend würdige und mit andern Glaubensgenoffen eifrig wünsche, Israel möge fich bes alten Ruhmes und heiles wieber erfreuen".1) In biefem Sinne fcrieb ein Jünger von Jakob Böhme, ein Edelmann, an den Chacham Abraham Franken= Dieje mystische Erweckung verbieitete fich in England in viel stärkerem bera.2) Makstabe. Die Buritaner setten das Gesetz allgemeiner Religionsfreiheit durch. Oliver Cromwell machte im Sinne ber Buritaner die Aeußerung: "Groß ift mein Mitleiden mit biesem armen Bolke (den Juden), welches Gott erwählt und ihm fein Gesetz gegeben !\* 3) Ein puritanischer Prediger wünschte, ein Rnecht Israels ju werden und ihm auf Rnieen ju bienen. Ein Schriftsteller fchlug vor, den Sonnabend statt des Sonntags zum Ruhetag zu bestimmen.4) Andere wünschten die mojaijden Staatsnormen für England gültig zu erklären.5) Der ehemalige Sefretär im Parlament Sduard Nicholas ging soweit, daß er eine Schutsschrift für die Juden fchrieb unter bem Titel: "Apologie für die edle Ration der Juden und die Sohne Joraels".6) In derselben führte er aus, daß der Religions= und Bürgerfrieg in England eine gerechte Strafe wegen der Verfolgung der Juden burch bie Engländer fei; dringend fei baber bie Mahnung, dieje große Sünde durch Zulaffung und brüderliche Behandlung derielben wieder gut zu machen. Mit hinweisung auf die zahlreichen Bibelstellen zu Gunsten der Juden gedenkt er eines Predigers, ber im Parlament den Bibelvers (Bf. 105, 15): "Rührt meine Gesalbten nicht an und mißhandelt nicht meine Bropheten" zitierte, und dabei ausrief: "Die gute ober ichlechte Behandlung des Gottesvolkes, der Isra= eliten, bedingt das Bohl ober das Beh der Belt!" Es fei daher unfere Pflicht, die Juben zu begünftigen und zu tröften!" Menasche war von diesen Stimmen, die einen günstigen Umschwung für bie Juden barlegten, tief ergriffen; fein innerer Drang trieb ihn, sich nun endlich an das Wert der Wiederaufnahme der Juden in England ju machen. Er forrespondierte in diefer Angelegenheit mit den einflußreichsten Freunden und Gelehrten in England; er fand bei ihnen, somie bei andern Vorurteilsfreien unter ben Großen Englands, besonders bei dem ichon genannten Eduard Richolas, Beistand, fo daß er sich ichon 1650 mit einer Betition an das "Lange Parlament" wandte; er widmete ihm seine Schrift "Die Hoffnung Israels", worin von ben unfaglichen Leiden ber Juden in din Ländern der Inquisition und von der Hoffnung auf endliche Erlösungstage gesprochen wird, zulest erteilt sie über den Aufenthalt der vermißten zehn Stamme des israelischen Bolkes Auskunft. Sie wohnen zerstreut in der Lartarei, in China u. a. D. Dieje Schrift war in lateinischer Sprache abgefaßt und wurde mit einem Begleit= ichreiben einer hochgestellten und gelehrten Perfönlichkeit in England überreicht, um sie dem Parlamente und dem Staatsrate vorzulegen. In dem Begleitichreiden bat er: "Der Staatsrat und das Parlament mögen den Juden die Erlaubnis erteilen, nach England zu übersiedeln, dort freie Religionsübung zu halten und den Bau von Synagogen vorzunehmen. Er selbst sei entschlossen, nach England zu tommen, um in der Angelegenheit zur Ueberfiedlung der Juden mit thätig zu fein; er bitte um die Erlaubnis hierzu". 7) Menasche hatte sich dabei nicht verrechnet; das Parlament nahm die Widmung huldvoll an und erteilte ihm bereitwilligst den Paß zur Reife nach England. Lord Mibdelfer fandte ihm ein Dankichreiben, das die Ueberschrift trug: "Meinem teuern Bruder, dem berühmten Philosophen

9

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Graetz, Gesch. B. 10. S. 91. <sup>9</sup>) Das. <sup>3</sup>) Das S. 94. <sup>4</sup>) Das. <sup>5</sup> Das. S. 95. <sup>9</sup>) Apology for the honorable nation of the Jews by Edward Nicholas, London 1649. Vergl. Graetz, Gesch. 10. S. 96. Anmerkung 1. <sup>7</sup>) Vergl. Menasches "Rettung der Juden". Kap. 7.

Manasse ben Israel!" Zugleich wurde er von der Nachricht überrascht, das ber englische Gefandte in Holland, Lord Oliver Saint John, ein Bermandter Cromwels, bie Synagoge besuchen wolle. Menasche forgte für deffen Empfang mit Musik, Hymnen und Jubel (August 1651). Doch war es ihm erst im Jahre 1655 in Folge bes zwischen England und Holland ausgebrochenen Rrieges moglich, bie Reise nach England ungehindert zu unternehmen. 3u feinen Begleitern gehörten mehrere ber vornehmen Juben Amfterbams und fein Sohn Samuel. Im Oftober 1655 befand er fich in London. Er überreichte bald nach feiner Anfunft bem Lord Protektor feine Abreffe. Gleichzeitig veröffentlichte er eine Erklärung an die Republik Englands, in der er ben Grund feiner Ankunft bem englischen Bolte anzeigte') und zugleich mit warmer Beredsamteit die Borurteile gegen bie Juben widerlegte und die Borteile aufzählte, die die Aufnahme ber Juden dem Staate und den verschiedenen Volkstlassen bringen würde. Er wies bazu auf die Länder hin, die fich burch bie Juden im handel und Gewerbe hoben und an Reichtum zunahmen. Das Refultat war, daß zwar die Wiederaufnahme ber Juben in England gesetslich und formell nicht beschloffen wurde, bagegen follte man Einzelnen, die barum nachsuchten, die Erlaubnis, sich in England niederzulaffen, erteilen. Menafche felbst ermies Cromwel feine perfonliche Bochachtung und feste ihm 100 Pfb. Sterling als Jahresgehalt aus. Menasche verfaßte barüber 1656 eine Dentschrift "Rettung ber Juden", in ber er ben wesentlichen Inhalt der Abreffe und ber Erklärung furz wiedergab. Diefelbe murbe fpäter in mehrere Sprachen überset; ins Deutsche übertrug sie Dr. Marcus Horz in Berlin, ju ber Mofes Mendelsjohn eine Borrebe fcbrieb.2) Menafche ben Israel ftarb, in Folge der Ueberanstrengung und ber Aufregungen in London, auf feiner Rückreife aus England in Middelburg 1657. Seine Leiche brachte man nach Amfletbam, wo fie ein feierliches, würdevolles Begräbnis erhielt. Tiefe Trauer um ihn gab sich in allen judischen Gemeinden kund. Schmerzlich empfand man ben Verlust eines bedeutenden Rämpfers für Juden und Judentum, eines hervorragenden Mannes des Jahrhunderts. Mehreres von ihm, als von feinem Auftreten als Apologet des Judentums und der Juden fiehe den Artikel "Apologetik" und "Apologeten" biefer R. E.

Meir den Baruch aus Rothendurg an der Cauder.<sup>3</sup>) "Meir von Geb. 1230, geft. 1293. Bedeutende rabbinische Persönlichkeit, die erste Autorität der Juden in Deutschland in der ersten Hälfte des 13. Jahrh., erster offizieller Großraddiner des Deutschen Reiches unter Friedrich II., einer der letzten Thosaphisten (s. d. A.). Seine Rabbinersite waren Rothenburg, Rostnitz, Worms unt Mainz. Von seiner Jugendgeschichte weiß man, daß er in Worms gedoren wurde, wo er auch beerdigt liegt. Er verbrachte seine Jugendjahre in Würzdurg, dann in Frankreich und später in Konstanz, Nürnberg, Augsburg und Mainz. Sein Studium machte er bei Sannuel aus Falaise und bei Isaat ben Moses aus Wien, dem Versasse talmudischen Wertes "Or Serua". Er eignete sich ein umfangreiches talmudischen Wirtes "Or Serua". Er eignete sich ein umfangreiches talmudischen Bissen auch entwickelte eine bedeutende litterarische zum Traktat Joma sind von ihm. Zur ersten und sechsien Mischaardnung sorten zum Traktat Joma sind von ihm. Zur ersten und schlern Mischaardnung sorten gebräuche, ebenso über die Masson.<sup>4</sup> Bon fast allen Ländern Europas wurde

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beibe Schriftstücke, die Abresse und die Erklärung, befinden sich in deutscher Uebersetzung in Kaiserlings Biographie Menasse ben Israel S. 139—180. <sup>3</sup>) Siehe "Wosce Mendelssohn". <sup>3</sup>) Nicht zu verwechseln mit dem Meir ben Baruch von 1211, der mit seinem Bruder Joseph nach Jerusalem wanderte. <sup>4</sup>) Bergl. Zunz, Jur Geschichte S. 92 und 566.

#### Meir ben Baruch. — Meir ben Lodros Salebi Abulafia.

er um Rechtsbescheide ersucht, die an Inhalt sehr wichtig sind. Seine Schüler legten von denselben nach seinem Tobe große Sammelwerke an, die große Ver= breitung fanden. 1) In nicht geringer Anzahl befinden sich noch Rechtsbescheide von ihm in andern Werken. Neben biesen verfaßte er auch mehrere liturgische Gebetstücke, Bijutim, bie eine bleibende Stätte in dem synagogalen Gottesbienste fanden.2) Besonderer Achtung erfreute fich feine Elegie über die öffentliche Ber= brennung ber Gesetzesrollen in Baris 1254, bie in ben Ritus für ben 9 Ab. aufgenommen wurde. Diefelbe beginnt mit ben Borten "שאלי שרופה" und hat den ftrophischen Reim der Bioniden. Seine Lebensgeschichte war ein Märtyrertum; es erfullt uns mit Schauer biefelbe zu erzählen. Die unerträglichen Bu= ftande ber Leiden ber beutschen Juden erweckten in ihm ben Entschluß gur Auswanderung nach Palästina. Er war mit feiner Familie und mit vielen seiner Glaubensgenossen schon in der Lombardei angelangt. Sine größere Anzahl von auswandernden beutschen Juden folgten ihm nach, die er bort erwartete. Da traf es fich, baß in Begleitung bes Bifchofs von Bafel ein getaufter Jube, Rn'ppe, war, ber in derfelben Stadt fich aufhielt und bei feinem Umbergeben ben Rabbi erkannte. Er verriet ihn bei dem Bischof, der ihn sofort gefangen nehmen ließ und dem Kaifer Rudolf 1286 auslieferte. Er wurde auf dem Schloffe in Wafferburg, bann in Ensisheim gefangen gehalten. Die Auswanderung der Juden, die Rammertnechte des Raifers waren, verminderte beffen Gintünfte; man fab baber bei verhörden diefelbe ungern. Die deutschen Juden wollten für eine große Summe seine Freilassung bewirken, aber R. Meir verbot es ihnen; er befürchtete, die Machthaber würden dadurch oft durch Einkerkerung der Rabbiner von deu Juben Gelb erpreffen wollen. Go blieb er in haft bis zu feinem erfolgten Lode 1293. In ber Zeit feiner Gefangenhaltung verfaßte er mehrere Schriften, bie In ber Beit feiner Gefangenhaltung verfaßte er mehrere Schriften, bie Thosaphot zur Mischna=Dhaloth und = Negaim u. a. m.3) Die Gefangenschaft war baber in milder Form, es war ihm ber Befuch feiner Schüler gestattet, benen er Austunft über mehrere Gesehesfälle erteilte u. a. m. Seine Leiche murbe erft 14 Jahre später für vieles Gelb, das der hochherzige Süßkind Wimpfen zu Frankfurt a. M. hergab, zur Beerdigung ausgeliefert. Der Spender verlangte nur, daß er nach seinem Ableben neben dem Rabbi beer igt werde. Die Leiche biefes Märtyrers wurde nach Worms gebracht, wo die Beerdigung in feierlicher Beife stattfand. Die Grabschriften des Meir von Rothenburg und des Süffind Bimpfen sind in Levysohns "Nephaschoh Zudikim" S. 35 und 39 aufgenommen, fie bilden ein würdiges geschichtliches Andenken. Bon feinen zahlreichen Schülern nennen wir die bedeutendsten: Ascher ben Jechiel (f. d. A.), Meir Sakohen, bekannt durch feine Schrift "Hagahoth Maimoni"; Simson ben Zabok, Verfasser ber Schrift "Taschbez"; Morbechai ben Sillel, Verfasser ber Schrift von ben talmudischen Schlachtungsgesetsen, betitelt "Mordechai". Der Letzterer fand bei einem Pöbelaufstand in Nürnbürg 1298 feinen Tod. Mehreres siehe: "Tal= mudftudium".

ומאיר בן הלוי אבולפיא Burgos in Coledo. מאיר בן הלוי אבולפיא שודרום הלוי אבולפיא. Geb. 1180, geft. 1244.4) Sochachtbare gelehrte Berfön= lichteit, ein Mann von philosophischer Bilbung, Dberhaupt der Schule zu Tolebo,

131

 <sup>&#</sup>x27;) Gebruckt wurden sie, Cromona 1557 mit 315 Nummern, Quart; ferner Lemberg 1860.
 4 mit 507 Nummeru; in Prag 1608 mit 1022 Nummern. Bergl. Junz, Litteraturgeschichte, S. 357, 623. \*) Zunz, Litteraturgeschichte S. 859—862. \*) Landshut, Amude Haaboda voce starturgeschichte, S. 857, 623. \*) Bergl. Luzzato, Abne Silaron N. 12., die Grabschrift des Meir Halent.

ber ben Titel "Rafsi", Fürft, führte.<sup>1</sup>) Von feiner Jugenbgeschichte und feinem Bilbungsgange wird wenig berichtet. Sein Bater war ber ebenfalls fehr angesehene Tobros Halevi aus der vornehmen Familie Abal-Alfia. Bir tennen den Sohn Meir Halevi als einen Mann, der durch Gelehrsamkeit, Stellung und Reichtum hervorragte. Seine Vornehmheit wurde allgemein anerkannt. Der Dichter Jehuda Ifaat Halevi (1. Poesie) verherrlichte ihn in feinem Roman "Rampf ber Beisheit mit bem Reichtum", wo er ihn als Schiedsrichter zwischen ber Beisheit und bem Reichtum aufftellte. Getabelt wird er wegen feines hochfahrenden Stolzes. Charifi schildert ihn beshalb mit folgenden Worten: "An Belehrfamkeit mußte ich ihn keinem zu vergleichen, boch muß fein Hochmut ihm zur Schanbe gereichen". Meir besuchte nicht feinen Bater, mas ihm fehr verargt wurde, aber ber Bater Tobros freute fich bes hohen Anfehens feines Sohnes und besuchte ihn.2) Seine gründliche talmudische Gelehrsamkeit und bie scharfs finnige Beife in ber Behandlung schwieriger Talmubstellen bewunderte man in feinen Rommentaren zu verschiedenen Talmubtrattaten, bie er verfaßt hat.3) Seine eingehenden Kenntniffe der biblischen Bucher in der Festitellung ihres hebrätichen Tertes legte er in seiner mafforethischen Schrift "Mafforeth eigg Lethra" nieder.4) Die Schriften Maimonides, die um diese Zeit auch in Spanien unter ben Gelehrten Eingang fanden und viel studiert wurden, hatten an ihm einen entschiedenen Segner, er stellte eine Anzahl von Gegenbemertungen auf nnd ereiferte fich besonders gegen viele Stellen bes Buches "Bamada" (bie Ertenntnis) in dem Gefetestompendium "Jad Chafata" und gegen fein philosophisches 28ert "More Nebuchim". Er verfaßte darüber ein ausfuhrliches Schreiben, das er an die Gelehrten Lünels fandte. Die Lehre von der Totenauferstehung, die Maimonides in feinem Sepher Hamaba gleichfam verschweigt oder von ihr in einer andern Darstellung spricht, hat feinen Aerger gegen ihn erregt, was den hauptinhalt bieses, seines Schreibens an die Gelehrten in Lünel bildete. Die fünftige Welt, die Welt nach dem Tode, vich bezeichnet Maimonides als die Welt des reinen Geislebens, fern von jedem Sinnlichen und irdijch Beltlichen. Die Totenauserstehung dentt er fich als einen Borgang in der Reffiaszeit, bie bem biesseitigen Leben auf ber Erbe angehört, aber nichts mit bem rein geistigen Leben bes Jenseits, "olam haba", ju thun hat. Das erschien ben Strenggläubigen gegen ihre Auffassung bes Dogmas ber Totenauferstehung; sie bachten fich, ble Deisfaserscheinung, die Totenauferstehung und ber Gintritt ber fünftigen Belt, "olam haba" feien aneinander getnüpft und erscheinen in ein und berfelben Beit. Go machte fich Meir Halevi über die Angabe bes Damonibes von ber Auferstehung und der fünftigen Welt als zwei verschiedenen, getrennten Beiten angehörig, in folgenden Berien feines Gedichtes luftig:

"Wenn die Auferstandenen wieder müffen sterben, "Will um folches Los ich mich, nimmer bewerben,

"Benn die Grabesbande nochmals fie umfangen,

"Bleib ich lieber, wo ich einmal hingegangen".5) Gegen biefe Anklagen und Aeußerungen traten mehrere Gelehrte in Lünel mit berben Burückweisungen auf. Noch gehörten zu ben Maimonisten baselbst bie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bei Joft, Gefch. 11 I., S. 8, Anmerlung 1 gilt diefer Titel als Bezeichnung feiner Bürdigung als "Oberhaupt der fämtlichen Gemeinden"; anders Abraham Geiger, Borlefungen Abt. 11 I., S. 88: "Den Titel "Fürft" führten damals die Bestiger eines großen Gutes, die mit Privilegium einer großen Machtbefugnis ausgestattet waren". <sup>3</sup>) Satuto S. 1000, Aron ben Meschulam in seinem Rundschreiben an ihn. <sup>3</sup>) Bon denselben sind gedruckt zu den Trat-taten Baba Bathra und Sanhedrion in Salonichi gegen Ende des 18. Jahrh. <sup>4</sup>) Diefe Schrift wurde 1750 in Florenz gedruck. <sup>9</sup>) Geiger, Nachgelassene Schriften 111., S. 242.

### Meir ben Lodros Halebi Abulafia. — Menachem ben Saruf. 133

bedeutenbsten Stimmführer und Hauptträger ber jüdischen Wissenschaft. Als ersten von ihnen nennen wir Aron ben Meschullam aus Lünel, ber gegen ihn im Namen mehrerer Gleichgesinnten auftrat. Er hält es für eine Reckheit, daß ber Unreife an Jahren und Weisheit gegen den größten Mann der Weisheit aufzutreten wagte. Mit ihm verband sich bald ber Greis Scheschet Benvinissti aus Barcelona, ein Freund der freien Forschung, der gegen Meir folgendes Spigramm richtete:

""Barum benn sein Name "Meir" leuchtenber,

"Da er gering bas Licht boch schäte?

"Nennt man ja Dämmerung auch Zwielicht,

"Die Sprache liebt die Gegensätze".1)

Es folgte nun auch ein apologetisches Schreiben des Benvenisti an die Gemeinde von Lünel, um etwaiger Gegenstimmung gegen Maimonides vorzubeugen.<sup>2</sup>) Petreres über berartige Polemik gegen und für Maimonides bitten wir in dem Artikel "Philosophie und Judentum" nachzulesen.

menachem den Saruk, מנחם בן סרוק, vollständig: Menachem ben Jakob זטרחם בן יעקב בן סרוק, einer ber ältesten hebr. Sprachforscher, Mit= begründer ber hebr. Grammatik und Lexifographie (910-970). In Lortofa beran= gewachfen und ausgebildet, widmete er fich besonders ber Wiffenschaft ber bebr. Der nebenbei zu feinem Lebensunterhalt ben handel betrieb, Sprachforschung. ba er bie Biffenschaft nicht zu feinem Rahrungszweig machen wollte. Der Ruf feiner Gelehrfamkeit verbreitete sich weit hinaus, sobaß er von Chasbai ben Schaprut (f. d. A.) nach Cordova zum Lehrer ber hebr. Sprache berufen wurde. Hier erfreute er sich auch balb ber Gunst des Baters Chasbais, des Isaak Chasdai, der ihn reichlich unterstützte, fodaß er nicht durch bie Sorgen für feinen haushalt ben miffenschaftlichen Forschungen entzogen zu werben brauchte. Menachem b. S. bewies sich dankbar gegen feine Wohlthäter. Er besang Chasdai in feinen Poefien und suchte feinen Bater in deffen Synagoge durch hebr. Berfe zu ver= Menachem eignete sich einen ansgezeichneten, leichten, gewandten Stil ewigen. ber hebraischen Sprache an. Gine fonderbare Begegnung erhöhte ihm bie Gunft feines eblen Gönners Chasbai. Die Mutter Chasbais starb, und ber Sohn eilte noch mitternachts zu Menachem, um ihn mit ber Anfertigung von Trauerliebern für die Lote zu beauftragen. Aber dieser kam ihm damit zuvor; er fand Me= nachem, als er in bas Zimmer besfelben eintrat, mit bem Nieberschreiben ber Trauerlieder beschäftigt. Chasdai vergaß ihm biese Zuvorkommenheit nicht und verdoppelte bie Aufmerkfamkeit gegen ihn. Auch auf den Lod Chasdais Bater bichtete er einen Trauergesang "Clegie", ben bie Gemeindemitglieder während ber Trauertage rezitierten.<sup>3</sup>) Menachem machte sich nun, angeregt von feinem Gönner, an die Absassiung eines hebr. Wörterbuches, des verdienstvollen Wertes "Machbereth Menachem", מחברת מנחם, bas fich über famtliche biblifchen Bucher, auch über bas Aramäische in den Büchern Esra und Daniel erstreckte, wozu er bie Refultate ber bebr. Sprachforschungen feiner Vorgänger, bes 3bn Roreisch, Saadja Gaon Jedem Buchstaben desselben sette er eine grammatitalische u. a. m. benutte. Einleitung voran und dem Ganzen schickte er eine belehrende Vorrebe voraus, wo bas Grammatitalifche in zehn Pforten, שערים, behandelt wird. Diefe Ginleitungen bringen bas nötige grammatikalische Wiffen und vertreten bie Grammatik.4)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zitieri in "Taam Sefenim" S. 70. <sup>9</sup>) Das Schreiben ift abgebruck 1854 in "Taam Sefenim" S. 86 und 70. <sup>9</sup>) Bergl. S. D. Luzzato, S. 81a. בית האוצר. <sup>4</sup>) Philippowski gab das Wert London 1855 heraus.

Das Wörterbuch faßte er in reinem Hebräisch ab, bas sich ben bamals neuen wiffenschaftlichen Bedürfniffen anpaßte und auch ben Ausbrücken neuer Begriffe Rechnung trug. Dasselbe fand bald bie weitefte Berbreitung, auch in Frankreich und Stalien, und verbrängte bie Sprachforschungen bes Gaon Saabja und Anderer, bie in arabischer Sprache abgesaßt waren. Menachem war ber Erste, der iu feinem Machbereth bie reine Burgel ber hebr. Börter aufftellte, von ber er die Anhängsel sonderte und geschieden haben wollte. Bei ber Aufstellung ber Stammwurzel gab er auch die verschiedenen Bildungen und Formen berfelben an und erklärte ihre Bebeutungen. Man erkennt ba den Fortschritt in der hebr. Sprachforschung von Saabja Gaon bis auf ihn. In seinen Erklärungen merken wir ihn oft von den talmudischen Deutungen, auch von denen der Halacha, abweichen, und fich ben Raräern zuwenden. Go z. B. erklärt er ben Ausbruck in in 5. Mof. 6, 8, nicht auf die Pflicht von Tephillin. 1) Bu tabeln war nur feine Aufftellung ber Stammmurzel von zwei, auch von einem Buchftaben, gegen ben Grundfas aller femitischen Sprachen, auch ber bebräifchen, von ber breibuchstabigen Stammmurzel. Bei manchen Mängeln hat er doch in der hebr. Sprachforschung tüchtig vorgearbeitet, fo daß die ihm folgenden Gelehrten es zu einem vollen Abschluß bringen konnten. Als entschiedener Geaner seiner arammatikalischen Abstellungen und der Annahme von 1 ober 2 Buchstaben zur Stammmurzel bes hebr. Bortes trat ber bebeutenbe hebr. Sprachforscher Dunasch ben Labrut (f. b. A.) auf, er verfaßte eine Art Gegenwörterbuch, betitelt "Theiduboth", תשובות, ober "Sepher Baideraidim", כפר השרשים, wo er jeboch ber Alphabetordnung bes Menachem folgte. Diefe Schrift stellt 160-200 Rritiken auf; ein Einleitungsgedicht von 108 Strophen geht ihr voran, auch ein Berteidigungsgedicht von 41 Strophen zu Gunsten Chasbais hat er dafelbfi.2) Die Angriffe bes Dunafch gegen Menachem wurden jedoch von Letterm und beffen Jüngern Jehuda 3bn Daub, Ifaat 3bn Chiquatilla und Ifaat ben Rafran ober Riparon in einer Schrift zurückgewiesen. Dlinder wertvoll find feine poetischen Arbeiten, da er nicht das Metrum tannte. Diefelben haben nur Reime in gefuchteften Ausbrücken und tonnen bochftens als gereimte Profa gelten. Denachems Charakter war Aufrichtigkeit, fern von jeber Schmeichelei, feine Gradheit und bas Selbftgesühl verleugneten fich nicht, auch ben Großen gegenüber. So tam es bazu, baß er fich mit feinem ebeln Gönner Chasbai gerwarf; worauf er bald wieder in fcwere Sorgen versiel, ben Unterhalt seines hauses aufzubringen. Bergeblich beklagte fich Menachem in einem poetischen Schreiben an Chasdai über ben Berlust feiner Gunft und die ihm von feinen Dienern zugefügten Unbillen. Chasdais Antwort war hart und abstoßend. Er starb im Jahre 970. Mehreres siehe die Artikel "Dunasch ben Labrut" und "Sprachforschungen".

**Mendelssohn Moses**, DUTA CUCAT ECUCAT Seboren in Deffau, ben 6. Spibr. 1729, gestorben in Berlin 1786. Hervorragende gelehrte Persönlickleit, anerkannter Philosoph und bedeutender Kenner der hebr. Wissenschaft, mit dem die Geschickte des Judentums ihre Epoche der neuern Zeit eröffnet. I. Jugend, Erziehung und Bildung. Seine Jugend verlebte er unter der liebevollen Pflege und forgfältigen Wachsamkeit seiner Eltern in Dessau, wo sein Bater Mendel, ein Mann nicht unbewandert in den jüdischen Wissenschafter, ein Elementarlehrer und Schreiber von Thorarollen war. Von ihm erhielt sein Sohn den Elementarunterricht. In frühestem Kindesalter zeigten sich sich neine ungewöhnlichen Geistes gaben, kaum 5 Jahre alt, erwarb er sich bie Kenntnisse, die alltäglichen hebr.

<sup>&#</sup>x27;) Bergl. Machbereth pag. 99. ") Diefe Schrift "העובוח" wurde ebenfalls von Philippowsky veröffentlicht, später auch von Dutes und Kirchheim 1855 mit eregetischen Anmertungen.

Gebete lesen und übersetzen zu können. Spätere Heranbildung genoß er von dem bamaligen Deffauischen Dberrabbiner David Birfchel Frankel. Diefer führte ihn nicht blos in Bibel und Talmub ein, sondern machte ihn auch balb, soweit es ging, mit dem religionsphilosophischen Werke "More Nebuchim, Führer ber Verirrten ober der Irrenden" von Moses Maimonibes vertraut. Der jugendliche, sehr befähigte Jünger warf sich mit vollem Eifer auf das Studium dieses Werkes, er vertiefte sich in besten Inhalt und machte die Beschäftigung mit demselben zu feinem Lieblingsgegenstand. "Dem Maimonides, fagte er fpäter oft scherzend, habe ich es zuzuschreiben, daß ich einen solchen verwachsenen Körper erhielt, aber deswegen liebe ich ihn boch, benn der Mann hat mir manche trübe Stunde versüßt". Er wurde 13 Jahre alt und follte fich nun, wie bies bamals üblich war, für feinen tünftigen Beruf entscheiden. Sein Lehrer David Fränkel wurde zum Rabbiner nach Berlin berufen; er folgte ihm bald nach. Im Jahre 1743 kam er nach Dier hatte er bas Gluck, mit Männern bekannt zu werben, bie ihm gu Berlin. seiner weitern Ausbildung verhalfen. Der Erste war ein Pole, Israel Samoscz, der ihn in der Mathematik unterrichtete und in die Schriften der jüdischen Philosophen des Mittelalters einführte. Sein zweiter Lehrer war der Arzt Dr. Gumpert, er machte ihn mit der neuesten Litteratur bekannt und lehrte ihn bie französische und englische Sprache. Von einem Dr. Rifch aus Brag erhielt er Unterricht im Lateinischen. So war es ihm ichon im hahre 1750 möglich, im haufe bes Selbenfabritanten Bernhard die Stelle als Erzieher feiner Rinder ju bekleiden. In den freien Stunden erlernte er noch die griechische Sprache und ftudierte bie Berte ber griechischen Philosophen Pluto und Ariftoteles, fomie später auch bie von Spinoza, Leibnit, Lode u. a. m. Im Jahre 1754 über-trug ihm Bernhard die Stelle als Buchhalter seines Geschäfts, und nach dem Lobe feines Prinzipals ernannte ihn bie Bitwe zum Geschäftsteilhaber. II Fort= sezung seiner missenschaftlichen Studien und Arbeiten, Bekanntschaft mit Leffing und andern Männern von miffenschaftlicher Bedeutung, feine philosophischen Arbeiten, Löfung einer Preisfrage, Lavaters Aufforderung, erfolgte Verurteilung, Abbitte und Versöhnung. Lessings erste Zusammentunft mit Mendelssohn foll durch den bekannten Schach= spieler Isaat Deß herbeigeführt worden fein. Er war ihm früher schon durch fein Drama "Die Juden" bekannt. In Mendelssohn fand Lessing seine Auf= stellung bes Juden von uneigennützigem Charakter verwirklicht. Die Freundschaft biefer Männer war für beibe von nugbringender, bildender Bebeutung. Mendels= sohn lernte von ihm den Sinn für edle Formen, für Kunst und Poesie, sowie die Aneignung eines anziehenden deutschen Stiles, dafür erhielt dieser von ihm philosophische Gebankenanregungen. Proben davon legte Mendelssohn in feiner Schrift 1755 "Philosophische Gespräche" nieder. Zur Durchsicht übergab er das Manufkript davon seinem Freunde Lessing, der die Arbeit so trefslich fand, daß er fie fofort ohne Biffen bes Autors druden ließ, und fie ihm gebruckt übergab. Es war feine Erstlingsfrucht, bie ihn höchst erfreute. Lessing führte ihn bald auch in den Kreis gelehrter Männer ein, die sich regelmäßig in dem später befannten Raffeehaus zufammenfanden und eine Bereinigung bildeten, ber Mendelssohn gern beitrat. Es waren etwa 100 Mann, in beren Mitte Mitglieder je 4 Wochen eine wiffenschaftliche Arbeit vortrugen. Mendelssohn lieferte eine Arbeit ein, die vorgelefen wurde und sich eines großen Beifalls erfreute. Das Thema war: "Betrachtungen über die Wahrscheinlichkeit". Später lieserte er auch Beiträge zur Bibliothet ber schönen Wissenschaft. In einem Aufsat in der Zeitschrift "Briefe, die neueste Litteratur betreffend", hatte er den Mut, einen versteckten Tadel gegen die litterarischen Aeußerungen des Königs Friedrich des Großen anzudeuten, was jedoch für ihn keine weiteren üblen Folgen hatte. In diefe Beit fällt seine Berheiratung mit der Tochter des Abraham Sugenheim "Frommet" in Er verlobte sich im Mai 1761 und feierte bie Vermählung mit ihr Hamburg. im Juni 1762. Nun war es eine philosophische Arbeit, die ihm die Aufmertfamkeit ber gelehrten Belt zuzog, nämlich bie Lösung ber Preisfrage von der Berliner Akademie: "Ob bie philosophischen, metaphysischen Bahrheiten berfelben Deutlichkeit fähig find wie die Lehrfäte ber Mathematik". Mendelsfohn errana 1763 ben Sieg. Bu gleicher Zeit erhielt er burch bie Fürsprache feines Berehrers Marquis b' Argens auf fein früher eingereichtes Gesuch das Privilegium als Schutzjude, wohurch er ber Beforgnis überhoben murbe, eines Tages über bie Grenze gebracht zu werden. Seine bedeutende Leiftung, bie epochemachend wirkte, war seine philosophische Schrift "Phädon ober die Unsterblichkeit der Seele", die in dialogischer Form abgesaßt war. Der Welt sollte der durch bie französischen Schriften biefer Zeit erschütterte Glaube an die Unsterblichkeit ber Seele wieder als eine evidente Wahrheit zugeführt werden. Den vortefflichen Stil und bie bialogische Einfleidung entlehnte er bem platonischen Dialog darüber. Die Schrift erfreute fich eines großen Beifalls und murde bas gelefenfte Buch ber Beit, bas in alle europäischen Sprachen überfest murbe. Bon allen Seiten erhielt er Dant- und Suldigungsfchreiben; die vornehme Belt, die Berlin befuchte, ließ es fich nicht nehmen, Mendelssohn ihre Aufwartung zu machen. Die bervorragenbften Männer der Litteratur, als Reimarus, Haman, Gleim, Wieland u. a. m. traten mit ihm in Verbindung. Auch der Herzog von Braunschweig und ber Fürst von Lippe-Schaumburg gehörten ju feinen Berehrern. Die Atabemie der Biffenschaften folug Mendelssohn zum Mitgliede vor, mas jedoch teinen Erfolg hatte. Friedrich ber Große ftrich beffen namen von ber Lifte ber Erwählten. Aber bald brobte ein Gewölt, ihm feinen heitern Simmel zu verdüftern. Johann Raspar Lavater, ein evangelischer Geistlicher in Zürich, der die Apologie des Christentums von Raspar Bonnet, Professor in Genf, ins Deutsche übersetzte, übersandte ihm dieses Buch mit einer Bidmung und forderte ihn auf, bieje Schrift zu widerlegen, oder, wenn er dies nicht vermöge, ber 2Babrheit die Ehre zu geben und zum Chriftentum überzutreten. Es war ein Fehdehandschuh, ber ihm zugeworfen wurde. Er nahm ihn auf. Seine Freunde Lessing, Nitolai, gerder u. a. m., die davon Kunde erhielten, waren über Diefe gandlungsweise Lavaters bochft entrüftet. Moles Mendelssohns Erwiderung barauf war besonnen und ruhig, aber ernft und zurud: weisend. "Ich bin überzeugt, beginnt er, daß Ihre handlungen aus einer reinen Quelle fließen und fchreibe Ihnen liebreiche, menschenfreundliche Abfichten ju. Aber leugnen kann ich es nicht, dieser Schritt von ihrer Seite hat mich sehr Bas hat Sie bewogen, mich wider meine Neigung auf einen öffent: befremdet. lichen Kampfplatz zu führen. Was die Sache felbst betrifft, habe ich meine Religion nicht erst feit gestern zu untersuchen begonnen. Die Pflicht, meine Meinungen und handlungen zu prüfen, habe ich frühzeitig ertannt. Die Beit, die ich ber Beltweisheit und ber ichonen Biffenschaft gemibmet habe, geschah einzig und allein in ber Absicht, mich biefer fo nötigen Brufung vorzubereiten. Bare bie Entscheidung nicht völlig zum Borteile meiner Religion ausgefallen, fo batte ich sie notwendig burch eine öffentliche handlung befannt geben muffen. 3ch begreife nicht, was mich an eine dem Ansehen nach fo allgemein verachtete Religion feffeln könnte, wenn ich nicht im gergen von ihrer Bahrheit überzeugt mire. Bare ich von einer andern überführt, fo mare es bie verworfenste Nieberträchtigkeit, bie Bahrheit nicht betennen zu wollen. 3ch bezeuge hiermit, fchließt bie Antwort, vor dem Gott der Wahrheit, Ihrem und meinem Schöpfer und Erhalter, daß ich bei meinen Grundfäten bleiben werbe, folange meine Seele nicht eine andere

Natur annimmt.1) Das Jubentum, fagt er ferner, tennt teine Profelytenmacherei; wir follen feine Milfionen nach bem fernen Indien und Grönland fenden. habe das Gluck, so manchen vortrefflichen Mann, nicht meines Glaubens, zum Freunde zu haben. Wir lieben uns aufrichtig, aber niemals fiel es mir ein, auszurufen: "Schabe für die schöne Seele!""?) Dieses Sendschreiben an Lavater machte großes Aussehn. Bevor Mendelssohn feine Antwort an Lavater der Deffentlichkeit übergab, wendete er sich an die geiftliche Oberbehörde Berlins: "Benn er bie Auffage über Religion vorzulegen habe". Die Antwort barauf lautete: "Berr Dofes Mendelssohn tonne feine Schrifteu bruden laffen, ohne sie dem Konsistorium zur Cenfur vorzulegen". Run erhielt Lavater die Antwort Mendelssohns und war wie umgewandelt; er sah ein, daß er gesehlt und seine That für immer von ber Belt als Fehler gehalten werbe. Er bat um Bergeihung.3) Mendelssohn nahm die Abbitte an und reichte ihm die Hand zur Bersöhnung. "Rommen Sie, ruft Mendelssohn in einem Schreiben von 9. März 1770, wir wollen uns in Gedanken umarmen. Sie sind ein criftlicher Prediger und ich Jude, wir find beide Menschen!" Lavater schreibt barauf: "Ja herzlich, herzlich umarme ich Sie. Nun von ben alten Sünden kein Wort mehr!" Doch begann ber Rampf von den Freunden Mendelssohns gegen Lavater erst jest. Leifing erhielt burch feinen Bruder Karl die Nachricht von dem Vorfall und war gegen Lavater voll Aerger; er felbst hatte ihn früher bei Mendelssohn eingeführt -und nun bie Folgen. Nicolai berichtete barüber feinem Freunde Berber und fügte hinzu, Mendelssohn werbe bescheiden, aber auch freimutig antworten. Sie famt= lich erklärten Lavater für einen Fanatiker und verblendeten Enthusiaften und migbilligten biefen Schritt als höchfte Unthat. Auch ber Erbpring von Braun= schweig, ber Mendelssohn wegen seines Phädon sehr verehrte, sprach seine Bewunderung barüber aus, wie Mendelssohn mit so vielem Takt und einem hohen Grad von Menschenliebe geantwortet habe. Aber er ersuchte ihn, offenmütig barzulegen, welche Gründe er habe, die hiftorischen Beweise bes alten Testaments anzunehmen, und bie bes neuen Testaments zu verwerfen. Mendelssohn gehorchte, und legte in einem Schreiben offen fein Glaubensbekenntnis ab, mit bem Erfuchen, dasselbe wegen der Freimütigkeit darin Niemandem zu Gesicht tommen zu laffen. Bonnet, ber Verfaffer bes von Lavater überfetten Buches, fprach von ber gerechten Sache Mendelssohns und klagte über ben unklugen Gifer Lavaters. III. Anwalt und Berwendung für feine Glaubensgenoffen, Bemühung zur Befferung ihrer Lage, Eintreten für beren Menschenrechte, Arbeiten an ber Bildung und hebung derselben. Wir eröffnen diesen wichtigen Abschnitt mit ber Erwähnung zweier Schriften, welche die Bedeutsamkeit feiner nun beginnenden Thätigkeit darthun. Die eine ist "Nathan der Weise" von Lessing und die andere Mendelssohns "Serufalem". Die zwei Berfaffer berfelben, bie bedeutendften Männer bes 18. Jahrhunderts, ber eine ein Chrift und ber andere ein Jube, reichen fich bie hände, um vereint die Borurteile ber Menschen gegen einander zu brechen und ihre Verföhnung anzubahnen. Leffing in feinem Nathan will burch bie Religion nicht ben Menschen vergeffen feben; er läßt bem Tempelherrn Rathan zurufen: Wir haben beide

Uns unfer Bolt nicht auserlesen. Sind Bir unfer Bolt? Bas heißt denn Bolt? Sind Christ und Jude eher Christ und Jude Als Mensch? Ach, wenn ich einen mehr in Such Gefunden hätte, dem es genügt ein Mensch zu heißen!

<sup>3</sup>) Schr. III. 40 f. <sup>3</sup>) Daselbst. <sup>3</sup>) Schr. 47. 48.

#### Mendelsfohn Rofes.

Ja, bei Gott, das habt Ihr, Nathan! Das habt 3hr! - Eure Hand! - 3ch schäme mich, Euch einen Augenblick verkannt zu haben.

Nathan, ja,

Bir muffen, muffen Freunde werden.1)

Auf einer andern Stelle ruft Rathan bem Saladin auf die verfänaliche Frage ju:

"Es eifre jeder seiner unbestochenen,

"Bon Vorurteilen freien Liebe nach!

"Es strebe von Euch jeder um die Wette,

"Die Rraft des Steines in feinem Ring an Tag

"Bu legen! Romme biefer Kraft mit Sanftmut.

"Mit herzlicher Verträglichkeit, mit 2006lthun,

"Mit innigster Ergebenheit in Gott,

"Zu Hülf!"?) Wie hier Lessing in der Religion den Menschen bewahrt wissen möchte, so zeichnet Mendelssohn in seinem Jerufalem den Boden der Religion Menschenliebe und Vernunft. Nachdem er von dem Wefen der Religion im Allgemeinen gesprochen und fie zum Unterschiebe vom Staate und ber weltlichen Macht geschildert, wie fie von keinem Zwange weiß, nur auf Beist und herz wirkt, nicht mit eisernem Stabe treibt, sondern am Seil der Liebe leitet, daß ihre Waffen nur Gründe und Unterfuchung bleiben,3) und barauf bas Jubentum in feinen Lehren und Gefegen bargestellt hat, ruft er am Schluß seines Werkes den christlichen Herrschern zu: "belohnet und bestrafet teine Lehre, locket zu teiner Religionsmeinung! 2Ber gegen die bürgerlichen Befete rechtichaffen handelt, ben laffet fprechen wie er bentt, Bott anrufen nach feiner ober feiner Bater Beife und fein emiges Beil fuchen, mo er es zu finden glaubt. Laffet Niemanden in Euren Staate Bergtundigen und Gebankenrichter fein". Die Thätigteit Menbelssohns für feine Glaubensgenoffen begann. In ber Schweiz wurden bie Juden Endingens und Lengeaus mit mehreren neuen Beschräntungen bebroht. Ihre ohnehin fümmerliche Lage follte noch beengter werden. Im Jahre 1775 hatte bie Regierung ben Blan, ihre Bermehrung einzuschränken. Sie nahmen ihre Zuflucht zu Mendelssohn mit der Bitte, fich für fie bei Lavater zu verwenden. So unlieb ihm auch biefer Schritt war, wieder mit Lavater anzuknupfen, tonnte er es boch den Juden von Endingen nicht abschlagen. Den 14. April 1775 fandte er an Lavater ein Schreiben mit der Bitte, für die Juden bei feiner Regierung einzutreten. Der Erfolg war günstig und die Bedrohten dankten ihrem Retter. Eine zweite Verwendung war für die Juden in Dresden. Das sächstiche Gesetz von 1772 bestimmte, daß die Juden, welche die Bahlung ihrer Personen= fteuer zur festgeseten Beit verabfäumen, ausgewiesen werden follen. 3m Jahre 1777 follten einige hundert burch Ungludsfälle verarmte Juben, die nicht ihre Steuer entrichten tonnten, des Landes verwiefen werden. Sie wendeten fich bittend an Mendelssohn, er möchte für sie Gegenschritte bei ber Regierung thun. Er zögerte nicht und richtete an den ihm befreundeten Rabinetsrat von Färber ein Schreiben, welches feine günftige Wirfung nicht verfehlte. Ein Drittes war völlig eigenartig, bem Mendelssohn, der die Richtigkeit besselben nicht blos einfah, fondern noch ju befürworten geneigt mar, förmlich beitrat. Der Herzog von Medlenburg-Schwerin verbot den Juden feines Landes die zu frühe Beerdigung ihrer Leichen. Den Juden schien dies als ein Eingriff in das Religionsgeset,

1) Nathan Aft 2. Sc. 5. 2) Nathan Aft 3. Sc. 7. 3) Schr. III. 268. 284. 196. 853.

Mendelssohn klärte sie barüber auf; er wies nach, daß die Juden in Palästina ihre Leichen mehrere Lage in Höhlen hielten, um etwaige Scheintote zu ermitteln. Die herzogliche Berordnung, fcrieb er ihnen, habe ihre Richtigkeit und verftoße nicht gegen bas jubische Gesetz. Die vierte Thätigkeit war eine Zusammenstellung ber Ritualgesete ber Juden, betreffend Erbschaften, Testamente, Vormundschaften und Chesachen, in beutscher Sprache für bas königliche Juftizbepartement. Der Auftrag hierzu erging an den Oberrabbiner Levin Sirfchel, ber jeboch Mendelssohn um tie Ausführung ersuchte. Bichtiger als dies mar die Abfaffung ber Gibesformel für die Juden, wozu er von der Regierung beauftragt wurde. Bisher war diefelbe in der beutsch-jüdischen Jargonsprache, von ihm wurde sie in das reine Deutsch übertragen. 1) Eine Aufforderung der Juden von Elsaß an ihn, ein Memoire jur Milberung ihrer gebrückten Lage anzufertigen, bas bem frangösischen Staatsrate vorgelegt werben follte, lehnte er zwar ab, aber bemühte sich, ben als Kriegsrat in Berlin lebenden Christian Wilhelm von Dohm für diese Arbeit zu gewinnen. Dohm ging barauf ein und fertigte die 1781 von ihm erschienene Schrift "Ueber die bürgerliche Verbefferung ber Juden" an, die epochemachend wirkte. Sie wurde französisch überset, und auch in Frankreich verbreitet. Bur Abwehr ber laut= gewordenen Gegenstimmen, welche die schmutzigen alten Lügenverdächtigungen aufzufrischen gewagt hatten, ließ Mendelssohn burch feinen Freund Dr. Herz in Berlin die Schrift des Rabbiners Manasse ben Israel in Amsterdam "Die Rettung ber Juden" beutich überfegen, er felbit ichrieb bazu eine Borrebe, worin er bie von ben Gegnern vorgebrachten Beschuldigungen zurüchmies und von ben Grund= faten ber Emanzipation sprach. Die vielen Angriffe gegen bie in diefer Vorrebe aufgestell ten Grundfäte bewogen ihn endlich zur Abfaffung einer eigenen ausführlichen Schrift, bie unter dem Titel "Jerufalem, ober über religiöfe Macht und Juden= tum" im Mai 1783 erschien. Er forberte in berfelben bie Emanzipation bes Sewiffens und bes Gebankens und bezeichnete die Scheidung von Staat und Rirche Sewissens und des Gedantens und bezeichnete die Scheidung von Staat und Rirche als den Anfangspunkt einer neuen Civilifation und einer freiern, politischen Stellung seiner Glaubensgenossen. Rlar und faßlich spricht er darauf von der Religion des Judentums, die nur belehren will, und jeden Iwang zurückweist. Vernunft und Freiheit zu ihrem Boden hat.<sup>2</sup>) "Nicht Glaubensvereinigung, keinen Gewissensgenos, sondern Toleranz und Gewissensfreiheit seien die Ziele der staatlichen Gesete!" Diesem hier schließen wir eine Schlberung seiner Arbeiten an zur Bildung und Hebung seiner Glaubensgenossen. Er verfaßte zunächst eine deutsche Uebersezung des Pentateuchs, das reine Deutsch derselben sollte die jüdische Jargonsprache in Schule und Haus verdrängen. Jur Ver-beutlichung verben von wehreren Gelehrten bebräiche Kommentore beutlichung berfelben wurden von mehreren Gelehrten hebräische Rommentare, betitelt "Biur", verfaßt, als: zum ersten Buche Moses und einem Teile bes zweiten Buches von Salomo Dubno (geb. 1738 gest. 1815); zum britten Buche von hartwig Weffeln; zum Reft bes zweiten Buches und zum vierten und fünften von Mendelssohn felbst und von herz Homberg und Aron Jaroslav. Mendels= fohn überfette ferner bas Buch ber Pfalmen, bas Buch bes Hohenliebs und einige Prophetenstude, gaftaras (f. b. A.). Auch zu diefen fchrieb er hebr. Rommentare. Andere Schriften von ihm waren eine hebr. Zeitschrift "Rehilath Musar" 1750; ein Kommentar zu Maimonides "Miloth Higajon" 1761; mehrere Auffäße, hebr. und beutsch, in der Beitschrift "Meaffef"; ferner erschienen von ihm zwei Sammlungen Briefe 1792 und 1797. Besonders heben wir noch feine "Morgen= ftunden" ober "Vorlesungen über das Dasein Gottes" rühmlichst hervor. Moses

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vergl. Frankl, "Der gerichtliche Beweis", Berlin 1848. S. 498 ff. <sup>3</sup>) Wir ver= weisen hier über Mehr auf den Artikel: "Religionsphilosophie".

Mendelssohn starb im 57. Lebensjahre, den 5. Januar 1786 und wurde von Juden und Christen tief betrauert.<sup>1</sup>) Seine Freunde und Jünger David Friedländer, hartwig Wesselley, herz Homberg, Joel Loewe, Aron Bolfflohn aus Halle, Isaat Euchel u. a. m. suchten das Rulturwert Mendelssohns durch Errichtung von Schulen und Abfassung von Schristen, wenn auch nicht immer und gang nach dem Vorbilde und der Gesinnung ihres Meisters, fortzuseten. Mehreres über sein Auftreten als Apologet des Judentums und der Juden, sowie besonders über seine Schristen "Zerusalem", "Die Morgenstunden" und die philosophischen Arbeiten in verschiedenen Zeitschristen verweisen wir auf die Artikel "Philosophie und Judentum" und "Religionsphilosophie, auch "Apologetit und Apologeten".

Mose Jon Esra aus Granada, arabifch "Abu harun Dofe", vollftandig: Moje ben Jatob Jon Esra aus Granada, משה בן יעקב בן עורא (geb. 1070, Einer ber größten, fruchtbarften Dichter ber Juden Spaniens, ein gest. 1139). Mann ber mit feiner bichterischen Begabung philosophische Bildung verband und in ben jubifchen Biffensfächern beimisch war. Bon feiner Jugenbgeschichte find bie Nachrichten sehr spärlich. Die Familie Ibn Esra in Granada gehörte zu ben vornehmsten Familien Spaniens, sie hielt sich von königlicher Abkunft bes bavidischen Bauses,2) und noch im 16. Jahrhundert existierten Glieder von ihr in Jerufalem.3) Der Ebelmut und bie Freigehigkeit diefer Familie murde als foones Beugnis ihrer hohen Abstammung angesehen.4) Sein Bater Jatob 3bn Esra bekleidete unter dem Könige Sabus ein ftaatliches Amt; er hatte vier Sohne, von benen Moje 3bn Esra ber geiftig begabtefte mar. Seine Ausbildung beforgte erft fein ältefter Bruder Abu Ibrahim Ifaat,5) fpäter gehörte er zu ben Schülern bes Ifaat 3bn Giat in Lucenna, deffen Borträge er besuchte. Aus feiner weitern Lebensgeschichte wird ergablt, daß er fich in feine Nichte, bie Tochter bes genannten Abu Ibrahim Ifaat, verliebte und bei ihr auch Segenliebe fand. Der Bruder, ber Bater ber Geliebten, gab bie Berheiratung nicht ju. Mit erbittertem gergen verließ balb barauf (gegen 1100) Mofe 3bn Esra feine heimat Granada und wanderte zunächft nach Portugal, bann nach Castilien. Er blieb unverheiratet und verbrachte fein Leben in ber Frembe. Seine Geliebte verheiratete ber Bater, aber fie bewahrte bie Jugendliebe ihrem frühern Ermählten treu im Bergen; fie wohnte nun in Corbova. Liebesgram verzehrte fein Gemut, er ergab fich ber Dichtfunft, für die er Neigung und Talent hatte und fand in ihr Troft und Aufrichtung. Beltliche und religiofe Lieder entftrömten nun in Fulle feinem Bergen. Die Frucht barkeit feiner Gedichte mit ber Mannigfaltigkeit bes in benfelben angewendeten Bersmaßes, besonders auch durch feine Runft, bie bebr. Sprache fich schmiegsam zu gestalten, waren eine schöne Bereicherung ber hebr. Poesie. Go befiten wir von ihm einen heitern Liedertranz, "Lurschisch" ober "Anat", Perlenschnur genannt, mit 1210 Berfen in gehn Abteilungen, ju benen noch eine ziemliche Anzahl von Gedichten in dem Divan von Jehuda Halevi (f. d. A.) gehören. In denselben fingt er von Bein, Liebe und Freude, nimmt den Anlauf zur Berherrlichung bes fcwelgerischen Lebens, flagt auch über Treulofigkeit und Freundetrennung; bas herannahende Alter giebt ihm Stoff zu jammern u. a. m.6) Bahlreicher und tiefergreifender find feine religiöfen Lieber, bie in ben liturgischen Gebetfammlungen, Pijutim, der verschiedenen Synagogeoriten Aufnahme fanden. Seine Bußlieder,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wir bitten die Nachrufe über seinen Tod und die allgemeine Teilnahme barüber bei Dr. M. Kaisorlings "Moses Mendelsjohn", Leipzig 1862, nachzulesen. <sup>3</sup>) So bei Abraham Ibn Daud über die Familie Ibn Esras in Granada, <sup>3</sup>) Nach R. G. A. des R. Bezald Aschlenafi N. 19 nennt einen Mose ben Esra dieser Zeit. <sup>4</sup>) So bei Abraham Ibn Daud über die Familie Ibn Esras in Granada. <sup>5</sup>) Nach Ebelmanns Giuleitungzu Abraham in Sinse Orford. <sup>6</sup>) Vergl. Leopold Ducks Mose ben Istob Ibn Esra Altona, 1839.

Selicoths, find foviel, daß man ihn den Selicothverfasser, "Salca", nannte.1) Rühmlich heben wir noch seine Abhandlung über Rede und Dichtkunst, betitelt: "Unterredung und Erinnerung", ober arabisch "Kitab al Machadera weal Madsakara" hervor, die eine Art Litteraturgeschichte von den poetischen Berten ber spanisch=jüdischen Poesie bildet, wo von den Trägern der jüdisch=spanischen Litteratur berichtet wird.2) Indessen war der Liebesgram aus feinem Herzen nicht geschwunden. Wieder waren es schwärmerische Berfe an einen Freund in feiner Heimat, in denen er Liebesworte seiner Nichte zurief.<sup>3</sup>) Die Folge bavon war die Bergrößerung des Bruches seines Bruders mit ihm. Da kam die Nach= richt von dem frühen Tode diefer noch immer heißgeliebten Richte, die ihr Leben für bas Dasein eines Rindes opfern mußte. Er dichtete ihr einen Rachruf, in welchem er von der Geliebten ewigen Abschied nimmt.4) Bon biefem bergzerreißenden Abschiedsliede bringen wir den Schluß in deutscher Uebersepung:

"Und glutvoll ist die Brust, das Auge voll Zähren, -"Bin frank, — und trag' nach Heilung fein Begehren!

"Dir bleib' ich treu, bis um fich kehrt das All!

"Leb' wohl! fo lang nur schlägt die Nachtigall!" Auf dem Totenbette hatte auch sie noch feiner in Liebe gedacht; ihre Worte, die ihm eine heilige Erinnerung waren, brachte er in folgende Berfe:

""Cchreib' meinem Dheim auch, ber um mich gelitten,

"Berzehrt von heißen Liebesschmerzen Gluten.

"Ein Fremdling, wandert er irr umher,

"Daß tief ihm der Drangfal Wunden bluten,

"Er fucht des Troftes Relch, nun muß bes Leidens

, 3um Rand gejüllter Relch ihn überfluten".5)

Nun fühlt er sich von ver Sehnsucht nach der Heimat übermannt; er sucht die Braber feiner Eltern auf und verjöhnt fich mit feinen Brüdern. Er fpricht diefe erwachte Sehnsucht in den Bersen eines Gedichtes aus:

""Mich reißt es bin, rie Rubstatt aufzusuchen,

"Die meine Eltern, meine Freunde gefunden.

"Ich gruße sie, - mein Gruß wird nicht erwidert.

"Bie, ift felbft Elterntreue hingeschwunden?

"Da hör' ich ihre Mahnung, wenn auch lautlos:

"Magst neben uns bir einen Plat erfunden!"6)

Julest fprechen wir hier noch von feinem Bertchen "Arugath Sabofem", ערוגת הבושם. Gewürzbeet, welches von ben Grundlehren und Glaubensfägen ber jubischen Religion, ähnlich bem Werke "Emunoth Wedeoth", אמונות ודעות, bes Saabja Gaon, handelt. Dasselbe befindet sich handschriftlich in der Stadt= bibliothet in Hamburg, N. 256/6, von dem die hebräische Zeitschrift Zijon II Auszüge brachte. Mehreres siehe "Poesie, hebräische".")

י) Bir bitten über biefelben ben lehrreichen Artikel "Mofche ben Esra", משה בן עורא, in bem Buche Amube Haaboda von Landshut, Berlin 1857, nachzulejen. I Dieje Schrift befindet fich als Manuftript in der Bodlejana (Oxford) Codex Huetington N. 599. Ein 

Machmanides oder Machmani, vollftänbiger: Mose ben Nachman, 700 בן נחמן, getürzt, Ramban, רמבן, fonft auch: Bonaftrud de Porta. Servor= ragende gelehrte Bersönlichkeit der Juden Spaniens, rabbinische Autorität mit philosophischer Bilbung, Arzt, Dichter, Greget und Rabbalift (geb. um 1195, geft. 1270). I. Jugend, Lehrer, Bildung, Studium und Biffen. Bon feiner Jugenbgeschichte weiß man, daß er Sprößling einer vornehmen Familie war, wo Wiffenschaft, Bildung und Gelehrsamkeit heimisch waren.2) Er wurde in Gerona, Catalonien, geboren, weshalb er auch Moje ben Nachman aus Gerundi hieß.3) Sein Vater "Nachman", felbst ein Gelehrter, erkannte früh die ungewöhn-liche geistige Begabung seines Sohnes und forgte für dessen Ausbildung. 3um Lehrer erhielt er R. Jehuda ben Jatar, einem tiefen Talmudforfcher. Sein Jugendgenoffe war der fpätere gelehrte R. Salomo von Montpellier. Ein Borbild, bem er nacheiferte, hatte er an Alphafi (f. b. A.). Bugleich ftudierte er Debigin und Bhilosophie. Bon Sprachen verstand er spanisch, arabisch und bebräifd. Er vertiefte sich bald in die Schriften des Maimonides und bes Abraham 3bn Esra (f. d. A.), fowie des Salomon Jizchadi, genannt Raschi (f. d. A.),4) die er bochschätte, wenn er auch später in feinem Pentateuchtommentar mehreres von ihren Erklärungen und Angaben bekämpfte. Bon Abraham 3bn Esra fagte er: "Gegen ihn habe ich offene Zurechtweisung, aber geheime Liebe".5) Eine schrankenloje Berehrung hatte er für bie ältern Halachisten, als für Alphasi und ben ältern Simon Rahiro, Berfaffer bes "Halachoth Geboloth", ju deren Berteidigung er eigens Schriften verfaßte, wo bie Angriffe ber Gegner zurudgewiefen werben.6) In ber Einleitung seiner Gloffen zur Schrift des Maimonides "Sepher Hamizwoth" saate er: "Seit meiner Jugend strebe ich barnach, die Alten in Schutz zu nehmen, wovon ich, fo lange ich lebe, nicht laffen tann". Sein Spruch barüber "Wer fich in bie Lehren ber Alten vertieft, trinkt alten Bein".7) Gin war: weiteres Streben giebt sich in seinen Talmudkommentaren kund, in denen nicht fo fehr auf die Feststellung ber halacha, die Bestimmung ber religiofen Bragis, fondern auf bie Klarlegung ber halachischen Angaben im Lalmud abgesehen wird. Er giebt baher in denselben nur Chiduschim, Glossen nach Art der Tossaphisten.8) Auch die Rabbala (f. b. A.), ber fich in feiner Beit viele Gelehrte, meift Gegner ber Philosophie, zuwandten und dieselbe als eine interne judische Geheimlehre hielten, wurde ein Gegenstand feines eifrigen Studiums. Eingeführt wurde er in basselbe von den Rabbalisten R. Esriel ben Menachem und R. Esra von (Gerona.<sup>9</sup>) Auch sein Lehrer, R. Juda ben Jakar war ein Kabbalist. Wie weit es Nachmanides in der Rabbala gebracht hat, darüber bitten wir den Artikel "Rabbala" in Abteilung II, S. 589 nachzulesen. Gine eigene Schrift hat er über "Rabbala" nicht verfaßt, aber von ihren Lehren fpricht er ichon andeutungsweise in seinem Bentateuchkommentar und in seinen andern Schriften. 10) So umfaßte ber Rreis feines Biffens und Forfchens ben ganzen bamals ben Juden Spaniens

S. 228 ff. Graetz, Geichichte VI. Am verdienstvollsten Landshut, "Amude Haaboda" voce געשה בן עורא, über dessen religiöse Boesie, recht erschöpfend. שא der Buchstade – Rachtade – Bacht; ש Mose; ש ben und j= Rachman bezeichnet.

 <sup>&#</sup>x27;) Bo ber Buchstabe - Rabbi; "= Mobi; "= Moje; = ben unb - Rachman bezeichnet.
 ') Siehe weiter. 3) Er selbst unterzeichnete sich "Mose ben Nachman aus Gerundi". 4) Siehe weiter: "Seine Schriften". 5) In ber Borrebe zu seinem Bentateuchstommentar heißt es: "Seine Schriften". 5) In ber Borrebe zu seinem Bentateuchstommentar heißt es: "Schriften" in biesem Artitel. 7) Nachmanides usu Baba bathra III, S. 9.
 \*) Siehe weiter. 9) Siehe "Rabbala", bergl. auch "Ausführliches über biese zwei in ber Monographie bes Ramban auf and and man auf Massaulten.

betannten und von ihnen gepflegten Umfang ber Litteratur. Mit biefer Gelehr= famteit verband er einen edlen, festen Charafter und ein weiches, fein fuhlendes Semut, beide traten in allem, feinem Thun und Laffen zum Borfchein. II. Auf= treten, Thätigkeit, Schriften, Philosophie, Kabbala, Stellungnahme im Rampfe gegen das religionsphilosophische Wert "More Nebuchim", Führer ber Verirrten, von Moses ben Maimon. Ausgerüftet mit viel= feitigem gründlichen Wiffen trat er, abgesehen von feiner schriftstellerischen Wirtfamkeit, mehrere mal zur Berteibigung bes Judentums und beffen Lehrer öffentlich auf und hatte fich eines sieggekrönten Erfolges zu erfreuen. Das erste Mal war im Jahre 1263, wo er in Barcelona, Spanien, zu einer Disputation mit dem Apostaten (f. b. A.) Fra Pablo Christiani, genannt Fra Paolo, aus Montpellier, dem ersten Miffionsprediger zur Bekehrung ber Juden, berufen wurde. 3m föniglichen Schloffe wurde biefe Disputation in Gegenwart des Rönigs und fämtlicher Hofperfönlichkeiten, auch vieler Geiftlichen, Ritter und Männer aus dem Diesclbe bauerte mehrere Tage; man disputierte über die Volke, abgehalten. Dogmen bes Christentums und ihre angebliche Begründung im judischem Schrift= Wir haben ausführlich über diefe Disputation und beren siegreichen Austume. gang für nachmanides in bem Artikel "Disputationen" berichtet und bitten, dasselbe bort nachzulesen. Sein zweites öffentliches Auftreten war zur Zurück= weisung ber Angriffe jubischer Gelehrten auf Die Schriften ihrer gelehrten Borgänger. Alphasi (s. d. A.), eine berühmte rabbinische Persönlichkeit in Lucenna, (1013—1103) hatte baselbst fein verdienstvolles Wert "Halachoth" vollendet und veröffentlicht, es enthielt eine Umarbeitung des ganzen balylonischen Lalmuds mit Beglaffung ber Traktate, die keine Anwendung mehr auf die religiöse Praxis ber Gegenwart hatten. Da verfaßte ber gelehrte Sarachja Halevi (f. d. A.) gegen basielbe feine fritische Schrift "hamaor", die ftarte Angriffe gegen Alphasis "halacoth" enthielt, und deffen Autorität zu verringern fchien. Nachmanibes nahm sich des Angegriffenen an und veröffentlichte gegen den "Hamaor" des Sarachin Halevi zu Sumten Alphasis eine Gegenschrift, betitelt "Milchamoth", worin er die Angriffe des "Hamaor" zu entkräften und zurückzuweisen suchte. Er schreibt barüber in dem Borwort zum zweiten Teil des "Milchamoth": "3ch nahm mich bes großen Ifaat Alphafi an, ichon ber vielen Angriffe wegen, bie fast teine Stelle in feinem Werte unangefochten ließen. Bei der Widerlegung der Angriffe des Serachja Halevi bediente ich mich derfelben Methode der scharfen Tonart des Gegners in den Ordnungen von Resilim und Raschim. Aber ich bereute es balb, fah ein, es fei dies ungeziemend und unterließ es in der Folge. Aber du, mein Lefer, glaube nicht, daß alle meine Entgegnungen unerschutterlich feien und bein Zugeständnis erzwingen wollen. Nicht fo! Bielmehr weiß jeder Talmudkenner, daß die Erklärer bei ftreitigen Auffaffungen teine abfolut gultige Beweise ober Einwände vorzubringen vermögen, da es hier keine zwingenden Beweise wie in der Algebra ober in ber Aftronomie giebt. Wir können nur die eine ober die andere Ansicht auf Grund ber Ueberzeugung der uns scheinenden Beweise vorziehen. So verfährt jeder ehrliche Forscher". Auf gleiche Weise unternahm er bie Angriffe bes Abraham ben David in Posquiere auf Alphasis genannntes Werk "Halachoth" in feiner zweiten Verteidigungsschrift "hafechuth", Inc. zu entfräften.") Gine zweite Verteidigung von ihm war für den Gelehrten Simon Rahiro, Verfaffer der Schrift "Halachoth Gedoloth", der die Aufzählung der 613 Ge- und Verbote unternahm und von Maimonides wegen der Mitaufrechnung von rabbinischen Geseten unter ben biblischen Geboten in seiner Schrift "Sepher Hamizwoth"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ju ber Sammlung שבעה עינים, Livorno 1740 und in Alphafi, Wien.

stark angegriffen wurde. Nachmanides versteht diese Aufzählung und Angaben des Simon Rahiro zu rechtfertigen. Endlich trat er als Verteidiger des philosophischen Bertes "More Nebuchim", Führer der Verirrten, und des "Sepher hamada", Buch ber Erkenntnis, von Maimonides gegen die Verletzerung berfelben durch feine Gegner auf. Wir berichten barüber ausführlich in dem Artikel "Philosophie und Judentum" und bitten, basselbe bort nachzulefen. Nicht minder bedeutend find feine andern Schriften, von benen wir erft feine Talmudtommentare nennen. Mit gemiffem Scharffinn und großer Belefenheit bemühte er fich, eine lichtvolle Darstellung bes Lehrstoffes vieler bunkeln Stellen in den Talmubtraktaten gu Diefe Rommentare erstreckten fich auf ben größten Teil des Lalmuds.1) aeben. bie noch lange nach feinem Tode die Grundlage der talmudischen Studien in Spanien bildeten. Mehrere Talmubtraktate, die von Alphasi in feinem "halachoth" feine Aufnahme fanden, als 3. B Rebarim, Bechoroth und Challa umarbeitete er ju praktischem, religiofem Zwede nach bein Dlufter von Maimonibes. So kennt man von Nachmanides Halachoth Nebarim, Bechoroth, Challa. Ebenjo verfaßte er eine Schrift von ber Behandlung ber Loten, betitelt תורת הארם. Eine andere Schrift von ihm, אגרת הקודש, behandelt bie geiligkeit im Gheleben. Die nacht wichtige Schrift von ihm ift fein Vortrag, ren er am Sabbat nach feiner Disputation (s. b. A.) mit Fra Pablo im Jahre 1263 in der Synagoge zu Barcelona hielt. Diefelbe wurde fpäter unter bem Titel הורת ה תמימה mehrere mal gebruckt und zulet mit forrektem Texte herausgegeben von Dr. Adolf Jellinek, Prediger in Wion, daselbst 1873. nachmani bespricht in derfelben die Grundlehren bes Jubentums nach ftreng talmudische Richtung, mit Beimischung ber Annahmen und Lehren der fpätern Rabbala (f. d. A.), im Gegensage zu ber philosophischen Richtung ber Juben Spaniens. Nicht die Philosophie, das philosophische Denken, sondern bas Thatfächliche, bie geoffenbarte Lehre und bas Gejeg, die Thora, ftellte er dase bit als die Basis alles Wiffens auf. "Die Lehre des Ewigen ift vollkommen, fie labt die Seele, das Zeugnis des Ewigen ift glaubhaft, es macht ben Thoren weife". Mit diefem Spruch aus Bfalm 119 begunnt feine Rede, dem er ben Vers, Pfalm 119, 18, "Deffne, Herr, meine Augen, daß ich die Wunder deiner Lehre, Thora, schaue", nachsolgen läßt. So bezeichnet er die Prophetie der Propheten als Frucht der Thora. Der Menuch ilt das Höchste der Schöpfung. Die Gesete bezeichnen ihm den sittlichen Wandel. Das Wunder wird als Glaubensnorm aufgestellt, bie Annahme ber Schöpfung aus nichts, ein Glaubensfat im Judentume, hat das Bunder ju feiner Grundlage. Zauberei, boje Geister, Dämonen, Geisterbeschwörung, Totenerwectung, das Amulettenwesen, n., u. a. m., die von ber philosophischen Richtung unter den Juden als Trugwert verlacht werben, hält er als mirtliche Eriftenzen bes unreinen Geiftes, meichen; ebenso verhält es sich mit ben Angaben von "golle und Paradies" in der Agada bes Talmubs und bes Mibrafch u. a. m., fo baß bas ganze Gebiet ber prattifchen und theoretischen Kabbala in allen ihren Einzelheiten bei ihm als wahr gelten. Wertvoll ist, was er über "Opfer" spricht (von S. 23 bis 25), daß dieselben nur Bert haben, wenn der Sünder feine Sünden bekennt und von benselben laft". Der Lod bes Tieropfers fei ein Symbol feines burch die Sünde verschuldeten Todes.) Recht beherzigenswert ift das, mas er über die Speifegefete fpricht; bie verbotenen Bögel- und Tiergattungen gehören meistens den Raubtieren an, beren

<sup>&#</sup>x27;) Den Kommentar zu Aboda Sara erwähnt der Raschba in seinen Responsen N. 53. 7) In der Ausgabe von Jellinok S. 23—25 tst diese Darstellung lesenswert. Wir sinden hier eine recht vernunftgemäße Darstellung des Opferwesens, klar und deutlich, ohne jede mystische Beimischung.

Senuß eine Blutverunreinigung verursache und bem Menschen unreine Triebe, als Graufamkeit, Berstodtheit u. a. m. zuführe. 1) 2Bir übergehen bas, was er S. 27-29 von der Mystif, ber Zufunft, ber Erlösung u. a. m. verfündet. Das Andere biefes Vortrages berühr bas Gebiet der Religionsphilosophie und der Myftit, worüber wir auf bie Artifel "Philosophie und Jubentum", "Religionsphilosophie" und "Rabbala" ver= weifen. Seine bebeutenbste und wertvollste Schrift ist ber Pentateuchkommentar. Denfelben verfaßte er noch im fpäten Alter, teilweife nach feiner Antunft in Serufalem gegen 1268. Bichtig hielt man ihn für die mystische Litteratur (siehe Rabbala), aber nicht barin allein liegt feine Bebeutsamkeit. Uns erscheint zur Klarlegung besselben notwendig, folgendes vorauszuschiden. Die Wiebereinführung ber Philosophie in das Judentum durch die jubischen Denker bes Mittelalters (f. Philosophie und Judentum) erhielt durch Mofes Maimonides (1134-1204) gleichsam ihren Sohepunkt und hat eine vernunftgemäße Grundlage für das Jubentum geschaffen. Alles Vernunftwidrige foll nach ihm nicht zur jubifden Religion gehören, muß von ihr ausgefchieden werben. So wird ber Glaube an Bunder, boje Geifter (Dämonen), Bauberei, Totenbeschwörung, Geisterbannung, bas Amulettenwesen, myp, bie Strafen nach bem Lobe, Höllen= ftrafen u. a. m. als Aberglaube bargestellt, ber Engelglaube wird fehr beschränkt, ebenso das Dogma ber Auferstehung u. a. m. Start wird gegen jede Vermenschlichung Gottes geeifert; ebenjo foll bas Leben in ber fünftigen 2Belt, olam haba, rein geiftig, fern von allem Irbifchen, aufgefaßt und gehalten werden. Die in ben biblifchen und nachbib= lifden Schriften erzählten Bunder werden als auf natürliche Beije geschehen ausgelegt; es giebt im Judentum nichts Myftisches, alles foll und tann burch ben Verstanderschloffen werden. Gegen bieje Berneinungen und Ausscheibungen proteftierte entschieden Rachmanides, die Philosophie mit ihren vernunftgemäßen Schluffen foll im Judentum nicht die herrin und Gebieterin, sondern nur die Dienerin fein, welche bas geoffenbarte Wort nur einleuchtend zu erklären und vernunftgemäß barzustellen, aber nicht zu fondern und ausmicheiden hat, was sich nicht mit ihr vereinen tann. So werden fämtliche, oben angegebenen Gegenstände, die von Maimonides und ben Maimonisten aus bem Judentum aus= geschieden wurden, von Nachmanides wieder rehabilitiert und zur Sache bes judischen Glaubens gemacht. Aber fo fehr er sich bamit ben Maimonisten abwendet und sich der andern damaligen Partei der ftreng Talmudiften in Spanien, Frankreich und Deutschland anschließt, fo vergißt er nicht, auch ihnen einen halt zuzurufen, er tritt auch gegen ihren Anthropomorphismus auf, wie fie im buchftablichen Sinne bie im biblifchen Schrifttume Gott beigelegten Bezeichnungen feines Befens, feiner Eigenschaften und handlungen auffaffen und lehren.2) In bem Senbichreiben an bie frangofifchen Rabbiner fagt er ausbrüdlich: "Wir halten ben Talmub hoch, aber nicht besto weniger verehren wir Maimonides". Weiter rügt er baselbst ben Fehler ber französischen Rabbiner, daß fie fich an ben Buchftaben ber Agaba im Talmud anklammern und von ber Gottheit fich menschliche Borftellungen machen, wogegen icon bie Geonim (f. b. A.) in ihren Schriften getämpft und protestiert hatten.3) Ferner lautet feine Neußerung gegen die Angaben der französischen Rabbiner, daß die Gesete im Bentateuch gleich ben Befehlen eines Rönigs zu halten wären, nach beren Grund man nicht zu forschen habe, daß dem nicht so fei, vielmehr unterliege jedem Gesetze ein höherer Zweck, der nur dem blinden Auge der Menge verborgen fei.4) Er geht gegen fie noch weiter und behauptet, bag viele Ausfprüche der Agaba im Talmud nur als rednerische Metaphern zu halten seien.5) Seine Abjaffung des Bentateuchkommentars hat daher auch den Zweck, die Richtigkeit dieser feiner Stellung zu ben Maimonisten einerseits, und zu ben Gegnern berselben, den französischen Rabbinern und ben Stodtalmubisten andererseits, zu bokumentieren, genau anzugeben und nachznweisen, was von ben Angaben bes Maimonides in seinem Jad Chasaka, Buch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jellinek, Nachmani Dissertatio S. 26. <sup>2</sup>) Siehe "Rabbala", "Anthropomorphismus" und "Bhilosophie und Judentum". <sup>3</sup>) Daselbst, wo dieses Schreiben vollständig gebracht wird. <sup>4</sup>)Racmani zu S. Sachmanides Disputatio cum Fra Pablo, Constantinopel p. 8a u. 4b.

"hamaba" und in feinem "More Nebuchim", Führer ber Berirrten, ju halten fei, und ebenfo, was von ben Lehren ber Gegner angenommen ober verworfen werben foll. Diefe fpeziellen Auseinandersekungen haben wir ausführlich in den Artikeln "Schrifteregeje" und "Religionsphilosophie", auch "Philosophie und Judentum" angegeben, auf die wir hier, um nicht zu wiederholen, verweisen. Wie objektiv er in seinem Bentateuchkommen= tar verfährt, ergiebt fich fchon baraus, daß er bie Führer ber bamaligen religiofen Rich= tungen bes Jubentums mit ihren Meinungsverschiedenheiten anführt, ihre Namen ehrenvoll nennt und das, was bei ihm auf keinen Widerspruch stößt, gern gelten läßt. So zitiert er bie Aussprüche von Salomo Jizchali, genannt Rafchi, neben ben von Mofes Maimonides, Abraham Ibn Esra u. a. m. und giebt bann auch bagegen ober dafür feine Meinung ab. Der einfache Wortfinn, den er oft durch Bergleichung des Sprachgebrauchs herausfindet, gilt bei ihm als bas Grite, bagegen bie Grflärungen bes Mibraid und ber Muftit als bas ihm Folgende. Ein freies Sprachgefühl, verbunden mit einem tiefen Blid, erleichtern ihm, die dunkeln Stellen im Ventateuch aufzuhellen. Neben dem oben angegebenen 3med biefes Rommentars fpricht er in feiner Borrebe zu bemfelben von einem mehr allgemeinen, prattischen Biele. Bir lefen barüber: "3ch beabsichtige, ben bes Studiums Beflissenen, wenn sie durch die Leiden des Erils und des Kummers um ben Lebensunterhalt ermüdet find und am Sabbat und Reft bie Abschnitte des Pentateuchs lefen, in diefem Rommentar eine geiftige Erholung ju verschaffen". Mehreres barüber, fowie über feinen Rommentar zum Buche Biob bitten wir in bem Artikel "Schrifteregese" nachzulesen. III. Reise nach Balastina, Thätigkeit baselbst, Tob, Grab und Trauer. In den spätern Jahren seines verdienstvollen, thätigen Lebens erariff auch ihn, wie früher den Dichter und Religionsphilosophen Jehuba halen (f. b. A.), Die Sehnfucht nach gerufalem. 3m Jahre 1267 wanderte er aus. Der Grund bierzu foll, abgesehen von ber innern Sehnsucht, Berufalem mit eigenen Augen zu feben und auf der heiligen Stätte zu beten, eine Folge feiner in Barcelona gehaltenen, fieg= gefrönten Disputation gewesen fein. Der Rönig wollte, bag biefelbe geheim gehalten werbe, aber Nachmani veröffentlichte bie gehaltene Disputation und verfandte fie an bie jubischen Gemeinden Spaniens. Diefe That jog ihm die Landesverweifung ju. Im Jahre 1267 wanderte er aus. 3wei Briefe von ihm, bie er nach feiner Antunft an feinen Sohn Nachman geschrieben, haben fich erhalten. Diefelben enthalten eine Schilderung bes öben und verwüfteten Zuftandes Serufalems und Palaftinas überhaupt. Bugleich giebt er einen tieferschütternden Gindrud, ben Land und Stadt auf ihn gemacht "Es fegne bich der Herr, mein Sohn Nachman!" beginnt der eine Brief, "In haben. Serufalem, der heiligen Stadt, fchreibe ich biefen Brief, Dant und Preis bem herrn meines Seils! 3ch war fo glüdlich, bier ben 9. Ellel gefund anzulangen, wo ich bis ben Tag nach bem Verföhnungsfefte verbleib. 3ch gebe von ba nach gebron, ber Grabftatte unferer Bater, dafelbft au beten und mir ein Grab au bestellen. Groß ift die Debe und Berlaffenheit, je heiliger bie Stätten, befto größer bie Berwüftung. Aber trop ber Berwüftung ift es noch immer ein gesegnetes Land. Jerufalem hat 2000 Einwohner, 300 Chriften und 2 Juben, 2 Brüder, die Färber find. Sie halten bas Gebet am Sabbat im Saufe ab. Auf meine Mahnung fuchten fie ein öbes haus auf, bas auf Marmorfäulen gebaut war, und richteten basselbe jur Synagoge ein. Aus Sichem ließ man bie Befeses: rollen holen. Denn ftets tommen Mehrere nach Jerufalem aus Damastus, Aleppou. a. D., um bas geiligtum zu feben und um basfelbe zu trauern".1) In Serufalem arbeitete er noch, wie bereits vorstehend angegeben, an der Bollendung feines Bentateuchs. Benige Jahre barauf, im Jahre 1270, ftarb er. Sein Grab wird in Raifa, men, gezeigt. Andere glauben, er fei in der Rähe Jerufalems beerdigt. Die Rachricht von feinem Tode erregte in Spanien und Frantreich tiefe Trauer.

<sup>1</sup>) Die Ueberjezung bes Briefes ift nach M. Sachs, Die religiöje Boefie ber Juden, 5. 325, Berlin 1845. Sebräifch find biejelben abgebruckt in Landshut, Amude Haaboda voce, Euch am Ende feines Bentateuchkommentars ift der Brief von ihm abgebruckt.

## Porwork.

Nach mühevoller Beseitigung ber verschiedenen Hinderniffe in ber Fortsezung meiner Arbeiten zur Vollendung dieser Real-Encyclopädie bin ich endlich an die Herausgabe des Schlußheftes angelangt. Das= felbe bringt die Fortsetzung der in Supplement V. gegebenen Biographien der ausgezeichneten jüdischen Gelehrten in Suropa, Alien und Afrika des Mittelalters bis zum Anbruch der Neuzeit. Von diesen sich hier anschließenden wissenschaftlichen Artikeln find besonders bervorzuheben: 1. die ber von der neuhebräischen Poesie, wo die poetischen Arbeiten ber jüdischen Dichter in deutscher Uebersetzung wiedergegeben werden; 2. der Artikel "Philosophie und Judentum", der von dem Einzug der Philosophie ins Judentum spricht und die gegen sie sich erhobenen Rämpfe schildert, und 3. ber Artikel "Religionsphilosophie", in welchem die verschiedenen Systeme ber judischen Religionsphilosophen einzeln ihre Darstellung finden. Es gehören hierher die philosophischen Arbeiten der Juden in Alexandrien als: 1. das Buch des Aristeas; 2. des Philosophen Alexander Ariftobul und 3. des Philosophen Philo, des Alexandriners. Aus späterer Zeit: a. die von Saadja Gaon; b. Bachja ben Joseph Ibn Pałuba; c. Gabirol, Salomo ben Jehuba; d. Abraham 3bn Esra; o. Joseph ben Zaddik; f. Abraham ben David Halevi, 3bn Daud; g. Maimonides, Moses; h. Levi ben Gerson; i. Chasdai Chresfas; k. Albo Joseph. So möge denn auch dieses Heft seine freundliche Lefer und Beurteiler finden.

### Der Uerfaffer.

Strelit in Medlb.

# Anhalis=Mevzeichnis.

|                             | Seite.  |                         | Seite.        |
|-----------------------------|---------|-------------------------|---------------|
| <b>N</b> iffi ben Noach     | 1       | 7. Gabirol Salomo L     | 61—66         |
| Niffim ben Jakob Ibn        |         | ben Juda 🥇 .            | 01-00         |
| Sojahia                     | 12      | 8. Jehuba Halevi        | <b>66</b> —72 |
| Riffim ben Ruben            | 2       | 9. Abraham 3bn Esra.    | 72-78         |
| Philosophie und Jubentum    | 3-20    | 10. Joseph 36n Zaddit . | 7881          |
| Poesie, Poetit              | 20-40   | 11. Abraham ben David   |               |
| Dichter:                    |         | Halevi, 3bn Daud .      | 81-86         |
| 1. Chasdai Ibn Schaprut     | 22 - 23 | 12. Maimonibes, Moses   |               |
| 2. Samuel Ibn Nagdila .     | 23-28   | ben Maimon              | 86—98         |
| 8. Moses ben Esra           | 28 - 30 | 13. Levi ben Gerson     |               |
| 4. Abraham Ibn Esra .       | 30-33   | Gerfonides              | 98-102        |
| 5. Jehuba Halevi            | 33—39   | 14. Chasdai Chrestas .  | 102-106       |
| 6. Salomo Jehuda Loeb       |         | 15. Joseph Albo         | 106-111       |
| Rappaport                   | 89-40   | Saadja Gaon             | 111-119       |
| <b>M</b> ajáji              | 40-42   | Sahal ben Mazliach      | 119           |
| Religionsphilosophie, Reli= |         | Salman ben Jerucham .   | 119—120       |
| gionsphilosophen            | 42—111  | Salomo ben Abereth      | 120           |
| 1. Aristeas                 | 43-44   | Samuel ben Joseph 3bn   |               |
| 2. Alexander Aristobul .    | 44-45   | Nagdila                 | 123           |
| 3. Buch ber Beisheit Sa=    |         | Samuel Hanagib          | 123-125       |
| lomos                       | 45-46   | Samuel ben Chofni       | 125           |
| 4. Philo ber Alexandriner   | 46      | Samuel ben Meir         | 126-128       |
| 5. Saadia Baan              | 46-56   | Scherira Gaon           | 128           |
| 6. Bachja ben Joseph )      | 56-61   | Schrifterflärung        | 128           |
| Jbn Patuba 🥇 .              | 0001    | Sittenlehre             | 128           |

## N.

Dissi ben Moach, אחא ניסי בן נוח, aud Mda Riffi ben Road, אחא ניסי בן נוח, Raräer aus Bozra, der in der letten Hälfte des neunten Jahrhunderts lebte. An feiner Selbstbiographie berichtet er von sich, daß er viele Länder bereist und mehrere Sprachen erlernt hat. In den jüdischen Wissensfächern erfreute er sich des Unterrichts von vielen angesehenen Lehrern. Seine geschichtlich interessanten Angaben find ferner, daß er in Jerufalem unter den Karäern viele Spaltungen gefunden; er felbst war der Gründer einer neuen Sette, die mit ihren Lehren und Gesethen weit über Anan hinausging, was ihm viele Feinde zuzog. Ru seiner Rechtfertigung verfaßte er darauf eine Schrift in hebräischer Sprache, betitelt: "Bitan Hamaskilim", "Palast der Verständigen", auch "Peles Biur Hamizwoth", "Wage zur Erklärung der Gebote". Er ermahnte in derselben, Mischna (f. d. A.) und Talmub (f. d. A.) zu studieren, wahrscheinlich, um den Standpunkt des Karäismus gegenüber dem Rabbinismus beffer kennen zu lernen, und ihn zu würdigen zu verstehen. Außerdem mahnte er, daß man sich in die Schrift vertiefe, dabei auch Kenntnis von der Massora (s. d.) zu Rate ziehe. Man findet in diefer Schrift eine ausführliche Auslegung des mofaischen Gesets, weshalb sie ein Grundbuch des Raräismus, ein Buch der Gebote (Sepher hamiz= woth) bildete. Auch viele Widerlegungen des Rabbinismus finden wir da, sie bildet das erste karäische Buch mit polemischer Tendenz. Es werden daselbst sämtliche Gesetse unter die zehn Gebote auf Sinai rubriziert. Von dieser Schrift, die verloren ging, existiert nur noch die Einleitung.1) Dieselbe hat zur Ueber= schrift: "Erklärung ber zehn Gebote"2). Von Bedeutung war seine Wiedereinführung der levitischen Reinheitsgesche, die bei den Rabbaniten infolge des Aufhörens des Opferkultus außer Kraft getreten waren; er näherte sich damit den Samaritanern, die auch noch diese Gesete beobachteten. Der Synagoge schrieb er die Heiligkeit des Tempels zu, daher durfte bei ihnen der innere Raum nicht von den Unreinen betreten werden. Die Karäer mieden deshalb auch den Umgang mit den Rabbaniten, die nicht die levitischen Reinheitsgesete beobachteten. Wir erwähnen noch feine ftarke Polemik gegen die Stellen der spätern mystischen Agada (f. d. A.), die von Gott und den Engeln in finnlicher Weise sprechen und Gott selbst menschliche Gestalt und menschliche Eigenschaften beilegen. Mehreres siehe "Karäer".

**Nissim ben Jakod Jon Schahia**, גיסים בן יעקב. Borzüglicher Gelehrter. Beitgenoffe und Amtsbruder bes Chananel ben Chuschiel (1005—1055), bie

<sup>1)</sup> Mogebrudt in Pinsker, Likute Kadmanoth S. 2-3; daf. J. I. S. 37-41. 7) Daf. II. S. 5.

kollegialisch das Rabbineramt verwalteten und gemeinschaftlich der Talmudschule zu Kairvan vorstanden. Von diesen war ersterer so arm, daß er von Samuel, bem Minister zu Granada in Spanien, unterstützt werden mußte. Bu Lehrern hatte er feinen gelehrten Bater und den eingewanderten Gelehrten Chuschiel, Hauptvorsteher der Talmudschule zu Kairvan. Litterarisch bekannt machte sich Nissim durch seine Abfassung einer Schrift in arabischer Sprache, in der er bunkle Stellen des babylonischen Talmuds burch Barallelstellen aus dem jerusalemischen Talmud oder aus dem Talmud Babli erläuterte und eraänste. Diefe Schrift führt den Titel: "Maphteach", Schlüssel.<sup>1</sup>) Auch halachische Ent-scheidungen für das Ritual und das Civilrecht stellte er in einer andern Schrift zusammen, betitelt: "Megillat Setharim". Eine britte Schrift von ihm ift ein Commentar zum Pentateuch,2) ebenfalls in arabischer Sprache, in welchem er nach saadjanischem Muster (f. Saadja) der vernunftgemäßen Auffassung folgte. Niffim hinterließ keinen Sohn, aber besto mehr fammelten fich zu ihm Junger aus verschiedenen Gegenden, auch aus Spanien, die später zu ben talmudischen Größen gezählt wurden. Mehreres siehe "Chananel ben Chuschiel". Zur Litte-ratur nennen wir hier S. L. Rappaport, Biographie des R. Nissim in Biccure Haitim 1832 und Landshut, Amude Haaboda voce R. Niffim.

Dissim den Ruden, גיסים בן ראובן, aus Gerona (Gerundi) (1340-1380), Arzt und bedeutende rabbinische Autorität in Barzelona, die noch zu den ersten und ältesten gezählt wurde. Durch seine Schriften erreichte er eine verdiente Berühmtheit, die oft aufgesucht wurde, so daß Barzelona, wie unter Salomo ben Idereth (f. b. A.), Sit und Mittelpunkt der judischen Biffenschaft wurde. Dan rühmte von ihm feine Verstandesklarheit in der Auffassung und Darstellung der vermideltsten talmudischen Distuffionen, wobei es ihm nicht an Tiefe und Scharf= finn fehlte. Er verfaßte Rommentare zu mehreren Talmudtraktaten und zu Alfasi (f. d. A.), die wegen ihrer lichtvollen Erklärungen berühmt, gerne ftudiert und benutzt wurden. Auch feine Vorträge, Deraschoth, die er veröffentlichte und unter dem Titel "Zwölf Vorträge des R. Niffim" bekannt find, erfreuten sich eines großen Leserkreises und werden heute noch gern gelesen.<sup>3</sup>) Der berühmte Gelehrte Ifaat ben Schescheth (f. b. A.) fagt von ihm: "Bollten wir feinen Ruhm verfünden, mir vermögen es nicht, benn unter allen Weisen Israels giebt es nicht feinesgleichen".4) Es find 14 Traktate im Alfasi, die er kommentierte.5) Von seinen Rommentaren zu den Talmudtraktaten sind mehrere gedruckt, aber noch manche blieben als Manuftript in den Bibliotheken.6) Seine Responsen find fehr zahlreich, da er von den Gemeinden des In= und Auslandes fort= während mit Anfragen über Kultus= und Rechtsachen überhäuft wurde. 23on biesen jedoch hat sich kaum der zehnte Teil erhalten; gedruckt sind nur wenig, In den veröffentlichten zwölf Vorträgen bringt er auch die philosophischen etwa 77. Forschungen von Moses Maimonides, Abraham 3bn Esra u. a. m. Er ift ein entschiedener Gegner der Mystik und scheut sich nicht seinen Tadel gegen Rach=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In neuefter Beit wurbe fie von Golbenthal, Wien 1847, herausgegeben. <sup>3</sup>) Bon bem fich nur geringe Refte erhalten haben. <sup>3</sup>) Dielelben wurben in Brag und Lemberg mchrete mal gebrudt. <sup>4</sup>) Reiponfen von R Ifaat b. Scheichth § 877. אלו באנו לכתוב כל שבתו אלו באנו לכתוב כל שבתו (\* אין אנו מספיקים כי בכל חכמי ישראל אין ערוך איליו Taanith, Rosch haschana, Beza, Succa, Megilla, Kethuboth, Gittin, Kidduschin, Schebuoth, Aboda Sara und Cholin. <sup>6</sup>) Gebrudt wurben in Bardidau und früher im Dybrenfurt: zu Sabbath, Rosch haschana, Gittin, Nedarim, Sanhedrin Cholin, Nidda, Baba mezia. Im Manulfript find noch: zu Pesachim, Beza, Megilla, Taanith, Moed Katon und Baba bathra.

manides auszufprechen, daß er sich von der Rabbala zu weit hinreißen ließ.<sup>1</sup>) Benn er in den Borträgen über die Schöpfung philosophische Erklärungen giebt, so bemerkt er ausdrücklich daß dieselben keinen Anteil an den mystischen Angaben der Rabbala über die Schöpfung haben.<sup>2</sup>)

## P.

Philosophie und Judentum. I. Reine absoluten Gegenfähe, Berein= barkeit derfelben, jüdisch=alexandrinische Philosophie, ihr erstes Produkt, Philo der Philosoph deren Repräsentant, seine Abirrungen und Folgen, Gegenstimmen, Reaktion und Verurteilungen. Vernunft= ertenntnis und Glaube, Selbstdenken und das geoffenbarte Wort, Forschung und Religion bilden im Judentum teine Gegenfähe, die fich ausschließen und befämpfen, sie find vereinbar, sollen sich gegenseitig erhellen und aufklären. Den Glauben im Sinne von wahr halten, deffen Wahrheit durch nichts bezeugt zu werden braucht, kennt die jüdische Religion nicht; ihr Glaube an Gott und Offenbarung mit ihren Lehren und Gesetsen ift nicht der sogenannte blinde Glaube ober gar der vernunftmidrige, der der Vernunft zu schweigen gebietet und fie in Feffeln bannt, sondern der, welcher die Zeugen feiner Wahrhaftigkeit mit sich führt, auf die er sich beruft und durch die er erkannt sein will. Es find dies die Vernunft= ertenntniffe, die Verstandesschlüffe, auch die geschichtlichen Thatsachen und die fümlichen Wahrnehmungen. Es mahnt das Bibelwort: "Dir ist es gezeigt zu ertennen, daß der Ewige Gott ift im gimmel oben, auf ber Erbe unten, sonft Keiner, "3) ferner: "Nur deffen rühme fich, der sich rühmen will, betrachten und mich erkennen";4) "Ihr feid meine Beugen, erkennet, glaubet und wiffet, daß ich es bin, vor mir war kein Gott und nach mir wird keiner sein".5) In voller Juversicht ruft ber Prophet: "Und die Erde wird voll der Erkenntnis Sottes sein, wie Wasser bas Meer bedeckt."6) So bringen die biblischen Bücher der dritten Abteilung, der Rethubim, abgerundete religions=philosophische Abhand= lungen; es philosophiert das Buch Siob über den Vergeltungsglauben, die Leiden der Gerechten in ihrem Einklange mit ber göttlichen Gerechtigkeit; das Buch Roheleth über die Bestimmung des Menschen, das höchste Sut, die menschliche Unsterblichkeit u. a. m. Auch die Pfalmen haben zusammenhängende, ausführ= liche vernunftgemäße Betrachtungen über verschiedene Themen aus der Glaubens= und Sittenlehre. So spricht Pf. 78 über die Vergeltung; Pf. 139 über die Almissenheit und Allgegenwart Gottes; Pf. 73 und 93 von des Frevlers Wohl= ergehen und der göttlichen Gerechtigkeit; Pf. 90 von ber Ewigkeit Gottes; Pf. 147, 148 und 103 von der Weltschöpfung, der Offenbarung Gottes in der Natur und der göttlichen Fürsorge u. a. m. Es ist hier nicht der Ort, diese Philosopheme darzustellen, da wir dies in den betreffenden Artikeln der Abteilung I dieses Werkes gethan haben. Das Eindringen der griechischen Philosophie in das Judentum während des zweiten jüdischen Staatslebens in Palästina, das Bekannt= und Vertrautwerden der jüdischen Gelehrten mit den Philosophemen der griechischen Weisen war ihnen daher nicht etwas Frembartiges und wenig Zusagendes, sondern galt bald als das, was sich mit dem Geiste und den Lehren des biblischen Schrifttums vereinigen ließe. Enthält ja die religiöse Idee des

Ŝ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rach einem Reipons von Sjaat ben Scheichet Rr. 167. כי הרבה יותר מדאי תקע אניני קבלה אמין בעניני קבלה לי Seremia 9. 23. <sup>1</sup>) Sejata 48. 11. <sup>1</sup>) Dajelbit.

Judentums mit ihren Lehren von Gott, Welt, Menschenbestimmung, Bolks- und Staatswohl wunderbare Berührungspunkte mit den Angaben ber griechischen Bhilosophie barüber. Es ermachte baher bei ben gebildeten Juden Alerandriens und Palästinas der Bunsch, die Lehren und Gesete ihres heiligen Schrifttums in Einklang mit den Lebren und Anschauungen der griechischen Weisen zu bringen und im Gewande ber griechischen Philosophie erscheinen zu lassen. So entstanden bie Schriften der judisch=alerandrinischen Philosophie, die in der Geschichte der jüdischen Religionsphilosophie einen wichtigen Platz einnehmen. Es gehören hierher die griechische Bibelübersezung, Septuaginta, das Buch der Weisheit Salómos, die Schriften des Aristeas, nämlich der Brief und sein philosophischer Bibeltommentar, von bem fich nur Bruchstude erhalten haben, ferner ber Bibelkommentar des Philosophen Aristobul, von dem ebenfalls nur Bruchstücke noch existieren; ferner die wertvollen Schriften des Philosophen Philo.<sup>1</sup>) Wir haben von dem Inhalt diefer Schriften in den betreffenden Artikeln einzeln gesprocen und möchten basselbe hier nicht wiederholen. Ausführliches enthalten die Artikel "Religionsphilosophie" in Abt. II und "Ethik, philosophische" in Supplement I diefer R.=E., wo die religions=philosophischen Leistungen Philos dargestellt werden. Die Bereinbarung der Philosophie mit den Lehren und Geseten des Judentums feierte da ihre erste Verwirklichung. Aber diese Arbeit war keine leichte. Jur Verkündigung der Lehren und Gesete des biblischen Schrifttums nach den Anschauungen ber Griechen genügte nicht mehr bas einfache Bibelwort; fie mußte in der griechischen Sprech= und Denkweise vorgenommen werden. Es war die Versezung der reinen Bibellehre mit nichtjüdischen 3deen die Folge davon. bringen die Schriften der Juden in Alexandrien die Philosopheme der griechischen Weisen, die gegen die Bibellehren verstoßen. Es spricht das Buch der Beisheit Salomos in Rap. 17 von der Schöpfung der Welt aus formlosem Urstoff; Rap. 2. 15 vom menschlichen Leib, daß er Sit der Sünde, ein Kerker für die Seele fei; Rap. 7. 25. 26 wird die Beisheit als ein hauch der Gottestraft, ein Ausfluß des Allmächtigen dargestellt, die Alles schafft, Alles regiert und leitet, eine Beisitzerin auf Gottesthron ist; Kap. 8. 20 hat die Lehre von der Präexisten; der Seele.<sup>2</sup>) Es sind dies Ideen und Lehren der platonischen Philosophie, die fich mit den Angaben des biblischen Schrifttums darüber nicht vereinigen laffen. Ebenso waren es die allegorischen, symbolischen Deutungen der Gesete in den Schriften bes Urifteas und Uriftobul, welche eine Vernachlässigung ber Gefegesvollziehung (f. d. A.) zur Folge hatten. Es genüge, meinten Biele, die 3der bes Gesetzes nach feiner allegorischen Deutung in sich aufzunehmen und bedarf nicht die leibliche Bollziehung desselben. Philo (f. b. A.) tritt zwar polemisch gegen folches Verfahren auf und bringt auf bie Aufrechthaltung ber Gesets= vollziehung3), aber nichts besto weniger fanden auch in seine Schriften die Philosopheme Platos und anderer griechischen Beisen Aufnahme, die gegen die Bibellehren verstießen. Es wird in denselben die Weisheit zum Logos, der Gott gleich gehalten wird.4) Er foll ber Leiter ber Batriarchen, ber Führer Monis und des israelitischen Volkes gewesen sein.5) Philos andere Abweichungen von ber Bibellehre find feine Annahmen von Mittelmefen zwischen Gott und Welt; ferner feine Angabe, daß die Gottähnlichkeit des Menschen sich auf den Logos



Bir bitten über biefelben die betreffenden Artikel in Abt. II diefer R.=G. nachzuleien.
 Siehe "Seele". ) Siehe barüber die Artikel "Philo" und "Religionsphilosophie" in Abt. II diefer R.=G.
 Die Stellen barüber hat Siegfrieds Schrift "Philo ber Alexandriner" S. 222.
 Bergl. barüber Grossmann De Logo S. 64.

beziehe;1) Gott wird ferner, wie bei Plato, nur als Weltbildner, aber nicht als Beltschöpfer, wie in der Bibel, bezeichnet.2) Gott habe nach ihm die Welt aus einem vorgefundenen Urstoff gebildet. Ferner führten auch seine allegorisch= symbolische Gesetzesbeutungen zur Gesetzevernachlässigung. Auch feine Symboli= sterung der geschichtlichen Personen in den biblischen Berichten war für den Blauben an ihre wirkliche Existenz schädlich. Diefer Vorgang hat bei den judischen Gelehrten in Palästina eine starke Reaktion gegen alles Philosophieren Es mahnte der Synhedrialpräsident Abtaljon (63—35): "Ihr hervorgerufen. Beifen, seid vorsichtig mit euren Worten, vielleicht verschuldet ihr Exil, ihr werdet nach einem Orte von bojen Baffern (grrlehren) verbannt,3) es trinken die Schüler nach euch mit Durft eure Lehren und sie kommen um (sie verfallen den Jrrlehren), es wird durch fie der Name Gottes entweiht. "4) Andere Gegen= rufe aus dieser Zeit hat das äthiopische Lenochbuch. Wir lesen daselbst: "Wehe euch, die ihr Lügen redet und Frevelworte niederschreibt; sie verzeichnen ihre Lügen, damit man sie höre und nicht vergesse".5) An mehreren Stellen wird über das griechische Gift geklagt, das in die Schriften gedrungen.") Es wurden bie Schriften ber alexandrinischen Schule als libri externi, Deria als außerhalb des Judentums stehende Schriften bezeichnet, die aus dem Judentum gemiefen wurden.7) Gegen bie Weife ber alerandrinischen=jubischen Gelehrten Gründe ber Gesetse aufzusuchen und anzugeben sprach der Synhedrialpräsident R. Jochanan b. Sakai; er rief bei ihrer Frage über den Grund des Gesets der Reinigung durch die Asche von der verbrannten roten Ruh seinen Schülern zu: "Biffet, nicht das Waffer reinigt, auch nicht ber Tote verunreinigt, aber ein göttliches Gesetz befiehlt es, über beffen Grund wir nicht nachzuforschen haben. "8) Eine andere Maßregel war gegen bie Verneinung der philonischen Auffassung ber Gesete, welche die Liebe Sottes zu ihrem Grunde haben follen, nämlich ber Gesete in 3. Mos. 23. 27, das Neugeborene des Biehes nicht vor acht Tagen ju schlachten; 3. M. 22. 28 nicht das Junge mit seinem Erzeuger an einem Lage zu töten; 5. M. 22. 5 nicht die Bogelmutter mit ihren Rüchlein mitzunehmen. Bir lesen darüber in Mischna: Wer da spricht: "Gott, über ein Vogelnest erbarmft bu bich und nur wegen bes Guten fei bein name gebacht," bem heiße man [dweigen.9) Hierzu bemerkt ein Lehrer des 3. Jahrh. R. Sebib: "Weil dadurch Bottes Eigenschaften nur Liebe und Barmherzigkeit werden, zu benen boch auch die strenge Gerechtigkeit gehört. "10) Wundern wir uns baher nicht, wenn im Laufe der Jahrhunderte fast das ganze Schrifttum der alexandrinischen Juden aus der Mitte der Judenheit geschwunden war und sich nur noch in den gelehrten Rreisen der Bekenner bes Christentums erhalten hat. Die Rirchenväter fanden in ihnen die Baufteine zur Aufführung des geistigen Baues der christlichen Kirche, sie haben sie daher durch Abschriften und Zitate vom Untergange gerettet. Von den Juden, wenn wir von den wenigen Bitaten in dem talmudischen Schrifttum absehen, war viel später der gelehrte Afaria de Rossi, 1514-1578 (f. d. A.), der Erste, der die Schriften Philos in den Bibliotheken auffuchte und von ihnen mehreres hebraisch übersette und sie so feinen Glaubensgenoffen wieder zuführte.

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe barüber Abt I, Artikel "Gottähnlichkeit". <sup>9</sup>) Siehe barüber ben Artikel "Religionsphilojophie" in Abt. II S. 990, Anmerkung 21 und 22. <sup>3</sup>) Der Sprecher ift Abtaljon (j b. A), ber nach Alexandrien sich flüchten mußte. <sup>9</sup>) Moth I, 10 11. <sup>9</sup>) Henochsuch, Kap. 94 5; 98, 15; 99. 14; 104 10. <sup>9</sup>) Das Rap. 98 15. <sup>9</sup>) Bergl. barüber ben Artikel "Apokryphen" in Abt II biefer R.=E. S. 68, Anmerkung 4 und S 69 das, Anmerkung 1. <sup>9</sup>) Siehe ben Artikel "Jochanan ben Salai in diefer R.=E. <sup>9</sup>) Berachoth S. 88. Mehreres siehe ben Artikel "Barmherzigleit Gottes", "Griechentum" und Religionsphilojophie".
 <sup>10</sup>) Megilla S. 25. Mehreres siehe Berachoth S. 84 und ben Artikel "Gründe bes Gejetes".

So war die Philosophie aus der Mitte der Judenheit völlig geschwunden. Яdd ber bedeutende Gelehrte Hai Gaon in Bumbadita (969—1038), wenn er auch dem Studium der Bhilosophie nicht fern blieb und ihr Schrifttum in arabischer Darstellung kennen lernte, fürchtete ihren schädlichen Ginfluß, er warnte vor ihr und fagte, fie verwirre und ichmäche ben Glauben.1) "Der einzige Beg", ichreibt er an Samuel Hanagib (f. b. A.), "ber zur Gottesfurcht und zu einem frommen Lebenswandel führe, ift die Beschäftigung mit der Mischna und dem Talmud, aber jene Beisheit (die Bhilosophie) verwirrt und lenkt von der Bollziehung Will dir jemand einreden, die philosophischen Studien führen ber Gebote ab. zur wahren Gotteserkenntnis und Gottesverehrung, traue ihm nicht! Das habe sich in Bagdad gezeigt, die Philosophie habe ihre Jünger zu Zweislern gemacht."?) Dafür empfahl er das Studium der Naturwissenschaft, der Heiltunde u. a. m.<sup>3</sup>) Ein Biedererwachen bes philosophischen Geiftes unter ben Juden geschah trop alledem im 10. Jahrhundert wieber. Das Verdienst bavon fällt bem Schuloberhaupt in Sura, bem hochgelehrten Saadja Gaon (geb. 892, gest. 942, s. d. Der bamals erregten philosophischen Strömung bei ben arabischen A.), zu. Gelehrten, die durch das Studium der arabisch übersetten philosophischen Schriften ber alten Beifen Griechenlands eintrat, vermochten fich auch die in ihrer Mitte wohnenden gebildeten Juden nicht zu erwehren. Es entwickelte fich eine arabisch= griechische Philosophie, die bei den Bekennern des judischen Glaubens das Berlangen wedte, das Studium derselben auch bei ihnen Eingang zu verschaffen. Der Mann, der hierzu berufen schien, war, wie schon erwähnt, kein anderer als Saadja Baon (f. b. A.). Er gehörte zu ben Ersten, bie bas Judentum wiffenschaftlich ju behandeln ftrebten, um eine Biffenschaft des Judentums zu begründen; zu den Ersten, bie ihre Schriften arabisch abfaßten; ju ben Ersten, welche bie Beltanschamung in Bibel und Talmud in philosophischer Dent- und Anschauungsweise wiedergaben und dadurch die Grundlage einer Religionsphilosophie (f. d. A.) bes Judentums schufen. II. Wiedereinzug der Philosophie, Modus ihrer Bieberaufnahme. Von den Klagen des hai Gaon (f. d. A.) über den verderblichen Ginfluß der Philosophie auf das religiofe Leben und feine Abmah= nung vom Studium desselben, sprachen wir ichon oben. Früher vor ihm war es bas talmudische Schrifttum, das Gegenstimmen ber ersten judischen Gelehrten bringt, die sich damals gegen den Einzug der alexandrinischen Philosophie unter bie Juben erhoben. Man nannte ihre Bucher "Externe Schriften", Derig D, bie aus dem Judentum gewiesenen Schriften, deren Studium nach dem Ausfpruche des Gesetzeslehrers R. Akiba die Bekenner des judischen Glaubens um bie fünftige Seligkeit bringt. Wie konnte ba später von ber Wieberaufnahme philosophischer Studien bei ben judischen Gelehrten die Rebe sein? Saadja Gaon hat die Löfung dieses Rätsels gegeben. Er stellte einen Modus auf, wie Philosophie mit der Religion des Judentums zu vereinbaren sei. Gegenüber ben Schwachsinnigen, so nannte er die Gegner jeder philosophischen Forschung, erklärte er "die philosophische Beleuchtung des Judentums sei zur Beseftigung bes Glaubens nicht nur gestattet, fondern auch eine Pflicht".4) Ginen Widerspruch zwischen den Religionswahrheiten ber Schrift und den 3been ber reinen Vernunfterkenntnis kann es nicht geben. 280 fich bennoch derfelbe zeigen follte, ift er nur scheinbar, der fich bei tieferm nachdenken bald beseitigen laffe. 3m Rot-



Bergleiche Geiger, Jübische Zeitichrift 1862 S. 208 ff. ") Beraleiche Weiss, Tradition V S 180–181, Anmerkung 9. ") So in seinem Lehrgebickt כווסר העכל Bergleiche die Borrede Saadjas zu seinem Buche "Emunoth Wedscoth", worauf er ben Spruch von Jjob 34. 4 und aus Jejaia 9. 23 bezieht.

falle greife man zu einer Umdeutung ober bildlichen Auffassung der betreffenden Schriftstelle".1) Im allgemeinen stellte er folgende Erkenntnisquellen auf, bie unabweisbar beachtet werden follen : 1. die finnliche Wahrnehmung; 2. die Vernunfterkenntnis; 3. die logische Nötigung und 4. der Inhalt der heiligen Schrift mit den Angaben der mahrhaften Tradition.2) Bei dem Widerspruch mit einem berfelben foll eine Umbeutung der betreffenden Schriftstelle vorgenom= Doch soll man sich vor einem vorschnellen Urteil bei der men werden. Vernunfterkenntnis in acht nehmen. Ferner warnte er vor dem Gebrauch der allegorischen Auslegung bei ben Geseten und Geschichtserzählungen in ber Schrift, da diese leicht eine Nichtbeachtung ober gar eine Aufhebung ber Gesetzvoll= ziehung,3) auch eine Vernichtung des Glaubens an die wirkliche Eriftenz geschicht= licher Personen in den Schrifterzählungen zur Folge haben könnte. Die ver= menschlichenden Ausbrücke und Bezeichnungen von Gott in der Schrift follen durch Substituierung paffenderer Angaben oder durch Erklärung, die jede Ber= menschlichung Gottes fern halten, aufgehoben werden. Saadja greift bei bem in der Schrift angegebenen Wundern, um sie vernunftgemäß barzustellen, zu Umdeutungen, die mehr der Vernunft entsprechen. So sagt er in Bezug auf 1. Mos. 3. 1 die Reden der Schlange und auf 4. Mos. 22. 28 das Sprechen ber Efelin, daß es ein Engel gemefen, ber gesprochen habe.4) Saadja hat ferner jum Nachweis der Einheit des vernunftgemäßen Denkens mit den Lehren der Schrift die Aufstellung eines philosophischen Gedankens stets mit einer Schrift= stelle belegt. So hat er der Philosophie wieder eine Heimstätte im Judentume gegründet, deren Studium darauf die bedeutendsten Gelehrten seiner Zeit und in den Jahrhunderten nach ihm sich zuwendeten. Saadja verstand in seinem Buche "Emunoth Wedeoth" ein philosophisches Lehrgebäude von ber Religion des Judentums aufzuführen, das den Gedankeninhalt desselben in philosophischer Auffaffung darftellte und in Ginklang mit der Zeitphilosophie brachte, ohne deffen Criginalität und Selbständigkeit Abbruch zu thun.<sup>5</sup>) So hörte der Kampf gegen die Bhilosophie innerhalb des Judentums auf. Zwei Jahrhunderte, von Saadja dis zum Tode Moses Maimonides (s. d. A.) (892 bis 1204) galten in den Schriften und in den Studien der judischen Gelehrten Spaniens und der Provence Philo= sophie und Judentum als die zwei vereinten Geistesmächte, die sich gegenscitig erklärten und ergänzten. Erst nach dem Tode Moses Maimanides, der sich freier in seiner philosophischen Auffassung und Darstellung der Lehren und Gesetze des Judentums bewegte und über die von Saadja aufgestellten Grundbedingungen der Vereinbarkeit der Philosophie mit dem Judentum hinausging,6) erhoben sich unter mehreren judischen Gelehrten Spaniens und Nordfrankreichs bald wieder Begenstimmen gegen das Studium der Philosophie und der religionsphilosophischen Schriften Moses Maimonides. Ein mehrjähriger Rampf zwischen den Anhängern und Segnern ber maimonischen Lehren und Schriften entwickelte sich, der ver= hängnisvoll endete. Wir gehen jest zur Geschichte desselben über. III. Freiere Gestaltung ber philosophischen Auffassung und Darstellung bes Judentums burch Moses Maimoni, Rampf gegen dieselbe, Gegen= tämpfe und endlicher Sieg. Wir unterscheiden in der Geschichte dieses Rampfes vier Perioden, zu deren Schilderung wir jest übergehen. Beriode I. Dieselbe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daselbst § 11. Hierzu in Emunoth Wedeoth II. 4; IX. 183. <sup>9</sup>) In Bezug auf bie erste nennt er Psalm 115. 5—7; bie zweite Spr. Sal. 8. 7; bie britte Sjob IV 4 und 24 25. <sup>9</sup>) Siehe "Bollziehung des Gesetses" und Allegorische Auslegung". <sup>9</sup>) Bergl. darüber den Bentateuchtommentar von Ibn Esra zu 1. Mos 3 1. <sup>5</sup>) Siehe mehr darüber in dem Artifel "Religionsphilosophie" in diesem Supplement. <sup>6</sup>) Daselbst.

begann im 12. Jahrhundert noch während der Lebenszeit Maimonis. Die Männer, die hier als Rämpfer auftraten, waren: 1. Abraham ben David in Posquiers (1125—1198);1) 2. Meir ben Todros Halevi Abulasia, Rabbiner in Tolebo (1180—1245) und 3. der Arzt Juda Alfachar, ebenfalls in Toledo (im 12. Jahrh.), hervorragende Gelehrte von philosophischer Bildung und judisch= theologischem Biffen, die fich einer weiten Berehrung unter ben Juden erfreuten. Ihre Angriffe erstredten fich erft auf mehrere Baragraphen bes in feinem bebr. abgefaßten Gesegestoder, betitelt "Jad Chasata", Starte Sand, auch "Mischna Thora", Biederholung des Gefeges, speziell auf ben philosophisch gehaltenen erften Teil desselben, "Sepher Hamadda", das Buch der Erkenntnis. Sein philosophisches Wert "More Nebuchim", Führer der Verirrten, das ursprünglich in arabischer Sprache abgefaßt war, aber später von Samuel 3bn Libbon hebräifc übersetzt murde, mar zur Zeit nicht fehr verbreitet, wohl auch noch nicht in ihren händen, es hätte ihnen einen größern Stoff zur Polemit liefern können. Abraham ben David, der erste oben, schrieb kritische Bemerkungen zu Maimonis Gesets= koder. Wir nennen von benfelben: a) feine Bemerkung zu § 1 und 2, Absch. 8 von Halachoth Theschuba. Daselbst lehrte Maimoni über die Fortbauer des Menschen nach bem Tode, die Unsterblichkeit, im Jenseits: "In der kunftigen Welt giebt es weder Körper, noch Leibliches, die Scelen der Gerechten find da körperlos gleich den Engeln" u. s. u. Abraham b. D. bemerkt dagegen: "Die Worte dieses Mannes scheinen sich dem zu nähern, der da sagt: "Es giebt keine Auferstehung für die Körper, sondern nur für die Seelen". So mahr ich lebe, das ist nicht die Meinung unserer Weisen, die deutlich lehren: "Die Gerechten werden in ihren Gewändern auferstehen;"2) b) eine zweite Bemerkung von ihm ist die in § 7, Abschn. 3 daselbst, wo Maimoni auch diejenigen zu den Rezern, Minin, zählt, welche sich Gott in körperlicher Gestalt denken, wogegen Abraham ben David schreibt: "Weshalb nennt er einen solchen Glaubensgenoffen Reger, Min, gab es boch Größere und Beffere, die solcher Darstellung Gottes anhingen, da auch biblische Verse Gott so bezeichnen! Ebenso stellt auch die Agada im Talmub Bezeichnungen von Gott auf, welche Grund folcher Berirrungen find." Eine dritte Bemerkung von ihm ift zu § 8 daselbst, wo Maimoni ausdrudlich ehrt: "Das Jenseits unter bem Namen "Rünftige Welt", olam haba, ift nicht Die Welt, die erst kommen wird, sondern die schon da ist, bestimmt für das Fortleben der Seelen der Frommen nach ihrem Tode." Dagegen schreibt wieder biefer Kritiker: "Das klingt ber Annahme ähnlich, daß die Welt nicht untergehen, sondern ewig dauern werde, es ist dies eine Leugnung der judischen Lehre, baß bie Welt vergehen und Gott eine andere schaffen werbe." Der zweite Begner Maimonis, Meir Tobros halevi, polemisierte in einem Schreiben an die Gelehrten Lünels gegen die Angaben Maimonis von der "fünftigen Welt", olam haba, und von bem Dogma ber Auferstehung, mas jedoch bafelbft keine Beachtung fand. Die dortigen Gelehrten, David Rimchi (f. b. A.) und Aron ben Deschullam, wiesen ihn ab; sie rechtfertigten die angegebenen, angegriffenen Stellen im Buche "Hamadda" und schrieben ihm, wie er als Unreifer es wage, gegen Maimoni, ben größten ber Zeit, aufzutreten. Ein Dichter biefer Zeit, fcrieb barüber:

"Jhr fragt, warum er "Leuchte", Meir, heißt, Da er bas Licht gering boch schätze!



<sup>)</sup> Siehe ben Artikel "Abraham ben Davlo" in Supplement V. ) Maimoni nimmt eine Auferstiehung ober Wieberbelebung ber Toten für bas Meisiasreich an, von der bas Fortleben bes Menschen nach dem Tode im Jenseits, olam haba, ein anderes unterschieden wird, als nur für die Seele. Bergl. barüber Maimonis Abhandlung über Diesen

Nennt man ja Dämmerung auch Zwielicht: Die Sprache liebt die Gegensätze. <sup>(1)</sup>

Bon dem Dritten, bem Arzt Juda Alfachar, fprechen wir in der britten Beriode. Maimoni hat von diesen Angriffen nichts erfahren, er hätte gewiß zu denselben nicht geschwiegen! So verlief der Rampf in dieser Epoche im ganzen ohne weitere fcwere Folgen, es wurden diese Ubweichungen Maimonis noch als teine Reperei ausgeschrien, die Hochachtung vor seiner Gelehrsamkeit ließ berartige Verdammung noch nicht zu, aber anders gestaltete es sich in der zweiten Periode vom Jahre 1233 bis 1234. Es waren die Jahre nach Maimonis Lob, wo der Rampf gegen seine Schriften heftiger wurde und bedeutendere Dimensionen annahm. Sein philosophisches Wert, bas von Samuel ben Juda Ibn Tibbon aus bem Arabischem hebräisch übersett wurde, fand bei den jüdischen Gelehrten eine ungeahnte schnelle und weite Verbreitung. Strenggläubige und Männer freierer Richtung, alle lasen und studierten dasselbe, aber verschieden war das Urteil über seinen Inhalt. Erstere hielten die Lehren und Angaben desselben als gegen bie bisherigen Schriftdeutungen, Lehren und Anschauungen im Judentume, welche aus der wörtlichen Auffaffung und Deutung ber Aussprüche ber biblischen Schriften und ber Agaba (s. d.) im talmudischen Schrifttume hervorgingen. Dagcgen waren die Andern für die Lehren und Deutungen Maimonis im "More Nebuchim" und im "Madda" so sehr eingenommen, daß sie biese Schriften als einen wahren Lichtquell für die Religion des Judentums betrachteten. Die Gegner in biefer zweiten Rampfesepoche waren: 1. der gelehrte Rabbiner Salomo in Montpellier, ein Mann, der der buchstäblichen Auffassung der Aussprüche ber Bibel und ber talmudischen Agada ergeben war; 2. Jona ben Abraham, Rabbiner in Girondi; 3. David ben Saul, ein Jünger des genannten Rabbiners Salomo in Montpellier; 4. der schon oben genannte Juda Alfachar, Arzt in Toledo; 5. Meir Abulafia Halevi und 6. Meschullam ben Salomo En Bidas Defiera. Moses Maimonides hat gleich Philo in Aleran= drien (f. d. A.), die Bereinbarkeit ber Philosophie mit den Lehren und Gesetzen. des Judentums in seinen Schriften nachgewiesen und bie Vernunfterkenntnis mit ihren Schluffen zur Beleuchtung und Aufflärung der verschiedenen Themen des religiofen judischen Schrifttums aufgestellt, wobei er jedoch nicht immer bie Grenzen, innerhalb derselben dies möglich gewesen, beachtete, was zu Mißdeutun= gen und spätern Bermicklungen führte und einen mehrjährigen, verhängnisvollen Rampf zwischen ben Maimonisten, den Anhängern seiner Lehren, und den Gegnern derfelben, den Antimaimonisten, heraufbeschwor. Die Neußerungen und Lehren Maimonis, die von den Gegnern beanstandet und als von der Auffassung in Bibel und Talmud abweichend bezeichnet wurden, waren unter andern: 1. daß er bei ber Annahme der biblischen Lehre von der Schöpfung aus Nichts aus= drücklich bemerkte, seine Ueberzeugung davon beruhe hauptsächlich auf der Unzu= länglichkeit der philosophischen Gegenbeweise, aber wenn die Philosophie einen überwiegenden Grund dagegen aufstellen könnte, würde auch er sich der philo= sophischen Angabe darüber zuwenden. Damit machte er die Philosophie zur Herrin über die Bibellehre, der sie sich zu unterordnen habe;2) 2. suchte er die in der Bibel erzählten Wunder natürlich zu erklären; das Wunder, lehrte er, sei keine Störung der Naturgesetze. Es war dies ein Verstoß gegen seine eigene Lehre von der Vorweltlichkeit Gottes und deffen Allmacht, auch die von ihm geschaffenen Raturgesetze ändern zu können; 3. erklärte er die Prophetie nicht im Sinne eines Verkehrs mit Gott, sondern hielt dieselbe als seelische Vorgänge,

1) Der Brief ist in dem Buche liqua S. 66-70 abgebrudt. 3) Siehe weiter.

Wirkungen einer erregten Bhantasie, auch als Traumerscheinungen, und erklärte bie bagegen scheinenden biblischen Angaben als menschliche Redeweise, Anthropo= phormismen; 4. kennt er die Unsterblichkeit oder bas Fortleben des Menschen nach dem Tobe nur für die Seele im Jenseits gegen die talmudische Angabe berselben, daß sie in der Welt der Zukunft, olam haba, nach der Auferstehung, für beide, für den Körper und die Seele in ihrer Wiedervereinigung sei; 5. verfeste er die Auferstehung der Toten in die Melfiaszeit, wo die Auferstandenen nach einer gemiffen Zeit wieder fterben werben;1) 6. lehrte er, daß die Seelen nach ihrem Scheiden aus dem Körper in den Urgeist wieder einkehren, sie geben bafelbft auf und verschminden, also nichts von golle und gollenstrafen für bie Scele des Sünders und von einem Varadiese für die Frommen; 7. bezeichnet er die Engel als Sphärengeister, die dem menschlichen Auge unsichtbar find, was gegen die biblischen und talmudischen Angaben von Engeln und ihrer Thätigkeit unter ben Menschen verstößt.2) Am meisten murben feine Angaben von ben Bründen des Gesetzes angegriffen; man berief fich auf bie Aussprüche ber meisten Gesetzeslehrer, Tanaim und Amoraim, die jeder Angabe von Gründen des Gesetses (f. Gründe des Gesets) abgeneigt waren.3) Sehr anstößig erschien ihnen, was er im Buche "More" über das Opfer sagt; auch daß er den Dämonenglauben völlig in Abrede stellt u. a. m. Auch seine Behandlung der Agada (f. d. A.) mißfiel, deren Aussprüche von ihm bald völlig verworfen, bald umgedeutet werden. Diese ihre Angriffe gegen den Inhalt der Maimonis= Schriften murden in mehreren polemischen Gedichten zusammengestellt und verbreitet. Wir bringen von denfelben die bekanntesten und verbreitesten in deutscher Uebertragung:

> I. Beh' über die Frechen, Die wagen zu fprechen, Die heilige Schrift sei Traumgesicht nur.

Es fei nicht gewefen, Wie wir darin lefen, Da fei man Geheimnissen auf der Spur.

Und gar bei dem Wunder Macht's der Reher noch bunter, Er glaubt nur, was die Erfahrung ihn lehrt.

Charifi, der ift auch Mit Schuld an dem Mißbrauch, Der werde zum Schimpf und wie Rot weggekehrt.

Wo Jener verlett Hat er's überfett Mit feinem grübelnden, feichten Berftand.

Er will es nicht glauben, Auch den Glauben uns rauben, Daß einst die Sonne dem Gorion stand.<sup>4</sup>)

Siehe weiter barüber. <sup>3</sup>) Maimonibes suchte allerdings diese Bibelstellen zu erklären.
 Siehe ben Artikel "Gründe des Gesetses". <sup>4</sup>) Vergl. Gemara Taanith S. 19b, auch S. 20 a, wo es heißt, daß die Sonne nach ihrem Untergange bem Gorion wieber aufstrahlte.

### Philosophie und Judentum.

Drum weise ihn weg, Will er führen ben Weg.

Dämonische Besen Sind dennoch gewesen, Joseph und Temalion den Alten bekannt.')

Drum weise ihn weg, Bill er führen den Weg Und halte dich fern vom logischen Schluß.

Was den Worten der Frommen Jm Madda entnommen, Das magft du ergreifen, das bietet Genuß.

Was mehr ift von Uebeln, Zumal das Grübeln, Ob Gott ift ein Körper, ob geiftig, ob Bild.

Mir g'nügt, daß er ift, Daß er lenft und mißt. Verborgen sein Sit, doch mein Schöpfer, mein Schild.<sup>2</sup>)

II. 3ch brüte und sinne Weiß noch immer nicht, was ich beginne. O "Führer", bu willft Bunderthat entfernen, Bie willft bu alle Beiffagungen denn beuten? Du lösteft einen Ring aus meiner Rette, Die Rette riß, die Berlen sich zerstreuten. Bie er von Bileams Eselin, die Rede, Die Engel Abraham erschienen, abschätt Daß diese Engel zu Staubgebornen Gefellt, wer will's zu leugnen sich erfühnen? Des Tempels Räucherwert follt' üble Dünfte Zerstreuen? Wie kläglich! Sag' hast bu's verkündet? Warum verboten Rleiderstoffe Mischung, Der Schwager=Che=Erlaubnis uns er gründet -Der Opfer Sühnekraft bleibt bir verborgen, Bas du darin ergrübelt, ungenügend; Des heiligen Gebot ift's ihre Beihe So, weiser Mann, haft Biele du verführt Der sonft du so Vortreffliches geschrieben Daß Tote durch Propheten=Wort belelebet Berspotten fie, nur Scheintob beucht's ihnen.3)

Von ben oben angegebenen Gegnern Maimonis waren es die brei ersten, die sich zur Verhängung eines Bannes über Maimonis Schriften: "Hamadda" und "More Nebuchim" vereinigten; es sollten sämtliche Abschriften von demselben verbrannt werden. Der Bann wurde wirklich ausgesprochen. Zur Bekräftigung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergl. Erubin S. 43a u. Meilach S. 17b. Hierzu ben Artikel "Dämonen" in Abt. I biefer R.-E. ) Geiger, Jübische Dichtungen, Leipzig 1856. Daj. S 25 ber hebr. Lett: יהגו טויטותי. 3) Daj. und hebr. Lett S. 25—26. יהגו טויטותי.

desselben wurden auch die Rabbiner von Nordfrankreich, an die sich Salomo gewandt hatte, aufgefordert, dem Banne durch ihre Unterschriften beizutreten. Mehrere von ihnen kamen ber Aufforderung nach und unterschrieben den Bann= Aber bald traten diesem Treiben die begeisterten Anhänger Mai= aussvruch. monis in Spanien und der Provence entgegen und entwickelten eine bewunderns= würdige Thätiakeit. Samuel ben Abraham Saporta wendete sich in einem Schreiben bireft an die französischen Rabbiner, die dem Bann beigetreten waren, und machte ihnen barüber heftige Vorwürfe. Sie hätten boch zuvor den Inhalt biefer Schriften Maimonis tennen lernen und jedes bagegen Borgebrachte einzeln prüfen follen! "Aber ihr scheint von dem Inhalt derselben gar teine Renninis zu haben, da eure Studien ausschließlich der Halacha (f. d. A.) zugewandt find. Bie konntet ihr eure Stimmen über Fragen abgeben, die euch völlig fremd find? Ihr hanget der buchstäblichen Auffassung der Angaben in der Bibel und der Agada im Talmud an, denket euch die Gottheit in menschlicher Gestalt. Nun waget ihr uns für Reger und Gottesleugner zu halten! Bir halten, ebenjo wie ihr, an der Thora und an der Tradition fest. Nein, unter uns giebt es keine Reper, keine Junger des Unglaubens. Bie durftet ihr von bem großen Maimoni mit folcher Verachtung sprechen, dem feit R. Afchi (f. b. A.) Riemand gleich, ber an der Thora seine Freude hatte und viele Glaubensschwankende zur Religion zurudbrachte." Diefe Borte verfehlten nicht ihren Gindrud. Die französischen Rabbiner sagten sich in völliger Gesinnungsänderung von Salomos Anhang und seinem Banne gegen die Schriften Maimonis los und teilten solches ben Gemeinden in der Provence mit. 1) Dieser Rücktritt der französischen Rabbiner blieb nicht ohne aute Folgen für die andern Gemeinden. Aragoniens hauptgemeinde mit ihrem Führer Bachiel (CAR) 3bn Alkonstantini erklärten sich für Maimoni und verhängten über Salomo mit seinen zwei Genossen Jona aus Gerona und David den Bann, so fie nicht ihr Vergehen gegen Maimonis Schriften bereuen und ihren Bann als nichtig erklären werden. An die andern Gemeinden Aragonicus wurde ein Schreiben von Bachiel und deffen Bruder Salomo, denen sich noch zehn angesehene Männer anschlossen, im August (Ab) 1232 gerichtet mit dem Ersuchen, fich mit ihnen zu verbinden und die aus der Gemeinschaft auszuschließen, bie es wagten, gegen Maimoni aufzutreten, ber uns aus bem Meer ber Unwiffen= heit, des Frrtums und der Thorheit gezogen. Die Gründe, die sie ihnen vorbrachten, waren, daß auch die Weisen in Israel einschärften, sich Gottes Einheit philosophisch zu vergegenwärtigen; ferner sollen wir um profane Wissenschaften aneignen, um ben Gegnern unserer Religion antworten zu können. Mußten doch bie Mitglieder des Synhedrions (f. b. A.) vertraut mit vielen Biffensfächern fein; es fei daher Bflicht, allgemeine fremde Wiffensfächer zu erlernen. Nun treten obige brei Männer auf und verbieten bas Lefen von Maimonis philo= sophischen Schriften und das Erlernen anderer Wiffenschaften. Die Wirkung dieses Schreibens war eine großartige. Vier Gemeinden Aragoniens Huesca, Mouzou, Calatajud und Lerida vereiniaten sich mit der Gemeinde Saragosa, Salomo mit seinen zwei Genossen ebenfalls in den Bann zu legen; sie erklärten jedoch dabei, daß fie dies infolge ber Aufforderung Bachiels und feines Bruders Nun wartete man noch auf die Entscheidung der Gemeinde Salomo thun. Der Führer derfelben war ber befannte Arzt Juda Alfachar und der Toledos. Rabbiner Meir Abulafia halevi daselbst. Ersterer verhielt fich noch schweigend,



<sup>1)</sup> Der Brief wurde in neuester Zeit abgebruckt in Kerem Chemed 5. Hierzu siehe Luzzato baselbst S. 16.

aber Letterer fandte gegen die Maimonisten ein Schreiben, in welchem er bie Antimaimonisten in Gerona, besonders den Rabbiner Jona beruhigte, daß er und feine Freunde den Gefetesverächtern der Provence tein Gehör geben mögen. Es gebe wohl in Toledo Biele, welche ben maimonischen philosophischen Schriften ergeben find. Sollten sie sich gegen Salomo in Montpellier aussprechen, werde er sich von ihnen losfagen und teine Gemeinsamkeit mit ihnen mehr haben. Salomos Auftreten fei ein verdienftvolles Bert, daß er gegen die ben Bann verhängte, die zu Maimoni gehörten, die Religion in die philosophische Sottes= erkenntnis setten und die Gesetsvollziehung gering achteten. Wenn auch Mai= moni selbst religiös war, so sind doch die, die sich um ihn scharen, Gesets= Die Verderblichkeiten der Lehren im More habe er längst erkannt; sie verächter. befestigen zwar den Grund der Religion, aber sie erschüttern die Zweige; sie bessern des Baues Risse aus, aber reißen die Umzäunung nieder. In ihrem Munde haben sie Gottes Verherrlichung, aber Tod und Sift auf ihrer Bunge! In bie Mitte biefer Rämpfenden versuchte der gelehrte Rachmanibes, Mofes ben Rachman aus Gerona (f. Nachmanides) vermittelnd einzugreifen. Von ihm besiten wir zwei Sendschreiben, ein fleineres und ein größeres. Ersteres richtete er an die Gemeinden Aragoniens und Rastiliens, die er vor voreiligem Urteil gegen bas Auftreten Salomos mit seinem Bann gegen die maimonischen Schriften Madda und More warnt und sie zum Anhören der Gründe der Antimaimonisten aufforbert, zumal denselben sich viele der Rabbiner Nordfrankreichs angeschloffen Das größere Sendschreiben war an die Rabbiner Nordfrankreichs, die haben. fich erft dem Banne des Salomo und feiner Genoffen angeschloffen, aber später biefen ihren Anschluß widerriefen und fich von der Thätigkeit Salomos lossagten. "Bir halten", fagt Nachmanides unter andern, "den Talmud hoch, aber nichts desto weniger verehren wir Maimonis! Er hat in seinen Schriften ben um sich greifenden Unglauben im Judentume bekämpft, somit sollten feine Verdienfte anerkannt werden. Wollet nur bedenken, daß felbst der strenge Kritiker Mai= monis Jad Chasaka, Abraham ben David aus Posquiers, es nicht gewagt hat, über feine Schriften ben Bann zu verhängen. Benn ihr es nötig fandet, gegen manche glaubensschwache Gemeinde energisch aufzutreten, aber weshalb gegen die Gemeinde in Navarra. Erhebt ihr gegen das Buch "More Nebuchim" Tadel, weshalb schleudert ihr einen Bann gegen das Buch "Madda", das thatsächlich voll reiner Gottessurcht ist? Nun, seid ihr dem Bann beigetreten, da bereuet ihr es bald barauf? In solchen Sachen sollte man nicht heute diesem, morgen jenem Beifall zollen! Mein Vorschlag wäre, den Bann gegen bas Buch "Madda" aufzuheben, aber ben gegen das Studium des "More Rebuchim" und gegen die Verächter der Agada und gegen die Schmäher der talnudischen Auslegung zu verschärfen. Aber folcher Bann mußte auch von den Rabbinern der Provence unterschrieben und felbst von dem Sohne Maimonis, Abraham, bekräftigt werden". Doch Nachmani täuschte sich; feine Vorschläge murden weder von den Anti= maimonisten noch von den Maimonisten angenommen, sie enthielten nichts als halbheiten, denen keine Partei beizuspringen dachte. Auf die französischen Rabbiner waren seine Worte von dem Einfluß, daß sie sich in ihrem Gesinnungs= wechsel gegen Salomo ben Abraham noch verstärkt fühlten. Entschiedener war das Auftreten des dritten Maimonisten, des gelehrten, schon im Greifenalter stehenden David Rimchi aus Narbonne, der sich trotz seines hohen Alters im Jahre 1232 zur Reife nach Toledo begab, um die Gemeinden Spaniens zu einem gemeinfamen Handeln gegen die Gegner der philosophischen Richtung zu ver= binden. Doch erreichte er kaum Avila; er erkrankte daselbst. Auf seinem

Rrankenbette richtete er ein Schreiben') an ben Hauptvertreter ber Gemeinbe Toledos, den Arzt Jehuda 3bn Alfachar, worin er ihn ersuchte, die Gemeinde zu gemeinschaftlichen Schritten mit ben andern Maimonisten gegen die Antimaimonisten, an deren Spitze sich der Rabbiner in Montpellier, Salomo ben Abraham gestellt, zu bewegen. David Kimchi hatte sich verrechnet. Jehuda Alfachar gehörte ganz dem Anhange der Antimaimonisten an. Er erkannte die Schwächen der maimonistischen philosophischen Auffassung des Judentums in den genannten zwei Schriften und war ebenfalls von dem Wahn befangen, man könne durch ben Bann biefe ganze Art von Philosophemen aus dem Judentume verdrängen. Sein Antwortschreiben an David Kimchi war daber in wegwerfendem Tone abgefaßt, worüber die Maimonisten nicht wenig erstaunt waren. In dem= felben preift er die Antimaimonisten für ihr Borgehen, bagegen ermahnt er Rimchi von feiner Vornahme abzuftehen und lieber ben ausgebrochenen Zwiespalt aus= zugleichen. Den Brief eröffnet er mit bem beleidigenden Ausruf: יגער ה׳ בך השמו "Bie wagft bu's wegen des "More" Streit "Der herr währe es bir, Satan!" änzufachen, wo bas Stillstehen der Sonne im Thale Ajalon, das Reden der Efelin u. a. m. als bildliche Erscheinungen gehalten werben, wo bie in ber Dischna bezeichneten zehn Gegenstände, die mit der Schöpfung mitgeschaffen wurden, beanstandet werden, wo Maimonides ausbrudlich fagt, er wurde, wenn er treffende Beweise für bie Emigkeit der 2Belt gefunden hätte, fich für dieje Unnahme erklärt und bie bagegen sprechenden biblischen Aussprüche anders ausgelegt haben". So suchte er zwei unverträgliche Elemente, Philosophie und Offenbarung, zu vereinigen, eine Folge bavon war, daß die Keter überall gegen die Angaben der Schrift Einwendungen erheben können, als z. B. gegen die Berichte vom Bunder, die Wiederbelebung der Toten u. a. m. Er wolle den Maimonisten zurufen: "Wehe, die sich nach Aegypten um Hilfe wenden!" Dieses Schreiben gelangte nicht in die gande Rimchis, aber gemiffe Stellen aus dem= felben kamen ihm wahrscheinlich zu Ohren. Er machte sich baher an die Abfassung eines zweiten Briefes. Derfelbe bildet gemiffermaßen eine Schutichtift für fich und die andern Maimonisten gegen die erhobenen Beschuldigungen seitens ber Mit dem freundlichen biblischen Spruch: "Juda, du bift es, dem deine Gegner. Brüder Huldigung barbringen!" יהודה אתה יודוך אתה של begrüßt er ihn und eröffnet die Zurückweisung ber gegen ihn und seine Freunde ausgesprochenen Beschuldigungen. Er befinde fich mit ihnen auf bem Boden ber Rechtgläubigkeit und bes gesetlichen Lebenswandels; vertiefe sich liebevoll in talmudische Studien gleich jedem Rabbiner in Spanien und Frankreich. Wir find die treuen Jünger ber Geonim Scherira und hai, des Alfasi u. a. m. Auch die französischen Rabbiner haben ihm wegen ihrer Verbächtigungen Abbitte gethan. Unwahr fei ber Ausspruch: "Die Eiferer in Montpellier haben sich gegen die Feinde des Besetes erhoben; die Ungläubigen find sie, da sie Gott vermenschlichen, ihn auf einen Raum beschränken, ihm eine Körpergestalt beimeffen u. a. m. Ihre Gegner find die wahrhaft frommen Israeliten. Ich bin alt und schwach, gehöre nicht ju ben Streitfuchtigen. Sollten eure Rabbiner und beren Junger fich mir friedlich nähern, bin ich gern bereit, ihnen die Pforten des Hauses zu öffnen, daß der Streit aufhöre und unsere eine Thora nicht zweien gleiche. Hiermit schließt er sein zweites Schreiben. Es folgen noch zwei Briefe, die jedoch zu keinem Ausgleich führten. Der Bann der Antimaimonisten rief ben Gegenbann ber Maimoniften hervor; bie Rämpfenden ftanden fich gegenüber, von teiner Seite

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Briefe David Kimchis erschienen zuerst in Konstantinopel 1522 in den Streitschriften für und gegen Maimoni.

ertönte ein Friedensruf. Da ermannte sich das haupt der Antimaimonisten, der Rabbiner Salomo in Montpellier, er griff zu einem für das ganze Judentum verhängnisvollen Mittel. Nachdem sich von ihm die französischen Rabbiner los= gefagt und ihre Unterschrift widerrufen hatten, fühlte fich Salomo vereinsamt und nahm zu chriftlichen Helfershelfern feine Zuflucht. Die Dominikanermönche, die von Papft Gregor IX. 1233 ben Auftrag erhielten, die Ketzer ber chriftlichen Rirche, die Albigenser in Frankreich, auszurotten. Diese suchte er mit feinem Jünger Jona auf und fagte zu ihnen: "Ihr verbrennt eure Reter, verfolget auch die unfrigen. In der Provence find die meisten Juden durch die Schriften Maimonis zum Irrglauben verführt. Verbrennt öffentlich diese keherischen Schriften, so werden die Juden durch ein folches Schreckmittel von ferneren Studien diefer maimonischen Schriften abgehalten werben." Man las ben Regerrichtern verfängliche Stellen aus biefen Schriften vor, worauf der Rardinallegat bereitwillig auf die Denunziation ein= ging. Es wurden die Schriften Maimonis öffentlich verbrannt. Man suchte dieselben in Montpellier in den jüdischen Häusern auf und verbrannte sie. In Paris wurde ein Scheiterhaufen für die Schriften Maimonis auf Veranlaffung des oben genannten Jona von Gerundi, Schülers des Salomo in Montpellier, an= gezündet. Eine Altarkerze der hauptkirche wurde hierzu verwendet.<sup>1</sup>) Auch Denunziationen über gewiffe jüdische Persönlichkeiten, die sich in großer Lebens= gefahr befanden, folgten balb nach. Schredliches Entfegen bemächtigte fich barauf ber Juben dies= und jenseits der Pyrenäen. Gegen Salomo in Montpellier und Jona Gerundi wurde ein allgemeiner Schmäh= und Bannruf laut. An die Semeinden Kastiliens und Aragoniens erließ der hochgeachtete Abraham b. Chisdai, Verfaffer mehrerer Schriften, ein Rundschreiben voll gerechter Aechtung gegen Salomo und die Antimaimonisten. Tiefbeschämt schwiegen nun die Anhänger Salomos, auch Meir Abulafia und Nachmani. Der greise David Rimchi schrieb nun an Juda Alfachar, ob er jett noch den Berräter Salomo in Schutzu nehmen gedenke. Ein Maimonist dichtete darüber:

"Sie haben die köstlichen Bücher verbrannt Doch haben den Geist sie damit nicht gebannt.

Ein reinigend Feuer find ihre Lehren.

Wie sollte die Flamme das Feuer verzehren!

Sie wurden wie Thisbi im feurigen Bagen

Wie Engel in Flammen empor nur getragen."2)

Aber wunderbar und rätselhaft erfolgte bald, noch im Jahre 1234, die gerechte Strafe gegen die Verläumder. Der Prozeg wurde nochmals untersucht und bie Anklage wurde als verläumderisch und unwahr gefunden. Behn Verläumder wurden darauf schrecklich bestraft; man schnitt jedem die Bunge aus.") Unbekannt ift, was aus Salomo in Montpellier, dem Urheber all des Unglückes, Sein Jünger Jona Gerundi entkam gludlich der Strafe; er wurde geworden. von tiefer Reue ergriffen und that öffentlich Buße. In Barzelona, wo er Aufnahme fand und Vorträge hielt, wiederholte er unzähligemal, er habe Maimoni Unrecht gethan. Seine Vornahme war, das Grab Maimonis zu besuchen, wo er sieben Tage lang seine Vergebung zu erflehen sich vornahm. So verhängnis= voll endete bie zweite Beriode diefes Rampfes. Bir fommen nun zur Perio be III. Bu derselben gehören die Berichte von dem Versuche mehrerer französischer Rabbiner, Antimaimonisten, den Kampf gegen Maimoni und deffen Schriften im Drient wieder zu entzünden. Der Tofaphist Simfon aus Sens, ein Gesinnungs=

<sup>1</sup>) Hillel von Verona a a O. <sup>9</sup>) Graet, Blumenlese S. 148. Dibre Chachamim p. 80. Graetz, Geich. B VII. S. 69. <sup>3</sup>) Abraham Maimoni in Milchamoth p 12.

genoffe bes Meir Abulafia in Tolebo (f. b. A.) und ein unversöhnlicher Gegner Maimonis und beffen philosophischen Schriften, wanderte von Frankreich nach Paläftina, um bort ben Rest feines Lebens zu beschließen. Auf feiner Durchreife weigerte er sich, Abraham Maimoni in Aegypten einen Besuch abzustatten, er war ja der Sohn Moses Maimonis, des hauptes, ber Philosophie und Auftlärung im Judentume heimisch machte. Der Durchreisende verfaßte eine eigene talmudische Schrift gegen Maimonis Jad Chasaka, die jedoch ohne jeden Erfolg blieb. Zu diesem gesellte sich bald ein zweiter Gegner, Namens Daniel ben Saadja, ein Jünger des Samuel ben Ali, des alten Gegners Maimonis, der fich in Damastus niedergelaffen hatte. Er verfaßte ebenfalls eine Schrift voll Ausstellungen über Maimonis Jab Chasata und sandte diese Schrift an Abraham Maimoni zur Darauf erlaubte er fich Angriffe auf die Rechtaläubigkeit Mofes Brüfuna. Maimonis auszusprechen und zu verbreiten. Er gab vor, daß er nicht an die Existenz böser Geister glaubte, er beachtete nicht die Stellen im Talmud, die von ben Dämonen fprechen, folglich war er ein Keter. Ueber diefe Angriffe maren bie Maimonisten im Drient, unter diesen besonders Joseph 3bn Aknin, ber Jünger Maimonis, so sehr erzürnt, daß sie in Abraham, den Sohn Maimonis, brangen, über den frechen Berläumder den Bann auszusprechen. Bescheiden lehnte es biefer ab. Sie wandten sich deshalb an den Erilarchen David aus Mosul, er follte den Gegner Maimonis aus der Gemeinschaft ausschließen bis er feine Neußerung reumütig widerrufe. Daniel nahm sich dieses so fehr zu Berzen, daß er barauf ftarb.1) Es waren bies nur nachklänge bes großen Rampfes gegen Maimoni der vorigen Periode. Bon bedeutenderm Umfange und größerer Seftig= feit entwickelte sich nun der Rampf in der Veriode IV. Es galt nicht mehr für die Verbammung oder Lobeserhebung der philosophischen Schriften Maimonis einzutreten, es hatten ja die Bannstrahlen, welche die Barteien sich ein= ander zuschleuderten, jede fernere Distuffion barüber abgeschnitten, von gegenfeitiger, ruhig belehrender Ueberführung tonnte teine Rede mehr fein; es trat eine dumpfe Stille und scheinbare Ruhe in beide Lager ein, wie solche infolge ber Abspannung der Gemüter nach erfolgter größerer Aufregung und gewaltiger Rraftanstrengung einzutreten pflegt. Aber beendet war der Rampf noch lange nicht, an einer Aussöhnung der Maimonisten und Antimaimonisten war nicht ju Man mied sich gegenseitig, berührte einstweilen nicht mehr bas ver= denken. hängnisvolle Thema, das war alles, was errungen wurde. So vergingen fünf Jahrzehnte. Da wurde plößlich ein neuer zündbarer Rampfesstoff entdeckt, der bie Gemüter wieder erhitte und gegen einander reizte. Es war das Hervor= treten einer mächtigen freigeistigen Bewegung ber Maimonisten jüngerer Generation, welche bie in ben philosophischen Schriften Maimonis ausgesprochenen 3deen und Lehren weiter und freier entwickelten und überraschende fühne Resultate aufstellten. Die Religionsphilosophie kennt sie unter den Benennungen "Symboliker", Allegoristen, die öffentlich in den Synagogen Vorträge hielten, philosophische Themata besprachen, die geschichtlichen Versönlichkeiten, die Geschichtsereignisse, fowie die Gefete und Bestimmungen des Rultus als Allegorien philosophischer Ibeen und Lehren erklärten, was eine Grschlaffung der Gesetzevollziehung zur Folge hatte. Man folgerte, wenn die Gesetze nur Allegorien gewisser Ideen und Lehren vorführen und einschärfen sollen, so genüge es ja, wenn wir dieselben in uns aufnehmen; aber die Vollziehung des Gesets fei nicht unbedingt hierzu notwendig. Wir haben in den Artikeln "Allegorie" und "Symbolik" der Abt. I. II. und III. ausführlich über die Art dieser Erklärungsweise und deren

<sup>1)</sup> Siehe "Milchamoth" von Abraham Maimoni.

Geschichte gesprochen und verweisen hier, um nicht zu wiederholen, auf bieselben. Die Männer, bie barin in freigeistiger Beife hervortraten und biefe Lehren in Schriften und Predigten verbreiteten, waren: Levi ben Abraham ben Chajim in Billefranche (1258-1306), bekannt burch feine Schrift "Livjath Chen", melche religiose Fragen freifinnig behandelt; 2. Jakob ben Abba Marie b. Schimschon b. Anatoli (1200—1250), bekannt durch das Buch seiner freien religiös=philo= sophischen Vorträge "Malmeeb Hatalunidim." Den Antimaimonisten war diese Vewegung ein neuer Jündstoff zur Wiederaufnahme des Kampfes. "Sehet," riefen sie, "das sind die Früchte der maimonischen philosophischen Schule, die Birfungen des Studiums des More und des Madda, die Ernte der Bertiefung in berartige philosophischen Schriften." Man ging weiter, begnügte fich nicht mehr mit bem Berbot biefer Schriften, sonbern griff zu bem verhängnisvollen Mittel des Bannes gegen das Studium der Philosophie und anderer profanen Wiffensfächer. Die Männer, die als Gegner der Philosophie hervortraten und zu Gewaltmapregeln gegen sie drängten, waren: 1. Abba Mari b. Joseph, auch Enduran Aftrut de Lunel (im 13. Jahrh); 2. Salomo ben Abereth, Rabbiner in Barzelona (geft. 1310); Afcher ben Jechiel (1250—1327); 4. Jona aus Gerona (i. 13. Jahrh.); 5. Don Crestas Bidal (i. 13. Jahrh.); 6. Bonifez (Bonfos) Bidal (i. 13. Jahrh.); 7. Kalonymos b. Todros (i. 13. Jahrh.) u. a. m. Jhnen gegenüber standen die Berfechter ber Philosophie: 1. Jedaja Penini; 2. Jakob ben Machir Ibn Libbon; 3. der Nassi Salomo de Lünel; 4. Levi den Gerson; 5. Joseph Raspi; 6. Schemtob Falaquera (gest. 1290); 7. Isaak den Schaltiel; 9. Don Vidal Meiri, Rabbiner zu Perpignan u. m. a., zu benen besonders die schon oben genannten Allegoriker noch zu rechnen sind. Der Rampf brach wieder in Montpellier aus. Abba Mari stellte sich an bie Spipe ber Ungufriebnen und suchte Parteigänger zu gewinnen. Einen recht geharnischten Brief sanbte er an das Oberhaupt des Rabbinats in Barzelona, an Salomo ben Idereth. In seinem ersten Brief schilderte er die Justände im Judentume und sordert ihn auf, sich an die Spise der Bewegung zu stellen und energisch einzugreifen. Er schreibt unter andern: "Das Geschlecht ist hochmütig, voll Gesetzesübertreter, äußerlich halten sie am Judentume fest, auch beten und vollziehen fie die Beremonien, doch haben fie mit- bem innern Rern bes Jubentums gebrochen. Sie wenden sich anstatt bem Studium ber Thora externen Biffenschaften zu, worauf sie von der Ranzel herab uns aus diefen Schriften fremde Lehren predigen. "Da treten", fagt er im Brief 5, "Prediger auf,1) welche bie biblischen Personen zu Typen philosophischer Ideen machen. An ber Stelle bes Bebetes und ber Pfalmen werden die Lehrfäße Platos und Ariftoteles vorgetragen. "?) Diefe Schilderungen waren Ibereth binreichend bekannt. In feiner Antwort, Brief 5, fügt er diesen Angaben noch andere hinzu: "Es wagen die Prediger tontrete biblische Gestalten, als 3. B. Abraham und Sara als Begriffe für Raterie und Form, die 12 Stämme als die 12 Tiertreiszeichen aufzustellen, ferner Amalet bezeichnen sie als den bösen Trieb, Lot und seine Frau für 1005 und 827". "Doch wolle er nicht eingreifen, ba ihm die Erfolglosigkeit deffen gewiß ist; er möchte nicht gegen hartnäctige Felsen anrennen." "Der Signer, Gott, des Wein= bergs werde ichon selbst die Dornen desselben vernichten!"3) "Es locken", sagt er weiter, "die philosophischen Schriften den Lehrer berfelben durch eine geheime Anziehungstraft an sich ganz heran, sie erregen alsbann einen Sturm gegen her= gebrachte religiofe Anschauungen; ber Mensch, ein Naturkind, fuhlt sich zu Systemen von Ratürlichen hingezogen. Die Anhänger ber Philosophie tonnen fich nicht mit

Lv

Digitized by Google

2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bahrscheinlich meint er Jakob Anatoli und Levi ben Chajim von Billefranche. <sup>3</sup>) Brief 5. <sup>3</sup>) Brief 7. Reip I, 414.

Angaben von Bundern befreunden." Abba Mari bedauerte (Briefe 4, 5 und 6), baß ein Mann von folcher Autorität fich zurudziehen und fchweigen wolle, bas Uebel reiße immer mehr um fich; er rat (in Brief 6) zu einem Bann. Aber Idereth will erft geheim mirten. Go trat er in brieflichen Bertehr mit mehreren Sefinnungsgenoffen. Brief 10 ift an Don Crestas Bidal in Berpignan gerichtet, worin er ihn nach einer Schilderung ber troftlofen Buftande in ber Religion ju einer Opposition aufforderte. Zu gleicher Zeit erhält derselbe auch einen Brief von Bonisaz Vidal (Brief 11), sich der Aufforderung des Idereth anzuschließen. Don Creskas Bidal richtet nun ein Schreiben an Idereth und Bonisaz Bidal. Er äußert sich in demselben über die drei Anklagepunkte: 1. daß man bas Studium ber Thora verlaffe und sich bem Studium der Philosophie hingebe, liege in ber Beit und geschehe von den Gebildeten auch anderer Orten; 2. verteidigt er Samuel Salami, daß er Levi ben Chajim, gegen ben man fälfchlich Abfallsbeschuldigungen vorbringe, gastlich fein haus geöffnet und mit ihm freundschaftlich verkehrt. Der Aufgenommene gehore nicht ju ben Abtrünnigen; Calami habe ihn aufgenommen, um mit ihm über verschiedene religiofe Themen zu distutieren und ihm von manchem abzubringen; ba er felbst nicht bas Beug habe, ein Restaurator bes Jubentums zu werden, so bitte er den Idereth, die Sache in die Hand zu nehmen, ihm schließen sich dann gern alle Frommen in Israel an; er möge über diejenigen ben Bann verhängen, welche sich vor zurückgelegtem 30. Jahre bem Studium profaner Biffenschaften, außer "Mebizin", hingeben. Denn, fügte er hinzu, auch bie Freunde ber philosophischen Bestrebungen find unwillig, daß Junglinge, die fich noch nicht im Studium der Thora geträftigt, ben Dlund voll von philosophijchen Besprächen haben. Dieses Schreiben wurde beifällig von Idereth und Bonifag aufgenommen, worüber letterer ihm (Brief 13) auzeigt, daß 3bereth mit dem Borschlage einverstanden fei, er wolle sich noch barüber mit ben Gemeinden besprechen. Auch Idereth beantwortet ihm (Brief 14) feine Aufforderung freund= lich. Man muffe diesem Gebahren energisch entgegentreten. Offen breche ich mit ihnen, es feien nur zwei Dege, ber eine vont Festhalten am göttlichen Gefet, ber andere von ber vollständigen Negation, dem Bruche mit ihm. Eine Bermittlung gebe es nicht. Diejes Auftreten des Idereth und feiner Genoffen erregte bald andererseits den Unmillen vieler. Man betrachtete basselbe als eine Berletung der Chre und des Rufes der Gemeinden, daß Idereth in folchem harten Tone Dan tabelte ftart Ubba Mari, daß er den Rabbiner in Bargelona aburteilt. au folchem Borgeben veranlaßte. Man fand es nicht angemeffen, daß eine einzelne Semeinde kategorisch bas Wort fo erhebe; 3dereth hätte zwischen Schuldigen und Unschuldigen unterscheiden follen. nur wenige waren mit Abba Dari und Sbereth Die Verteidigung Abba Maris erfolgte (Brief 19): er habe nur einverstanden. bas Bahre mitgeteilt, wie man in Borträgen ben Glauben an Bunder erschüttere, als 3. B. ben Bericht von bent Stillfteben ber Sonne und bes Mondes in Fjalon. Der Tabel von 3dereth beziehe fich nur auf einzelne Ben 3dereth fcritt trot alledem energifc vor; er richtete ein Sendichreiben, unterschrieben von 14 andern Rabbinern, ju benen auch fein eigener Sohn gehörte, an bie Borfteher ber Gemeinde in Montpellier (Brief 20), in welchem er feine Mitthätigkeit verheißt. Er fagt: "Es kommt mir zwar nicht zu, Euch über Guer Berhalten in biefer Angelegenheit zu belehren, boch bie Umftände, wo eine Berklüftung bes Judentums broht, wo ber heranwachsenden Jugend die Religion gang abhanden tommen tann. wollen wir noch fruhzeitig zur Gegenwehr aufmuntern und Euch unfere Beihilfe anbieten. haltet ihr es zwedmäßig, ben Bann über biejenigen zu verhängen, bie fich vor bem 30. Lebensjahr, ohne fich vorher mit den Religionslehren vertraut

gemacht zu haben, mit ber Philosophie beschäftigen, so vereinigen wir uns mit Euch in diefem Beschluffe. Eine folche Berfügung murde nicht verfehlen, einen gewaltigen Sindrud zu machen und bie Thora werde in ihr altes Recht eingesett Diejes Sendschreiben wurde erst zur Einsicht Abba Mari und Todros merben." Im Falle sie es nicht richtig finden, follten sie es ihm zurücksenden. zugefandt. Man veranstaltete in der Synagoge am Sabbat 1304 eine öffentliche Bersammlung jur Berlefung diefes Briefes. Aber Jatob ben Machir, ein angesehener Maimonist, berief Freitag vorher eine Gegenversammlung und legte feierlich einen Proteft gegen das Vorhaben ein. Abba Mari ließ sich nicht einschüchtern, die Versammlung wurde tropbem abgehalten. Die Anwesenden erklärten fich mit dem Sendforeiben einverstanden. Nichtsbestoweniger verharrte Jakob ben Machir bei feinem Proteste und fügte hinzu, daß auswärtige Rabbiner keine Befugnis haben, uns in Montpellier etwas aufzunötigen. Es entstand in der Gemeinde darauf eine Spaltung, zwei Parteien standen sich gegenüber. Da kein einheitlicher Beschluß erzielt wurde, fo verlegte man bie ganze Berhandlung auf die nachsten hoben Ein Bericht barüber wurde nach Barzelona an Idereth gefandt. Satob Fefttane. ben Machir fammelte indes Unterschriften zu einem Briefe nach Barzelona an Hereth, wo ihm das Ungebührliche und Unrechtmäßige feines Verfahrens vor= Darauf beeilte sich auch Abba Mari ein Gegenschreiben an geworfen murbe. Hereth von der vollen Zufriedenheit und Rechtlichkeit seines Vorgehens abzusenden. 1) Der Brief von Abba Mari war unterschrieden von 24 Vornehmen der Gemeinde. In demfelben fagt er, wie ichon früher bie profanen Biffenschaften im Judentume heimisch waren. Salomo wird gerühmt, daß er Weisheit besaß, die Talmudlehrer beschäftigten fich viel mit Mathematik, Aftronomie u. a. m. "Mit welchem Rechte wollet ihr die Beschäftigung mit der Wissenschaft bannen? Wenn einzelne fehlen, soll die Gefamtheit daburch leiden? nicht wenig erstaunten wir, daß ihr nicht zuvor ben Stand erforscht habt; eure Magregeln gegen uns find, als wenn wir alle Reher wären. Stedet baher euer Schwert wieder in die Scheide, prüfet und strafet bann nach Maß und Sinsicht." Abba Mari fah sich darauf genötigt, feinen Bor= ichlag (Brief 25) zu verringern. Er forderte, baß zunächst in Barzelona der Bann, betreffend das Studium der Philosophie und die philosophische Eregese, jur Geltung gebracht werde, worauf man benfelben abschriftlich nach Perpignan Es werben fich bann auch bie andern Gemeinden zur Annahme entschließen. sende. Ein fernerer Brief (26) spricht über die Intriguen der Partei Jakob ben Machirs (S. 33). Unermüblich fuchte er das Bolt wieder aufzuregen; er verfaßte eine Schrift, betitelt "Hajoreach", worin er in 16 Thefen die Schädlichkeit des Studiums der Philosophie auseinander sette. Bulett änderte er seinen Vorschlag dahin, daß anstatt "30 Jahre" nur "25 Jahre" für das Alter des zur Philosophie sich wendenden in die Bannschrift aufgenommen werde. Idereth war damit ein= verstanden und der Bann wurde am Sabbat (August 1305) öffentlich in der Synagoge zu Barzelona ausgesprochen und an die Gemeinden in Montpellier und Narbonne gefandt. Es waren im ganzen brei Aktenstücke: 1. der Bann; 2. eine Mahnung barüber an die Gemeinden; 3. ein Bann extra gegen alle, welche öffentlich Retereien predigen. In Montpellier wurde bald barauf ein Gegenbann verhängt und ausgesprochen. Außerdem traten 12 Männer auf, die gegen den Bann in Barzelona Verwahrung einlegten, bem sie nicht beiftimmten. Beide Schriftstücke wurden ebenfalls an alle Gemeinden gesandt. Idereth und fein Gesünnungsgenoffe Ascher ben Sechiel (j. d. A.), die davon Runde erhielten,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In ber Brieffammlung von Abba Mari ift ber Brief 23 von Abba Mari und ber Brief 24 von ben nur Bornehment Barzelonas.

erließen auch Gegenschriften und verteidigten ihren Schritt. Rennenswert ift noch bie schöne und gründliche Denkschrift über biefe gange Angelegenheit von Jedaja Hapenini, bie er an den Rabbiner Salomo in Barzelona gefandt hatte.1) Die barauf ausgebrochene Verfolgung ber Juden in Frankreich brachte die gange Angelegenheit zum Schweigen; auch war man fich barüber nicht einig, welcher Bann von beiden Seiten rechtsträftig fei. Das Refultat Diefer ganzen Bewegung, wenn wir von folchem bier noch fprechen follen, mar ber Sieg ber Bhilojophie. Die philosophischen Studien wurden von den Juden auch ferner eifrigst betrieben; zu ihren Jüngern gehörten die bedeutendsten Gelehrten aus Spaniens vornehmen Familien. Wir nennen 1. Joseph Jehuda Ibn Aknin (1226); 2. Samuel ben zehuda Ibn Tibbon (im 13. Jahrh.); 3. Schemtob ben Joseph Falaquera (1225—1290); 4. Hillel ben Samuel (1270); 5. Gerson ben Salomo (im 13. Jahrh.); 6. Levi ben Gerson (1288—1340); 7. Isaat Albalag (1292); 8. Joseph ben Abba Mari Raspi (1280—1340); 9. David ben Jomtob Ibn Bilin, ein Portugiese (1320—1338); 10. Mose ben Josua Narboni (1300 – 1362); Aldabi, Verfasser des "Schebile Emuna" 11. Meir ben <u> Ijaat</u> (1360): 12. Samuel Corca aus Balencia (1370), Berfaffer des Michal Jophi ; 13. Abraham ben Schemtob Bibago (1446 - 71); 14. Sfaat Arama (1380-1490), Berfasser des "Akedath Jizchak"; 15. Chasdai Crescas (1340—1410); 16. Joseph Albo (gest. 1444); 17. Joseph Ibn Schemtob (1440—1455); 18. Isaat ben Juda Abarbanel (1437—1508); 19. Elia Delmedigo (in der zweiten Hälfte des 15. Jahrh.); 20. Juda Abarbanel, Leone Hebraeo (1502); 21. Jehuda Afael del Bene (1646); 21. David Nieto (1654—1728), Baruch Spinoza und Mofes Mendelssohn u. a. m. Aber auch die Rabbalisten konnten fich der Bhilosophie nicht ermähren, fie holten fich von ihr bie Baufteine zur Aufführung ihrer Syfteme. Die Rabbala ift zum Unterschied von ihrer Borgängerin, ber ältern Geheimlehre in ber Agaba bes Talmuds und ber Mibrafchim, eine mit philosophischen green verfette Geheimlehre. 3hre Gottesidee vom En sof mit den aus Gottesmejen hervorgetretenen Ausstrahlungen, ben Sephiroth, welche bie Mittelfräfte ober bie Mittelwesen zwischen der Welt und Gott sein sollen, erinnern an die Smanations-lehren der Alexandriner, des Philosophen Philo. Wir bitten darüber die ausführlichen Artikel "Rabbala", "Mystik" und "Geheimlchre" in Abteilung II, sowie "Religionsphilosophie" in Abt. II und Abt. III nachzulesen; auch wären hierzu die Schrift von Abolf Zellinek, "Die Philosophie und die Rabbala", sowie bas Buch von D. H. Joel "Die Religionsphilosophie des Sohar" (Leipzig 1849) von S. 342-349 bafelbst ju vergleichen.

Poesie, Poetik, Dichtkunst, העיר והמליצה . Wir haben in dem Artikel "Boesse", Abteilung I diefer Real-Encyclopädie, von der Boesse im diblischen und talmudischen Schrifttum gesprochen und in Abteilung III, Supplement I, Artikel "Liturgische Boesse", die religiöse Boesse der Juden in der nachtalmudischen Zeit dis zum Anbruch der Neuzeit behandelt; es bleibt uns hier noch die Darstellung der weltlichen hebräischen Poesse der jüdischen Dichter im Mittelalter und späterer Zeit. I. Ihre Wiederaufnahme. Der Mensch ist ein Kind feiner Zeit und feiner Umgebung, von denen er lernt und annimmut. Sein Denken und Empfinden, die Bildung seiner Anschauung, die Entwicklung und Festigung seiner Lebensrichtung und Lebensweise werden von ihnen beeinflußt. Wir können noch so sehr zeit und ertlustische und ertlusiv fein wollen, die Macht der Zeit und ber Umgebung ist stärker, sie reißt uns allmählich an sich und bricht die Schranken,

20

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Diese Schrift ist in den Responsen des Abereich Ro. 418 abgebruckt, die beute noch lesenswert ist, ein Muster von Klarheit und Ueberzeugungskraft.

welche trennen und scheiden. So gestaltete es sich mit ber Wiederaufnahme ber Philosophie und ber Poesie unter ben Juden in ben Ländern ber arabischen herrichaft, in Babylonien, Aegypten und Spanien. Der Eifer, mit ber die Araber nach der siegreichen Ausbreitung ihres Glaubens sich der Pflege der Biffenschaft hingaben, Philosophie und Poefie zu ihren Lieblingsstudien machten, tonnte nicht ohne Ginfluß auf bie unter ihnen lebenden Juden bleiben. Hierzu tam die glücklichere Stellung, beren sie sich mit nur geringen Unterbrechungen in Aegypten, Babylonien und Spanien unter der Herrschaft des Islams erfreuten, wo die Gebildeten und Befähigtern in ihrer Mitte zur Berwaltung von Staats= ämtern heraugezogen wurden und fo ju den höchsten Bürden emporftiegen. alles wirkte ungemein belebend auf sie; Philosophie und Poesie fanden bald auch bei ihnen neben andern Wissensfächern eine Heimstätte. Uns intereffiert hier die Bestaltung der Poesie bei den judischen Glaubensbekennern dieser Länder und zwar nur ihre weltlichen poetischen Arbeiten, die wir hier uns vorführen wollen. IL Sprache und Runstformen. Die Sprache diefer Poesien war die hebräische; fie galt ben Jsraeliten noch immer als bie heilige, in ber die Propheten geredet und in welcher die biblischen Bücher abgefaßt wurden; ihre Worte bildeten den Ausdruck ihrer tiefen Empfindung, die bei ihnen das religiöse Leben weckten. Doch bichtete man auch in arabischer Sprache, meist in den Ländern unter arabischer Herrschaft. Die hebräische Sprache feierte da ihre Berjüngung und Auferstehung. Man bemühte sich, sie bieg= und schmiegsam zu formen und jeder Redewendung anzupaffen. Es war dies meist das Werk der Jünger der jüdischen Biffenschaft, die fich unter ber liebevollen Dbhut des ebeln Fürften und Staats= mannes Chasbai Ibn Schaprut (f. d. A.) in Corbova eingefunden hatten. - 2Bir nennen von denfelben Menachem ben Sarut (f. d. A.) und Juba Chajug (f. b. A.), benen später nachfolgten die Dichter und Denker Salomo Gabirol (f. Gabirol), Juda Halevi, Abraham Ibn Esra (f. d. A.), Iona Ibn Ganach (f. d. A.), Joseph und David Rimchi (f. d. A.) Wieder sprudelte der Quell der hebräischen Sprache voll Frische und Lebendigkeit, ein neuer Lebensodem durchwehte sie und machte sie schwungvoll. Hierzu tam die Sinführung von gewissen, meist den Arabern entlehnten Kunstformen, die der Dichtung einen Schnuck verliehen. Ss waren der Reim, das Versmaß, der Strophenbau, die alphabetischen Versanfänge bei gewiffen Gedichten, das Akrostichon, der Mussavstil, der Refrain bei den Strophen, ber Rhythnius, die Alliteration, ober ber Gleichklang ber Börter, bie Affonans u. a. m. Wir haben über diefelben in den Artikeln der Abteilung I "Poefie" und in Abteilung III "Liturgifche Boefie" gefprochen und verweisen bier, um nicht zu wiederholen, auf biefelben III. Aufgabe, Stoffe, Arten und Gattungen. Die hebräifchen weltlichen Boefien, wie fie von den judifchen Dichtern im Mittelalter ihre Pflege und Entwidelung gefunden, haben zu ihrer Aufgabe nächft der Erheiterung und Belustigung auch die Belehrung und sittliche Bildung. Ihre Stoffe sind: die Welt mit ihren Schöpfungen, die Natur in dem Bechfel ihrer Gestalten, der Mensch auf seinen verschiedenen Lebensstufen, seine Entwidlung und Bildung, fein Bollen und Streben, feine Arbeiten und Mühen, fein Birten und Chaffen, feine Begegniffe und Jufälle, feine Feste und Freuden, fein Gud und Unglud, feine Leiben und Schmerzen u. a. m. Sie enthalten Betrachtungen über die Würde und Bestimmung des Menschen, Anregungen zu feiner leiblichen und geiftigen Bilbung und Entwidlung, ferner Schilderungen feiner Geschichte, von seinen Erlebniffen und Begegniffen, Reflexionen über Runft und Biffenschaft, bie Geschichte ber Bölfer, ihre Rämpfe und Siege, bie Bestimmung Israels, sein ehemaliges Staatsleben, die frühere Herrlichkeit Palästinas, Jerusalems, des Tempels auf Zion und die jesige Verödung, das Exil, Israels Leiden, die

Beschuldigungen und Berfolgungen, feine Glaubenstreue und fein Martyrertum: bie Familie, bie gludliche Säuslichkeit, die Geselligkeit, das gesellschaftliche Leben, die Liebe, die Freundschaft, die Schönheit, ber Jungling, die Jungfrau, die Ebe. bas schöne Beib, des Mannes Beruf, die Kinder, Scherz, Spiel, Heiterkeit, die Freude, die Lebensgenüffe, das Mahl, der Bein, die Sittlichkeit und Sittsamkeit, bie Tugend, das Laster, die Ghrenstellung, die Bürde, ber Reichtum, die Armut, die Wohlthätigkeit, die Förderung der Wissenschaft, die Begünstigung und Unter-flützung deren Junger, das Alter, der Greis, die Vergänglichkeit, der Tod, das Brab, die Unsterblichkeit, das Baradies, die Hölle, die Grinnerung u. a. m. Rach biefen Poefiestoffen gestalteten fich bie Urten und Gattungen ber Dichtung. Bir nennen erft bas Lied, bas am meiften ausgebildet murbe. Es giebt eine Menge von Trint- und Tijchliedern, viele Liebes- und hochzeitslieder, Freundichafts- und Loblieder, Abschiedslieder, Rlage= und Trauerlieder, Sabbat- und Festlieder u. a. m. Rächft bem Lied bichtete man Programme, Widmungen, Rätfel, aber am häufigften waren es Legenden, Barabeln, Gleichniffe, Dent- und Sinnfpruche u. a. m. Rach einer striften Klassififation find es nur zwei Arten: die Naturpoefie und die Befellschaftspoefie, bie man wieber in weltliche und religiofe scheidet. Die Sattungen berselben find: die Lyrik, das Epos, das Lehrgedicht und die Hymne. Man legte auch Sammlungen von poetischen Arbeiten an und ging zuletzt zur Dichtung eines Romans über. Bir haben in bem Teil Diefes Artikels, ber von ben Dichtern fpricht, die verschiedenen Dichtungsarten jedes Dichters, soweit ber Raum es guließ, angegeben. IV. Dichter und Dichtungen. Bu ben Dichtern, bie durch ihre poetischen Arbeiten eine Belebung des gebraismus bemirkten, gehörten unter andern bie hervorragendsten Berjönlichkeiten ber Juden Babyloniens, Spaniens, Sübfrankreichs und Italiens, von benen mehrere als Staatsmänner, Aerzie, Richter, Rabbiner fegensreich wirkten. Unter ben Juben Babyloniens maren es gegen die Mitte bes neunten Jahrhunderts ein Janai, Eleafar Ralir (f. b. A.), welche zur hebung und Vervollständigung des Sabbat= und Festgottesdienstes in der Synagoge liturgische Poesien dichteten (f. d. A.). 3m 10. Jahrhundert ragten mit poetijchen Arbeiten zwei bedeutendfte Schuloberhäupter hervor, Saadja Gaon1) und Hai (Baon2) Bon letterm hat sich noch ein hebräisches Lehrgedicht, כווסר השכל, erhalten, welches 189 Sentenzen in Doppelversen zählt und in neuester Zeit gebrudt wurde.3) Andere Gebichte von ihm erschienen in neuester Zeit in Lemberg 1896. Bedeutender waren die Leiftungen auf diesem Gebiete bei ben Dichtern ber Juden Spaniens. Bir lefen barüber bei Charifi4): "Der Gefang - vom böchften Rang - ben Perlen ju vergleichen, - und beffen Bert bie Echate Ofirs nicht erreichen, — entstand in Spharad (Spanien) — von wo aus er sich verbreitete bis an der Erbe Rand. -- Denn bie Gedichte ber Söhne Sybarads find fuß und gediegen, — als wären fie bem Feuer entstiegen. — Spharabs Dichter geben fich als Männer zu erkennen - Die Dichter anderer Länder aber muß man Beiber nennen." Ein anderer hat barüber gedichtet:

"Als der Sänger Chor hörte auf zu fingen,5)

Begann Hispaniens Lyra zu erklingen;

Als Oftens Söhne keinen Ton mehr fanden,

Da sind des Westens Dichter aufgestanden."

Bon diefen jüdischen Dichtern Spaniens nennen wir: 1. Chasdai ben Isaak, ben Esra Ibn Schaprut (915—970), Leibarzt und Staatsmann am

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. b A. <sup>9</sup>) S. b. A. <sup>9</sup>) Herausgegeben von L. Dukes, Wien 1887, in feiner Schrift "Ehrenjäulen und Denksteine", S. 96—106. <sup>4</sup>) Kaempf, B I S. 9. <sup>4</sup>) Hindentung auf die Dichter Babyloniens.

Hofe des Kalifen Abberrhaman III. und des Alhakim I. in Cordova, der durch eigene Dichtung, somie burch reiche Unterstützung an Gelehrte einen Rreis auf= ftrebender Junger ber jubischen Biffenschaft um fich fammelte und fo bas Bieberbelebungswert der hebräischen Sprache und Litteratur förderte. Wir bitten darüber, sowie über sein Leben und Wirken den Artikel "Chasdai 36n Schaprut" im Supplement V dieser Real Encyclopädie nachzulesen und fügen hier noch die Worte Charifis über ihn hingu: "In jenen Tagen erglänzte die Sonne bes Ruhmes am himmel bes Fürstentumes. — Chasdai der Fürst, Ifaats Sohn — (er weilt nun an Gottes Thron), der allen zuströmen ließ Segen und hohe Ehren. — Damals turmten sich hoch der Wiffenschaft Wellen - und Ebelfteine, auch Rriftalle, die hellen - fchleuderten fie empor aus des Meeres tiefen Bellen. - Der Fürft ließ laut verkünden: "Wer Gottes ist, tomme berein, — seine Sorge sei mein!" — Und wohin die Stimme erklang, — nach Ebom und Aradien, nach Osten und Sonnenuntergang, — da sammelten sich zu ihm alle Rünstler und Lehrer von Rang, — Herandrängten sich Sänger und Dichter, — es erscholl zu seinem Lob manch Gebicht — ftrahlend, wie der Sterne Licht. — Damals erhielt die Dichtung die erste Rahrung, - ward ber Gottheit Offenbarung, - ja damals galt ber Biffen= schaft Jünger und Renner, - benn sie hatten an Chasdai einen Schützer und Gönner." Es war, wie dies ausdrudlich die Schlußworte hier fagen: "Damals erhielt die Dichtung die erste Nahrung", der Anfang, der Boden wars, auf dem fie später wachsen und sich entwickeln sollte. So bezeichnet auch ein späterer Geschichts= ichreiber, Abraham ben David (1161), bie Dichtung zur Zeit Chasdais als Anfang, die sich barauf immer schöner und herrlicher entwickelte. Er fagt: "In den Lagen bes Fürsten Chasdais begann ein fröhliches Zwitschern, in den darauf folgenden Beiten des Fürften Samuel jubelte es von hellem Gefange." Es ift baber nichts auffälliges, wenn Charifi felbst, ber die Dichtung der Juden Spaniens fo hoch hebt, bald im scheinbaren Widerspruche damit klagt: "In jenen Tagen, die längst verstoffen — waren in Spharad Dichterlinge, wie Bachweiden aufgesproffen, beren Lieder jedoch nicht auf uns tamen, — benn fie erwarben fich teinen Ramen", so Menachem ben Sarut und Dunasch ben Labrat und viele andere, — deren Lieber blieben unbekannt.1) Von Chasbai felbit, der sich in den Mußestunden ber Dichtkunst besteißigte, hat sich kein Gedicht erhalten. Nur das Schreiben an den König der Chazaren (s. d. A.), dessen Einleitung dichterisches enthält, wo das Akrostichon in Anwendung kommt, ist noch vorhanden. Doch wird seine Autorschaft desfelben bezweifelt, die Abfaffung foll Menachem ben Sarut zufallen. 2. Samuel Jon Nagdila, ober fürzer Samuel Sa'evi oder Samuel der Fürst, שמואל הנגיר, אמואל הנגיר, אמואל הנגיר, soultandig: Samuel ben Jofeph Ibn Nagdela (1055), Staatsmann, Gelehrter und Dichter, der die Würde eines Westrs des Königs Habus in Granada bekleidete. Bir haben über fein Leben und Birken einen eigenen Artikel geschrieben und berichten hier nur über feine Beschäftigung in der Dichtfunft. Er arbeitete in bichterischer Form eine Anzahl von Sentenzen, Barabeln und Rlugheitslehren. Rach Art der Pfalmen verfaßte er Gebete, die er "Ben Thillim" nannte. Eine andere Sammlung von Sprüchen, die er anfertigte, enthielt feine Schrift "Ben Mischle" und endlich entwirft er in einer dritten Schrift "Ben Kohelet" eine Lebensphilosophie, ebenfalls in Sprüchen. Sonft versuchte er sich auch in ber Abfaffung von Spigrammen, Dank- und Lobgedichten u. a. m. Charifi fagt von ihm: "Mit Samuel bem Fürsten, ben Nagbila aus Corbova, trat bie neuhebräifche Poesie in ein Stadium höherer Entwidelung". Samuel war gesegnet an Gluds= gutern, babei aber ben Diffenichaften und ber Boefie vom gangen Bergen ergeben;

<sup>1</sup>) Rămpf I, S. 10.

er glänzte als Philosoph und Dichter, sowie als Sprachkenner. Zu Ehren des Ralifen verfaßte er ein siebenstrophiges Gedicht, worin jede Strophe eine andere Sprache vertrat.<sup>1</sup>) Auf einer andern Stelle hören wir von ihm: "Bis der großte Nagid Samuel Halevi gekommen, — dessen Gesänge den ersten und höchsten Plaz eingenommen, — weil ihr Stoff neu und gediegen war". Freilich sind viele seiner Lieder hart und nicht klar und erheischen einen Kommentar.<sup>2</sup>) Bir bringen seinen Lehrspruch, eine Zeichnung seines mutigen Vorgehens:

"Ueber ber Zeiten Krümmung Ewigem Leben zu, reite ich, Und zu dem Paradiese, Ueber die Hölle schreite ich."3)

Bir hören ihn ferner über basselbe Thema:

"Richt jeder ift ein Helb,

Der seinen Bogen spannt;

Am Lag erft ber Gefahr

Bird Heldenmut erkannt."4)

Der Lehrspruch, ben er sich für sein Wirten als Staatsmann ausstellte, lautete:

"Rein König führt sein Bolt auf grader Bahn Jft felber er dem Laster unterthan.

Die Strablen, die durch Gezweige bringen,

Sie können auch bas Licht schiefgebrochen bringen."5)

Ferner: "Des Beifen Born, des Thoren Gunft,

Bas brudt bich von beiden mehr?

Des Beisen gorn ift leicht zu tragen,

Des Thoren Gunft beläftigt schwer. "6)

Vorzüge.

"Wenn bu Gelb haft und Verftand Jeber hulbigend um dich freist; Denn der Thor dient deinem Gold, Der Verständige deinem Geist!"

Noch nennen wir eine andere ihm zugeschriebene bichterische Umarbeitung von ben Lebensaltern, wie sie in Mibrasch Koheleth Rabba zu Kap. 1.7) vor= geführt werden.

"Ös regt im ersten, zweiten Jahre Nach Art der Schlange sich das Kind, Es hüpst ein Böckein unter Böcken, Sobald die zehn gegönnt ihm sind. Zu zwanzig Jahren wirdt der Jüngling Um Gunst und Huld der Frauen blind, Der Dreißiger tritt auf stolzierend Er trochet kühn dem Sturm, dem Wind. Dem Vierziger begrüßen Alte Schon als mit ihnen gleichgesinnt, In Fünstig mahnen graue Haare Daß, ach! die Jugend rasch verrinnt. Dem Sechziger berührt der Finger

Der Zeit nicht schonend, nicht gelind. Und abwärts gehts, bis man zu Siebzig Gekrümmt erscheinet bem Gesind. Den Achtziger umstrickt gewaltig Das Netz der Zeit in sein Gebind. Der Neunziger kann kaum mehr sagen Ob Ernte ist, oh pflügt das Rind. Zu Hundert, wer erreicht sie? heißt es: Schaut ihn noch einmal an geschwind! Und wird der Mensch dem Grab zur Beute, In nicht der Wurm, der Kost gewinnt? So lasse im Aug' ich Thränen sind!"

24

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Charifi bei Raempf I. S. 157—8. <sup>9</sup>) Daj. S. 10. <sup>3</sup>) Getger nach Dukes Nachal Rebumim S. 89. <sup>4</sup>) Daj. S. 38. <sup>9</sup>) Daj. S. 40. <sup>9</sup>) Daj. S. 36. <sup>7</sup>) Getger nach Dukes Nachal Rebumim S. 88.

Es tritt nun die Blütezeit der hebräischen Poesie ein, die durch vier Männer, Salomo Ibn Gabirol, Moses Ibn Esra, Abraham Ibn Esra und Jehuda ben Samuel Halevi repräfentiert wird.<sup>1</sup>) 1. Salomo Ibn Gabirol oder wie er aradisch hieß: Abu Ajjub Soleiman Ibn Jahja Ibn Djeribul (1021—1070). Bir haben über sein Leben und seine litterarischen Arbeiten in dem Artikel "Gadirol" gesprochen und bringen hier die Bürdigung derselben durch Jehuda Salomon Charisti: "Salomo Gabirol unterzeichnet sich in seinen Dichtungen "der Aleine", doch muß jeder Große vor ihm als klein erscheinen, — einen gleichen Sprachgewandten sinder man keinen. — Ihm gegenüber sind alle Dichter ohne Gehalt, — der Kleine allein ein Fürst der Gewalt. — Er hat die höchste Stufe der Dichtlunst erstiegen, — Wohlredenheit hat ihn gedoren, sie und Vernunst, auf ihren Knien ihn wiegen; — mit dem Purpurfaden ihn umwindend, rief sie: "Zieh' aus, mein Erstigeborner, zum Siegen!" — Der Vorgänger Lied war gegen das seine nichtig. — kein Nachsolger gleich ihm tücktig. — er blieb der König, erhaben, groß — das Lieden si stie Galomos! — Müsstingen, benn erhaben ist bei ihm Gedanke und Wort. — "Wer stieder einzubringen, benn erhaben ist bei ihm Gedanke und Wort. — "Wer stieder zum Hümmel und holt es von dort?" Das unheilvolle Geschic, daß er früh feinen Bater verloren, auf sich selbst angewiesen und von dem Rötigsten sich suber siehm zum Simmel und veranlaßte, hat in ihm eine düster, melancholische Stimmung hervorgerufen, die in seinen poetischen Arbeiten flark hervortritt und in einer nicht geringen Anzahl von Gedichten aum Ausbruck kommt. Wir Walaga, und zur Leberstelbung nach Caragosa

> "Ach, ziemt bem Sechszehnjährigen Klagen, Ju jammern über Lebensplagen? Ich sollte nicht mit der Jugend kofen, Die Wangen frisch blühender Rosen, Doch nahm mich früh mein Herz in Jucht, hab' Sitte, Weisheit aufgesucht; Da ist die Frische mir entschwunden, Da hab' ich früh den Schmerz empfunden So pressen Seufzer mir die Brust, Mir weint das Herz, erblick' ich Lust, Was nützt die Thräne, eitel Lug! Bas birgt die Hoffnung? Blassen Trug! Jch foll an Balsam Krast gesunden."<sup>2</sup>) Ueber vermeinte Krästigung durch sinnliche Genüsse:

1. "Rlagst unter Thränen beine Bein Schwermut! hinweg ben harten Stein; Warum besingst Du nicht die Reben? Warum nicht huldigst du dem Weine?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bei Raempf, Richtanbalussiche Poesse I. S. 185. Wir lesen bort über dieselben von Charifi: "Nachdem hingeschieden Salomo, der Herricher auf dem Thron (nämlich Gabirol) und Abraham der Fürsten Sohn (Abraham Ibn Esra), — nachdem auch heimgegangen Jehuba, der Führer im Streit (Jehuba Halevi) — und Moses, den zum Seber Sott geweiht (Moses ben Esra) — ward verstopst der Prophezeung Quell -- und schwand des Niedes Welle; der Otchtunft Ruhm und Shre waren dahingefahren, — und Sottes Engel that nicht mehr sich offenbaren. — Hinfort stand keiner auf, der im Eefang — empor sich schwang — zu jener Sänger hohem Rang." <sup>3</sup>) Geiger nach Dutes, schire schlome S. 5. B. 2a.

Der jagt die Trauer ked und tüchtig, Daß sie davon eilt feige, flüchtig."

2. "Doch ich: Er mag bem Armen lügen, In reicher Schätze Traum ihn wiegen, Er läßt, gleichwie auf Sturmes Flügeln Der Sorgen schwere Last verstliegen, Verhärtet selbst bes Baters Herz, Daß ihn nicht rührt bes Kindes Schwerz

3. "Doch ift kein Meer ber Kelch, kein See Deckt nicht mein tiefes, breites Weh Das wächst fo wild, wenn du's geschnitten. — Der Nachwuchs dringt zu gleicher Höhl Ach, Leib und Herz sind mir zerriffen, Das Aug' bedeckt von Finsternissen".

4. "Das Morgenrot, fo lieb, fo hold, Entfaltet feiner Fahnen Sold, Es steht der Morgensterne Schar, Gleichwie Paniere aufgerollt; Es glänzt der Thau, mir steigt die Trauer, Mir ist so kalt vom Morgenschauer!"1)

### Eine ähnliche Aufforderung weift er ebenfalls zurüd.

"Es fpricht ber Freund mit guter Lippe, Krint Wein, bann wird bein Leib gesunden! Sieh' doch, er zischt in dem Schlauche Wie eine Schlange, die gebunden Der Thor! Läßt sich die Sonne schmieden In einer Tonne mit irdenen Spunden? Ich weiß nicht, daß die Kraft des Weines Je meine Leiden überwunden; Für diese mächtigen Riesen hab' ich In ihm kein Ruhebett gesunden".<sup>2</sup>)

Bernünftige Ermannung in folchen Rlagen:

"Bas nüht mein jammernd Stöhnen, Doch nicht die Welt vollkommen? Einst bot sie viel des Schönen — Ich din zu spät gekommen".<sup>3</sup>)

Doch versteht unser Dichter auch den Scherz und die Satire zur Unterlage seiner Dichtung zu machen. Er wird zu einem Mahl bei einem Manne geladen, dessen Name "Moses" war. Der Wein war etwas knapp und ging bald zu Ende. Gabirol beklagt sein Mißgeschick und fertigt zur Verspottung des geizigen Gastgebers folgendes Gedicht an:

> "So endet der Wein, O qualvolle Bein, Vom Wein nun leer das Faß Mein Auge darob thränennaß.

<sup>3</sup>) Getger nach Dukes das. E. 88. <sup>3</sup>) Das. E. 81. <sup>3</sup>) Dukes Nachal S. 21, Anmerkung 41.

Der Siebziger, 1) der ift voll Jünglingsfeuer Weg treibt ihn das neunziger<sup>2</sup>) Ungeheuer." "Nun lasset das Sinaen. Das Glas will nicht klingen, Boll Baffer ber Mund, voll Baffer!" ,Was foll ich die Hand nach dem Brod ausstrecken, Bie vermag dem Gaumen bie Speise ichmeden? Ich werde ganz wild, Beil die Gläfer gefüllt Mit Baffer, mit Baffer, mit Baffer!" "Durch Moses mard ruhig bas Meer und sein Toben, Der Nil ward zum Sumpf; boch bei unferm Mofen Ach, Himmel, ba träufts, Ach, Himmel, ba läufts, Von Baffer, von Baffer, von Baffer". "Ich werbe am Ende dem Frosche noch gleich Und quake mit ihm in bem Bafferreich, Der wird es nicht müd' Bu schreien bas Lied: Quat Baffer! Quat Baffer! Quat Baffer!" "So werde Nasiräer, dein Leben lang, Dich laben kein Trunk, bich erfreuen nicht Gefang, Und der Kinder Chor Sie schreien dir ins Dhr: Gieb Baffer! gieb Baffer! gieb Baffer!"3) Der Ruf ber Beisheit. "Laß' doch das "Wenn", das "Aber", das "Bielleicht" Das ungewiß bedenkliche "Mir deucht!" Bieb ohne Baudern mir bein Berg! 's ift Läufchung Wenn es ber geizigen Zeit sich hoffend neigt. Wenn mich bie Erde ked anfeindet. - Neib ift's, Den ob mein weitgebietend Wort sie zeigt. Denn was die Tage schaffen, fürchte ich nicht, Mein Wort erstrebt's und hat's erreicht. Ich bin die Seele mein Gebild der Mensch, Er ein Planet und ich die Himmelsleucht'. 3ch kenne einen Schmerz nur — Menschenthorheit, Nur eine Freude, - wenn Erkenninis fteigt. Die heiße Sehnsucht, meinen Freunden liebend Und reich zu fpenden, nimmer mir entweicht. Doch feiges Schwanken, je nachdem bie Schale Des Erden=Glucks sich hebend oder neigt, Das ift mein Feind, bem züchtige ich ohne Mitleid Mit meines Mundes Pfeilen, bis er schweigt".4)

') Bein heißt hebrätich "Jajin" )", bavon ist das Job, i=10, zweimal i=20, das N i=50, zusammen = 70. So wird von ihm der Wein bildlich "der Siedziger" genannt. ") Das neunziger Ungeheuer ist hier das Wasser, das hebrätich "Majim", D., heißt, wovon das D = 40, zweimal ist hier das "M", also = 80, und i=10, also 90, das Wasser ist daher der Neunziger. ") Geiger, mit einigen Verbesserungen nach dem hebr. Text bei Kaempff II. S. 207. ") Rach Dutes in Schire Schelomo S. 62 ff., Geiger.

Aus bem Bergänglichen zum Unvergänglichen. "Beraiß bein Rlagen — wogendes Berz, Barum verzagen - ob irdischem Schmerz, Ruhet die Sülle — gebettet im Staub. — Alles ift ftille - ber Bergeffenheit Raub. Du aber mußt gittern - um ben Job, ben bittern. Emiger Beist! - ob es dir nute, Ob es bich schutze - sollft bu ihm nah'n, Deiner Berte Lohn zu empfahn! Warum voll Angst - fchauernd bu bangst Rummer umbüllt - um das Erdengebild? Der Geift entfleucht - ber Leichnam fcmeigt. Von all deiner Sabe - folgt nichts bir zum Grabe. Treibt es dich fort — mit Bogelschnell zum Friedensort. Was frommt die Trauer — im Land sonder Dauer? Herrschaft Gepränge — Qual wird's und Enge Schimmerndes geil - totenber Pfeil Läuschung bie Pracht — Lüge bie Macht Zerrinnt, zerstäubt — und andern bleibt Was bir geblüht — du dir ermüht. Das Leben, die Rebe — der Binger, der Tod, Auf jeglichem Schritte — lauernd, er broht. Drum raffe dich auf — suche den Herrn! Rasch ist bes Tages Lauf - und bas Biel so fern. Seele voll Lügen — laffe bir genügen Trodnes Brob — Bergiß beinen Rummer Und fürchte ben Tod. Wie die Taube, die scheue - erzittre voll Reue Stets forge hienieden um der Ewigkeit Frieden, In jeglicher Weile — suche ewiges Heil. In Thränen zerfließe — im Gebet ergieße Dein Herz im Stillen — und thu feinen Willen. Dann werden Engel des Friedens bein warten Und sie bich geleiten zum himmlischen Garten".1)

2. Moses ben Esra. Einer der größten, fruchtbarften Dichter, von 1070-1139. Wir haben in dem Artikel "Woses ben Esra" über sein Leben, Birken und seine Schriften aussührlich berichtet und sprechen hier noch von seinen poetischen Arbeiten der weltlichen Poesie. In seiner Gedichtsammlung "Farschisch" sind größere und kleinere, ernstere und scherzhafte Gedichte, welche Liebe, Wein, Lebensfreuden ober sonstige Genüsse besingen, aber auch in andern versteht er von der Weltverachtung und Nichtigkeit alles Irdischen mit vielem Nachbruck zu sprechen. Charisi urteilt über seine Dichtungen: "Wie sehr versteht es Moses ben Esra in der Gedankenströmung, der ewig frischen, die schönsten Berlen aufzusschen! — Das von ihm verfaßte Nachtgebet — macht entschlummerte Lippen beredt. — Auch er hat für den Tag der Bergebung — zur Gemütserhebung eine Liturgie verfaßt, — vor beren Glanz das seine Gold erblaßt". Mehr als 1200 Verse enthalten die Lieber über wen wein lie hier einige von seinen Weinliedern folgen:

') Sachs, Religioje Poefie ber Juden, S. 35. Hebr. Lert bajelbft S. 6 u. 7. שכחי ינונך.

"Mich fühlt der Wein, wenn Hitze schaltet, Mich wärmt er auch, wenn Kälte waltet; Er ist mir Schild vor Frostes Wut Und Harnisch auch vor Sonnenglut!"

"Betrachte bie Menschen nur genau, Wie sie so listig sind und schlau: Für einen kleinen Silbersold Verlangen sie den Trank von Gold Ein anderes: Die Holbe im Tanze. "Die Holbe gleicht ber Myrte ganz, Wenn auf sich löst ihr Haar im Tanz; Ach, Ströme Bluts vergießt ihr Pfeil — Und doch wird Straf' ihr nicht zu Teil.

"Der Holben legte ich die Frage vor: Barum ift luftig dir des Greifes Blick? Sie gab als Antwort mir die Frag' zurück, Barum ziehft Mädchen du den Bitwen vor?"

Das gefärbte Saar.

"Bom Haupte nimm die Farbe ab, Entferne vom Haupte den falschen Schein! Im Alter ift die Welt nicht dein, — Da gilts zu sein bedacht auf's Grab!

Die falsche Freundschaft.

"D meide jener Freunde Blick, Die dich um Gut und Sab' verehren; — Sie werden, trübt sich dein Geschick, Schnell ihren Rücken zu dir kehren".

Der Dichter.

Hoch hebt empor der Musensohn, Teilt Scepter aus und Königskron', Und auch zu ftürzen hat er Macht Wenn falsche Größe breit sich macht. Drum hüte dich vor seinem Stift Er spendet Honig und auch Gift! -

Diefe heitere Stimmung unseres Dichters verdüftert sich nach kurzer Zeit, ein Greignis wirkt lähmend auf seinen lustigen, poetischen Schwung. Er verliebt sich in die Lochter seines Bruders und gewinnt ihre Juneigung, aber der Bater verheiratet sie an einen Andern. Er verläßt schmerzlich seine Baterstadt und sendet seiner Seliebten ein Abschiedsgedicht. Dasselbe lautet:

"Die Welt wird unsere Liebe sellsam finden — So grausam du — ich weiß es zu verwinden! Vor Spott bedroht verschließe ich mein Herz; Du kennst mein Leid — und mehrst durch Flucht den Schmerz!"

"Ohne dich ist mir die Welt ein Kerker nur, Und Wildnis alles, wo nicht deine Spur. Dein Wort — ist Honig, der nicht mich erquickt Dein Hauch — ein Duft, der andern beglückt".

"Bift jung, voll Geift — ein Reh, bas Löwen zwingt, Das Liebende, ach, jur Berzweiflung bringt. Mit beiner Schuld wächft meine Liebesluft, Du lebft in meinem Auge, in meiner Bruft!" "Und glutvoll ift die Bruft, — das Auge voll Zähren — Bin trant und trage nach heilung tein Begehren! Dir bleib' ich treu - bis um fich tehrt das AU! Leb' wohl, fo lang nur schlägt bie nachtigall!1) Der Dichter hat Wort gehalten, seine Geliebte ftirbt nach ber Geburt ihres erften Rindes: ichmergerfüllt weiht er ihr noch folgendes Rlagelied: "Mit Schmerz entrang sich ihr der Reugeborne, Doch sollt' die Mutterlieb nicht ihn umarmen; Des Todes Schlingen faffen sie, und traftlos Reigt fie zum Gatten fich, bem liebeswarmen; Gedenkt des Jugendbundes, auch die Pforten Des Grabs empfange mit ber Liebe Armen; Den Töchtern Treue wahr', ich muß sie lassen, Umsonst ertont der Rlageruf der Armen!" "Schreib' meinem Ohm auch, ber um mich gelitten! Berzehrt von beißen Liebesschmerzes Blut, Ift er ein Fremdling irr umber gewandert, Daß, ach, ihn tief des Drangfals Bunden bluten Er fucht bes Troftes Relch, nun muß bes Leidens Bum Rand gefüllter Relch ihm überfluten". Wir könnten biefem noch eine große Jahl feiner Gedichte hinzufügen, aber ber Raum verfagt es uns. Bir bringen noch jum Schluß:2) Auf ben Gräbern feiner Eltern. "Mich regt' es an, die Ruhstatt aufzusuchen, Die meine Eltern, meine Freund' gefunden. 3ch gruß' fie, mein Gruß wird nicht erwidert. 2Bie, ift felbft Elterntreue hingeschwunden? Da hör' ich ihre Mahnung, wenn auch lautlos: Magit neben uns bir einen Blat ertunden!" 3. Abraham 3bn Esra, beutlicher: Abraham ben Meir 3bn Esra aus Granada (1092-1167), ausgezeichneter Bibelereget, Philosoph und Dichter. Ueber fein Leben, feine Thatigkeit und feine Schriften bitten wir, ben Artike "Abraham 3bn Esra" in Abt. III diefer "R.-G." nachaulefen. Bir fprechen bier von feinen poetischen Dichtungen und seten obenan bas Urteil Charifis über biefelben. "Abraham ben Esras Dichtung hingegen — ift ein begludender Segen — in der Bedrängnis — und ein erquickender Negen — bei der Hungersart Berhängnis. — Hocherhaben ift feiner Dichtung Wefen, — feine Stoffe find auserlesen, - ja bergleichen ift noch nicht bagemefen. - Seine Liederreihe - für den Tag ber Sündenreue — trägt das Gepräge echter Beistesweihe — und ubt Eindruck auf bas Gemüt, - bas fich ihm nimmermehr entzieht".3) 3m Bergleich zu den Poesien anderer sagt er: "In himmlischem Glanz — erstrahlt Abraham ben Esras Liebertrang".4) Ferner auf einer andern Stelle: "Abraham ben Esras

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Raempf I, S. 194. <sup>9</sup>) Vergl. M. Sachs in feiner "Religiöjen Poefie". <sup>9</sup>) Raempf, S. 12. <sup>4</sup>) Daj. S. 238.

Gebicht — ift ein Licht, — das durch Wolken bricht, — Hülfe wider Leid, wie ein reicher Regen in dürrer Zeit. — Seine Festgestänge sind großartig, gebankenreich; — noch nie sah man etwas, das ihnen gleicht. — Sein Cyclus am Versöhnungstag ist geläutert in des Geistes Schmelztiegel, — in die Herzen gegraben als Siegel'." Wir bringen von diesen Gedichten

> a) Die Altersstufen: "Bebächte boch der Sohn der Erde, Daß er des Staubes Beute werde!"

"Im fünften Jahre, Heil dem Kinde, Sein Lag bricht an fo fanft und linde. Wie es sich um die Mutter schmiegt, Sich froh am Hals des Baters wiegt!"

"O bringt nicht in den zehn Jahr Alten Mit Sittenlehren, klugen, kalten; Genug noch lernt er Jucht im Leben, Jeht möge Sanftmut ihn erheben !"

"Wenn zwanzig Jahre ihn erreichen, Jft er dem Rehe zu vergleichen: Er ftürmt hinaus mit wildem Triebe, Und ihn umschlingt gar bald die Liebe!"

"Sind dreißig Jahre ihm vergangen, Nimmt er ein Weib und ist gefangen, Des Lebens Kämpfe ihn umgeben: Denn Frau und Kinder wollen leben".

"Sind vierzig Jahre ihm verstoffen, Db wonnereich, ob ungenoffen, Berachtet er bes Lebens Schein Und wandelt feinen Weg allein".

"Zu fünfzig schwankt die Wage — Es nahen balb die Trauertage; Der Reiz erstirbt im Hintergrunde, Er zürnt des Leichtsinns froher Stunde".

"Was treibt ber Mann zu fechzig Jahren? Er weicht nicht mehr aus ben Gefahren. Die Kräfte, die ihm kaum geblieben, Nch, wie sie nach und nach zerstieben!"

"Hat er nun siebzig Jahr vollendet, Wie Alles sich ba von ihm wendet! Berlassen wankt er still zu Grabe, Ist sich zur Last und — seinem Stabe".

"Und rufen neunzig Jahr' zur Raft, Ift feinen Kindern er zur Laft, Die Sinne weichen aus dem Gleife — Und bitter schmecken Trank und Speife".

1) Bet Geiger, S. 283. III. Nachgelaffene Schriften.

### Poefie, Poetif, Dichtlunft.

"Und follt' er gar noch weiter schleichen, Ift er den Toten zu vergleichen; Drum wohl, wer hier als Fremdling lebt, Für's Heil der Seele wirkt und ftrebt!"

"Bedächte doch der Sohn der Erbe! Daß er des Staubes Beute werde!"1)

b) Früher und jett! "Die Kraft ift hin, — verwirrt der Sinn Die Wanderschaft — hat sie entrafft".

"Im Jugendglanz — wand ich ben Kranz. Anmutige Lieder — um bas Haupt ber Brüder".

"Wohin ich tam — ba unternahm Ich Geisteswerte — mit Kraft und Stärke".

"Wenn ich befahl — ward Berg zu Thal, — Da flogen die Roffe — wie Blipesgeschoffe!"

"Nun aber liegt mein Geift besiegt. Und kann in den Nöten — nur feufzend noch beten".

"Es burften bie Eulen — mir Bunden erteilen! Und Buben sich rotten, — um meiner zu spotten!"

"Die auf glücklichen Bahnen, — verleugnen die Ahnen. Und peinigen und quälen — die reineren Seelen".

"Wer soll sie daran hindern, — da die Sdeln sich mindern. — Doch mächtiger werden — die Schlechten auf Erden".

"Sie seh'n sich im Glud, — und schau'n nicht zurud — Es fullt sich ihr Speicher — wird unverdient reicher".

"Nur ich bin vor allen — Geschöpfen gefallen! Ich seufze, ich stöhne — man zeigt mir bie Zähne!"

"Einst gab's keine Schranken — für meine Gebanken; Jest schweig ich vor Harm — mein Geist ift nun arm"."?)

Verschiedenheit ver Bölkerlieder. "Des Sanges Lied aus der Araber Mund Befingt der füßen Liebe holden Bund, Edom (Nom) singt nur von Kämpfen und Kriegen, Von blutigen Heldenthaten und Rachesiegen. Aber an Witz und Geist ist Hellas Muse groß, Und Rätsel kommen aus der Inder Schooß, Doch Lieder, die zu Gottes Ruhm erklingen, Vermag allein nur Israel zu singen"."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach bem hebr Text bei Kaempf II. und beutsch umgedichtet in I. S. 220. Bergl. hierzu Aboth ∇. 25. <sup>3</sup>) Kaempf, B. I. S. 228—9. <sup>3</sup>) Nach Kaempf, B. I. S. 238.

# Boefie, Boetit, Dichtfunft.

Das Berhängnis.

"Himmelssphäre — Sternenheer! haben sich gegen mich verschworen, — da ich ward geboren; Bringt mir drum nichts Gewinn — was ich auch beginn! Sollt' es Licht zum Gewerbe sein — blieb's ewig Sonnenschein, Bollt' Geschäft mit Leichenkleidern treiben — alle würden am Leben bleiben. Rlopfe an des Fürsten Thor — hat eben auszureiten vor, Romme abends nochmals an — ist sich auszukleiden d'ran; So Aermster muß von dannen ich scheiden — bleibe wie vor bei meinen Leiden".") Die wahre Größe.

"Bo du auch bist — dein Rang ist nicht verloren! Bähle dir den Plat nicht gleich jenen Thoren Die, obenan sich dünken eine Größe, Indes der Plat deckt nur ihre Blöße. Dich braucht die Stelle nicht erst zu bekränzen; — Doch jenem muß, was fehlt, der Ort ergänzen".<sup>2</sup>)

4. Jehuda Halevi, vollständig Jehuda ben Samuel Halevi, arabisch: Abul Haffan 3bn Allavi. Genialer Dichter, Religionsphilosoph, Arzt, Renner und opferfreudiger Verchrer des Judentums, geboren in Castilien 1085, gestorben in Palästina 1140. Wir haben sein Leben, seine Thätigkeit und seine Schriften ausführlich in dem Artikel "Jehuda Halevi"3) angegeben; unstre Arbeit hier ift bie Vorführung feiner poetischen Arbeiten nach ihren verschiedenen Themen und Gattungen. Wir seten voran die Würdigung derselben in Charisis Makamen,4) es heißt daselbst: "Was aber wäre erst von Jehuda Halevis Liedern zu sagen! - Sie find ein Strahlenkranz für Gottes Wort, das reine, - sie schmuden es wie funkelnde Edelsteine. - Er, des Mufentempels Pfeiler und Stupe, - faß auch in den Kreisen der Beisen auf dem ersten Site. - Bie Adino und Gzais) ihre Speere — gegen die Riesenheere, — so schwang er seines Sanges Wehr - gegen bie Sängerchöre - und ftredte nieber - bie Helben ber Lieber. -Er drang in der Dichtkunft Schathaus — und plünderte den Plat aus, — nahm das Beste und Geschätzte mit sich fort — und verschloß dann den Ort. — Die aber folgten seiner Siegesfahrt — um zu erlernen seines Sanges Meister= art, — vermochten nicht zu verjagen — den Staub von seinem Siegeswagen". Auf einer andern Stelle lesen wir: "Die Dichtungen Juda Halevis haben diese Eigenschaft, - fie find einfach und glatt, dabei zart und voll Rraft, - lieblich und voll vom füßen Saft".6) Bir bringen von denfelben:

> I. Die Trunk= oder Weinlieder. "Dir finge ich, so lang' ich lebe! Dem süßen Saft, auch deiner Rebe — Ich fülle davon mir meinen Krug Und lab' mich stets mit einem Zug".

"Wenn Trunkenbold, mein Freund, mich schilt, Und fragt: "Wird nie dein Durst gestillt?" Sprech' ich: "Hab' Balsam nun gefunden — Und soll nicht heilen meine Bunden?"")

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach Rofin, Gebichte Abraham ben Esras, S. 98. <sup>2</sup>) Raempf, II. Hebr. Tert. <sup>3</sup>) Stehe benjelben in Supplement V biefer R.=G. <sup>4</sup>) Bet Kaempf, I, S. 13—14; baj. 11, S. 13. <sup>4</sup>) Bergl. 2 Sam. 28. 8. <sup>6</sup>) Geiger, III, S. 174. <sup>7</sup>) Rach Kaempf, I, S. 250.

II. Der Rrug.

Seht nur die Krüge, wie sie schwer, So lange sie vom Weine leer! Doch füllt sie nur mit süßem Wein, Balb werden sie dann leichter sein. Ein andres auch dem völlig gleicht: Den Körper macht die Seele leicht!"

III. Beim Empfang eines Kruges mit Wein. "Dir sollen meine Lieber stets erklingen, Bill beinen Wein auch, ber mir schmeckt, besingen. Bill ben Krug 'nen lieben Bruder nennen, Ich schlürf' aus seinem Mund, kann mich nicht trennen. Das halten Freunde für ein arg Verbrechen Und fragen: "Nun, wie lange willst du noch zechen?" Geilkräftigen Balsam hab' ich gefunden, Da sollt' ich nicht trinken um zu gesunden? Sah vierundzwanzig Jahre noch nicht scheiden, Und soll ben Verundzwanziger schon meiden?"

IV. Hochzeitslieb.

1. "Ein Täubchen feltnen Wert's, Von hoher Lieblichkeit! Ach, warum wendet sie's Von mir sich ab so weit? In meinem Herzen wär' Für sie ein Zelt bereit".

2. "Sie fing mein armes Herz Durch ihres Zaubers Macht, Sie blendet mir das Aug' Durch ihrer Farben Pracht Nicht Golb begehr' ich nur Daß füß ihr Mund mir lacht".

3. "Die Wangen Rosen gleich Dran pslücken meine Augen, Der Loden schwarze Schatten Mit Wangenlicht sich gatten".

4. "So sprach mein Freund noch nicht

Von Frauenhuld beglückt;

Sei Freundin ihm, er sei

Durch deine Huld erquick, Daß nicht die Einsamkeit

Ihn ferner niederdrückt".

5. "Nun wohl, die Zeit ist da, Von Liebeswonne erfüllt,

Bald werdet ihr geeint, Non Sahnan auch aaftillt

Von Sehnen auch gestillt,

Ach, naht auch meinem Volke Erlösungszeit so milb".

### V. Liebeleien.

"Ihn wiegt' ich einft auf meinen Rnieen, Er fah fein Bilb in meinen Augen; Balb füßt er mich in Liebesglühen. — Der Schelm, er wollt fein Bilb einfaugen!" VI. Rlugheit. Sei froh in Freundes Rreis,

Sei frog in Freundes Arteis, Gieb nie dem Schmerz dich preis; Sei weisester im Rat, Der zu gewinnen weiß; Ju edel nicht, zu schlimm, In keinem Ding zu heiß — Was gut, was dir erwünscht, Erfülle sich zu solchem Fleiß".1)

1) Divan 60. Seller.

# Boefic, Boetit, Digttunft.

VII. Die Scheere.

"Zwei Glieder find verbunden; Bill zwischen sie ein fremdes Ding sich zwängen, Sie eilen es, zerschneidend zu verdrängen. Merkt euch von ihr, o Freunde, diese Lehre!")

VIII. Der Dünkelhafte. "Er schaut die Dinge so ganz flüchtig, Und dünket sich so weise, tüchtig, Doch Fremde tadeln ihn, ich denke,

Der Fremden Urteil ist gewichtig".2)

IX. Liebesstimmen.

"Erwach', Geliebter, aus dem Schlummer! Bor beinem Blict entweicht der Rummer. Träumst du von Russes Seligkeiten? Erwach', ich will den Traum dir beuten!")

"Jhr Luch taucht fie in meine Thränen Welle Das trocknet bei ihrem Blick, ber glücht; Brauch kein Bach bei meiner Zähren Quelle Die Sonne nicht, ba ihr Auge Feuer fprücht".4)

X. Die Trennung.

"So müssen wir uns trennen, boch weile, Daß ich den Blick noch in dein Auge sente. Bergiß die Tage unserer Luft nicht, Liebe, Wie ich die Stunden deiner Huld gedenke. Im Traum erscheint mir dein Bild O, sei du auch im Traume mir mild!"

"Wenn einst gestorben, werb' ich doch vernehmen, Bon dir dein Tritt, das Rascheln des Sewandes Mit Liebesglut erwidre ich aus dem Grabe Den Gruß, nicht mit dem Hauch des kalten Landes. Rimm hin mein Leben, nimm, besiehl, Berlängerts nur dein Lebensziel".

"Richt hör' ich mehr die Stimm' aus beinem Munde Doch tönt sie mir aus meines Herzens Grunde. So naht dir auch die Seele, meine Glieder Ein Schattenbilb nur hier verweilend. O, eine bald dem Leib die Seele wieder, O, kehre zurück, o, komme eilend!"5)

XI. Das graue Haar. "Auf meinem Haupte sah' ich ein graues Haar Da riß ich es aus, kaum wurde ich's gewahr. Doch sprach's: "Wenn ich allein, bestiegst du mich; Was thust jedoch, wenn folgt die ganze Schaar?""6)

<sup>1</sup>) Geiger, Diban, Jehuba Halebi. <sup>9</sup>) Daj. <sup>9</sup>) Raempf, I, S. 251. <sup>4</sup>) Daj. Einiges geändert. <sup>9</sup>) Diban bes Casitiliers Abul Haffan Juba Halebi. Geiger. <sup>9</sup>) Daj.

8\*

Der Dichter hat auch eine große Anzahl von religiöfen Gedichten und liturgischen Liedern abgesaßt, wir haben von ihnen im Artikel "Liturgischen Poesien" gesprochen, und lassen hier noch seine Poesien von der Vilgerreise nach Jerusalem folgen, welche uns die überstandenen Gesahren der Seereise schiltern und auch von seinem Aufenthalte in Aegypten, Palästina, besonders in Jerusalem, sprechen.

#### Reiseziel.

"Rasch vom Nil zum Horeb hocherhaben Jog ich zum Tempel schuttbegraben. heiliger Labe Spuren sucht' ich, sei's auch Nur ihr Staub, der mich wie Seim foll laben. heimatnest, wie stehft du jest verlassen! Bo einst Tauben girrten, krächzen Raben!")

#### Ballfahrt.

"Es trieb mich fort zum Ballfahrtsgang Ins heilige Land der Sehnsuchtszwang, Daß ich im Abschiedskuffe nicht Die hausgenoffen erst umschlang, Des Gartens auch nicht achtete, Dem Frucht auch schon meine Pflege entrang. Nicht Judas, Afraels, des Paares, Das blühend aus der Knospe sprang, Richt Ifaats, bes Sohnes im Geifte, Der ihn, wie Himmelsglanz durchdrang. Die Synagoge fast vergaß, Bo lehrend meine Stimme erklang, Die Sabbatruh' im Stiche ließ, Des Festesjubel Ueberschwang, Sab andern meine Ehre Preis Und Afterdichtern meinen Rang. Einft ficher in des hauses Burg, Jest pilgre ich bem Geftrupp entlang Bis Gottes Gnadenstrom ich fand Und ihm ergoß die Seele bang, Mich barg auf feinem heiligen Berg, Und dort vernahm ich Engelssang. Der Jordan erst giebt neuen Tricb Siloah frischen Blütendrang, Dann lob' ich Gott vom Herzensgrund Bis zu ihm sich bie Seele schwana".?)

### 3m Schiffe.

"Bill wieder Flut die weite Welt bedecken? Sieht doch das Auge keinen trocknen Flecken. Beit, weit umher kein Mensch, kein Tier, kein Vöglein — Ist alles denn erstarrt in Todessschrecken? Die Blicke suchen Berg, Schlucht als Labe, Die Büste selber müßte Lust mir wecken.

1) Daj. 4. Heller. 9) Bethulat bath Jehuba 9. Heller. Einiges geändert.

# Poefie, Poetit, Dichtfuuft.

Bie rast die Flut, wie bäumt fie sich und siedet! Ein greises Haupt des Oceans Strecken! Fest hält das Meer in's falsche Herz geschlossen Das Schiff als wollt' es einen Raub verstecken, Alles tobt und zürnt, so jauchzt mein Herz schon nahe Und näher kann ich heiliges Land entdecken".

Der Seefturm.

Bill er's oben, Sternummoben! Thun's mit Toben Fernfte Meere. Menschensinnen, Bahnbeginnen, Muß zerrinnen, Geht ins Leere. Meerumschlungen Jauchst: Gelungen! Ber entsprungen Der Galeere. Oftwärts trüg's ihn, Bestwärts folug's ihn, Schlug voll Trugs ihn Sündenschwere. Daß sein Frommen, Gehn und Rommen Ihm benommen, Bard ihm Lehre. Uebt aufs neue Lieb' und Treue, Giebt voll Reue Gott die Ehre: Ber entreißt mich Deinem Geist=3ch, Daß ich dreift mich Von dir kehre? Bie die Bellen Mächtig schwellen, Bald zerschellen, Bald sich bäumen! Wolken grausen, Stürme sausen, Fluten brausen, Rochen, Schäumen. Hoch in Bogen Stehn die Wogen, Schaumumzogen An den Säumen.

Wie sie toben, Jest gehoben, Jest zerftoben, Gleich den Träumen! Und die Planken Stiegen, sanken In den schwanken Wasserräumen. Stehn die Bretter Solchem Better? Herr und Retter? Birft du fäumen? Birds geschehen? Db durch Flehen? Mein Bergehen? 3ch nicht mehre? Bie's gewittert! Mastbaum zittert Und zersplittert Belch Entfegen! Und die weißen Seael reißen Und zerschleißen All' in Fegen. Hohle Bangen! Alle bangen, Ruderstangen Anzuseten. Schiffsmagnaten! Potentaten! Hilft kein Raten, hilft tein Schwäten? Schifflein, wehr dich! Hältst nur schwer bich, Will das Meer sich An uns lezen. Haie schwimmen,

Die zum schlimmen Fraß die grimmen Jähne wegen. Nach uns recken Tausend Reden Meeresichreden. Bande, Speere. Bebe! Bebe! Berr, ich flehe, 3ch vergehe Im Gebete. Berr! ich klage, 3ch verzage, Bie drei Tage Nona flebte. Haft gespalten Meergewalten, Daß die Alten Seil umwehte. Jorbans Tücke Wich zurücke Bard zur Brücke, Drauf man trete. Bandellofe Todeslose Bandte Mofe. Dein Prophete. Willst bu's, lachen Aus dem jachen Lodesrachen Blumenbeete. Dir kann stocken Thau zu Floden, Rann entloden Rosenheere.

Bie sich leate Das bewegte, Tieferreate Meer im Grunde! Die sich haßten, Wild umfaßten, Sieh, sie rasten Sanft im Bunde. Richt mehr fteigen Sturmesreigen Tiefes Schweigen In der Runde! Auf dem Meere Eine bebre Segensschwere Feierstunde! Dir auch stille Gottes Bille, Das nicht quille Blut, die Wunde. Dir auch werde, Der Beschwerde Bolk, der Erde Rnecht, die Runde: Auf, erstrahle! Strahl' in fahle Erdenthale Lichtermeere!

#### Zionslied.

Billft, Zion, Du nicht auch entbieten Den Flüchtlingen ben Gruß und Frieden, Der herbe Reft, die weit versprengt Und Dein in warmer Liebe denkt? Auch ich, der Sehnsucht Fessel tragend, Um Deinen Fall mit Thränen klagend Ach, ftrömten fie auf Deinen Höh'n -, Auch ich will Heil für Dich erflehn. Ob Deines Elends gleich' ich Eulen, Die an den Trümmern klagend heulen; Träum' ich, daß Du erreicht Dein Ziel, Dann tont's in mir wie Saitenspiel. Bo Jakob wandernd einst gewallet, Der Engel Grüße ihm erschallet, Bo Gottes Liebe bauernd weilt, Dahin mein sehnend Herz enteilt; -

## Poefie, Poetif, Dichtfunft. — Rappaport Galomo Jehnda Loeb. 39

Bo Deine Thore Gott gegründet, Des himmes Pforte ein sich mündet. Der Sonne Schein erhellt Dich nicht, Dir leuchtet Gottes Angesicht. Bie naht dem Ort, wo Gott ergoffen Den Geift auf Dein' erwählten Sproffen, Wie naht dem Ort des heil'gen Throns, Bie naht der Sklav' dem Sit des Sohns?1) Das wäre Luft, daß ich ergieße Die Seele dort, bis fie zerfließe, Durch's Land zu wandern fort und fort, 280 Sehern einft erschien Dein Hort. Des herzens Riffe ließen nimmer Des Candes Riß, die heil'gen Trümmer. D Luft! 3ch fußte Deinen Stein, Und Deinen Staub, ich schlürft' ihn ein. Jch stünde an der Bäter Grabe, An Hebron<sup>2</sup>) ich die Seele habe; Am Berg, wo ruht das Brüderpaar,<sup>3</sup>) Das Deines Geistes Sonne war. Der Seelen Speis' find Deine Lüfte, Des Bobens Staub voll murz'ger Dufte, Das Baffer, das Dein Strom mir beut, Ift Honigseim an Sufigkeit.

Ħ.

Rappaport Salomo Jehuda Loed. WACARCH Rachen Rappaport Salomo Jehuda Loed. WACARCH Rachen Rabbiner in Brag, früher Rabbiner in Tarnopol, Galizien (geb. in Lemberg 1790, geft. in Prag 1867). Bon feiner Lebensgeschichte ist besannt, daß er Sprößling einer gelehrten Familie in Italien gewesen, aus deren Mitte bedeutende Rabbiner in Polen hervorgingen. Rappaport gehörte mit L. Junz in Berlin (siehe den Artistel L. Junz) und Samuel David Luzgato (s. d. A.) zu den Männern, welchen das große Verdienst zwessen zu sein. Rappaport erwies sich in seinen Arbeiten als ein Mann von immenser Gelehrsamsleit und tiefem Forschungsdrang. Seine in der hebräischen Zeitschrift "Bitture Haitm" von 1828 u. s. w. veröffentlichten seine Saoza Saoza, Rathan ben Jechiel, Hausmerts-sanzel und des Riffin ben Jatob, zogen die verdiente Aufmerts-samsleit der Renner der jüdischen Bissensten Luck auf sich. Man bewunderte in denselben die umfassenen keintessen Bissen der bahingehörigen Litteratur, die scharfinnigen Kombinationen, die lichtvolle Darstellung, die ein schersten zugens feiner größen Seines Beine Bissen ablegten. Reue Bahnen der Forschung wurden entbedt und eine Schar begabter Jünger der jüdischen Bissen Bissen wurden entbedt und eine Schar begabter Jünger der jüdischen Bissen Bissen von Beine Beine Beine Bissen ablegten. Reue Bahnen der Forschung wurden entbedt und eine Schar begabter Jünger der jüdischen Bissen Bahnen der Forschung wurden entbedt und eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ismael, Stammbater ber Araber, Sohn ber Hagar, welche eine Sklavin ber Sarah war, hingegen Sarah, die Herrin, Stammmutter ber Israeliten. <sup>3</sup>) Dort find die Erzväter begraben. <sup>3</sup>) Mojes und Aaron. <sup>4</sup>) Wir bitten, über diese Männer die hetreffenden Artikel nachzulejen.

Unregungen. Rappaports Vornahme war, Vorarbeiten und verschiedene Sammlungen zu einer Real-Encyclopädie anzulegen, doch gelang es ihm als Oberrabbiner von Prag nur einen Band davon der Oeffentlichkeit zu übergeben. Unter dem Titel "Erech milin" erschien derselbe, der nur die Artikel des Buchstadens "N" enthielt. Er befand sich schon im vorgerückten Alter, die Vollendung mußte er selbst als etwas Unmögliches eingesehen haben. Außer diesen genannten Schriften lieferte er mehrere Aufsäte in der wissenschaftlichen Zeitung von Geiger, auch in den Jahrgängen "Rerem Chemed" und in Kobaks "Jeschurun"; er schrieb auch Vorreden zu mehreren wissenschaftlichen Werten. In seinen früheren Jahren bereicherte er auch die hebräische Poesse durch mehrere poetischen Arbeiten. Befannt und gern gelesen wurde seine dramatische Bearbeitung des biblischen Buches Ester. Mehreres siehe den Artikel Junz, Leopold, Liepman und Samuel David Luzzato.

Raschi, ישלמה בן יצחק,1) vollftänbig: Salomo Sohn Jsaaks, שלמה בן יצחק,2) fonit auch: Barichandatha, Refeteserflärer.3) hochgeschätte gelehrte Berfönlichkeit der Juden in Frankreich und Deutschland (1040-1105). Er wurde zu Troyes in demfelben Jahre geboren, als der hochgelehrte R. Serschom in Mainz gestorben war, als sollte dem Judentume durch ihn der geschehene Verluft erfest werden. I. Jugend, Erzichung und Bildung. Bon feiner Jugend und feinem Bildungsgange wiffen wir, daß feine Eltern ichon zu ben geachteten gelehrten Familien gehörten. Gein Bater wurde als Talmudtenner gefeiert und feine Mutter war die Schwefter des rühmlichst bekannten liturgischen Dichters Simon ben Ifaat;4) er felbft war ein Junger bes gelehrten Gerschom ben Jehuda in Mainz, verehrt als "Leuchte des Erils", כאור דעולה. 3u Lehrern hatte Raschi den Isaat Halevi in Worms, Isaat ben Jehuda in Mainz, Jakob ben Jafar,5) Eljakim in Speier6) u. a. m., bie er "meine alten Lehrer" nennt.7) So herangebildet machte er fich bald durch litterarische Leiftungen weithin bekannt. Bon feiner ferneren Lebensgeschichte berichten wir, daß er verheiratet war und brei Töchter hatte, von benen eine an den gelehrten Meir ben Samuel, die zweite an einen ebenfalls gelehrten Juda ben Rathan und die britte an einen minder gelehrten Mann vermählt waren. Raschi erlebte die Freude, daß seine Enkelsöhne von der ältesten Tochter zu berühmten Gelehrten heranwuchsen, von benen der eine, bekannt unter dem Namen "Samuel ben Meir, Rafchbam", rwcd, ein ausgezeichneter Bibelereget war, der einen Rommentar zum Pentateuch und zu den andern biblischen Buchern schrieb und auch Kommentare zu verschiedenen Talmudtraktaten verfaßte. Der andere "Jakob ben Meir" (f. d. A.), genannt "Rabenu Tam", רבינו תם, machte sich als Tosaphist (f. Tosaphisten), Talmuderklärer, auch als hebräischer Dichter rühmlichst bekannt. 3m Alter von 25 Jahren kehrte Raschi in seine Heimat Troyes zurück, wo ihm das Ehrenamt eines Rabbiners übertragen wurde. Bald umgab ihn ein zahlreicher Schülerfreis, vor dem er Bibel und Talmud erklärte. Sein Lehrhaus murde bald ein berühmter Mittelpunkt der judischen Biffenschaft in Nordfrankreich. Aus diefen Borträgen

Dieje Benennung ift eine Abkürzung seines vollständigen Namens: די עודק יצחק -, שלמה בן יצחק :, ben Namen seines Baters bezeichnet. Sonst nannte man ihn auch noch fürzer "Rasch" – שם Babenu Salomo. Aber sein Kommentar zu Bibel, Lalmub und Midraich führte stets die Bezeichnung "Raschi", יש". <sup>3</sup>) Er selbst unterschrieb sich Diese 3) Eine aus Ester 9. 7. entlehnte wizige Benennung. <sup>4</sup>) Stete "Liturgische Poeste. <sup>5</sup>) Nach Raschim, S. 111. <sup>9</sup> Vergl. Pardes 169. 181. 290. <sup>7</sup>) Succa S. 35b. Raschift.

gingen feine zwei hauptwerke hervor, ber Rommentar zu ben biblischen Buchern und der zu fast allen Traktaten des babylonischen Talmuds, später auch ein Rommentar zu einem Teil des Midrasch. Auch als liturgischer Dichter machte er sich rühmlichst bekannt; er verfaßte mehrere Bußlieder und Gebete, die eine Beleuchtung der damaligen traurigen Zeitverhältniffe geben. Später tennen mir auch eine von ihm veranstaltete Zusammenstellung der Gebetordnung, Siddur, Siddur, ). Neben dieser großen Thätigkeit unterhielt er auch einen ausgebreiteten Briefwechsel; es wurden an ihn aus verschiedenen Gegenden Anfragen über weifelhafte gesetliche Entscheidungen gerichtet, die er pünktlich und gewiffenhaft beantwortete. Unter den Anfragenden waren oft fehr bedeutende Gelehrte, als Rathan ben Machir<sup>2</sup>) und ein älterer Rabbiner R. Rorbel u. a. m., die voll Berehrung für ihn sind. Der Bibelkommentar Raschis wurde oft interpoliert; es werden als unterschoben angegeben der ganze Rommentar zu den Büchern der Chronik;<sup>3</sup>) ferner sind Interpolationen in Hiob, Kap. 40; Daniel 2. 1; Jeremia 18. 14; 28. 6. Das Eigentümliche seines Bibelkommentars besteht Jeremia 18. 14; 28. 6. Das Eigentümliche feines Bibelkommentars besteht darin, daß er bald agadische Auslegung aus Talmud und Midrasch herbeizieht, bald aber auch über diefelbe hinausgehend den einfachen, natürlichen Wortfinn angiebt und denfelben der Midraschdeutung entgegenstellt. Man merkt folchem Berfahren ein gemiffes Dilemma an; er konnte sich gewiffen Einfluffen nicht Aber gerade diefes machte feinen Bibelkommentar gemiffermaßen zu erwehren. einem Bolksbuch, welches altes und neues enthielt, Midraschbeutung und einfachen Wortfinn gab. So wurde ber Raschikommentar zur Bibel, resp. der des Penta= teuchs Jahrhunderte lang der beliebte Rommentar des einfachen Mannes, richtiger der ftrenggläubigen Richtung. Die Unhänger derfelben hielten es als Pflicht, jede Boche den betreffenden Bochenabschnitt mit Raschis Kommentar zu lefen. Es bildeten sich in vielen Gemeinden Raschivereine, wo jeden Sabbat der Bibel= abschnitt mit bem Kommentar von Raschi vorgetragen wurde. Diese Berehrung hatte zur Folge, daß man zu seinem Bentateuch=Rommentar Erklärungen schrieb. Solche Rommentare zu Raschis Rommentar verfaßten: Elia Misrachi, Israel Ifferlein, Mordechai Jaffe, Schabatei Bag u. a. m. Auch chriftliche Gelehrte benutten seinen Pentateuchkommentar, weshalb er lateinisch von Breithaupt (Gotha 1704), beutsch von Heymann (Bonn 1833), später 1833—39 von Leopold Duckes über= setzt wurde. Unders verhielt es sich mit seinem Talmudkommentar. In dem= selben bemühte er sich nur den einsachen Sinn kurz und leicht faßlich anzugeben. So verstand er bie Schwierigkeiten ju beseitigen und bas Dunkel zu erhellen. Jede Diskuffion, die nicht ftreng notwendig war, wurde vermieden, boch zitierte er oft die Erklärungen seiner Vorgänger, als die des R. Gerschom (f. d. A.) u. a. m., denen er seine Ansicht entgegenstellte, so daß jene bald in den Hinter= grund traten. Sein ferneres Bemühen war die richtige Eruierung und Feststellung des Talmudtertes, wo er oft frühere Lesarten als unrichtig nachwies. 4) Doch gelang es ihm nicht, fämtliche Traktate des Talmubs zu erklären, sein Rommen= <sup>tar</sup> erstreckt sich nur auf dreißig derselben.<sup>5</sup>) Unerklärt blieben die Traktate Redarim, Nafir, Rerithoth und Meila. Zu Baba bathra erstreckte sich sein

Lojephoth Bejachim S. 14a. Bergl. Or Serua, Teil 2 § 3. <sup>3</sup>) Bergl. Reiponfen Rajchis in Chofes Matmonim edit Goldberg und Pardes, S. 84a Man findet noch Reponfen von Rajcht in den Schriften: Machfor Vitri, in dem Buche Aufricht und im Pardes.
 <sup>3</sup>) Zunz, Rajchis Biographie, S. 344—45. <sup>4</sup>) Bergl. Weiss, Tradition, B. V. S. 323.
 <sup>3</sup>) Die 30 Trattate, die er kommentiert hat, find Sabbat, Erudin, Bejachim, Beza, Chagiga, Moed Raton, Rojch Hafchana, Taanith, Joma, Suffah, Megilla, Jedamoth, Rethuboth, Kidduichin, Sittin, Sota, Baba Rama, Baba Mezia, Aboba Sara, Sanhedrin, Schebuoth, Horajoth, Sebachim, Menachoth, Bechoroth, Cholin, Erachtn, Themura und Ridda.

**Rommentar nur bis S. 29a; ebenso zu Maktoth nur bis S. 19a. Es vervoll**ftändigten dieselben R. Juda ben Nathan und R. Samuel ben Meir, beide waren seine Enkel, die Söhne seiner oben genannten Töchter. In späterm Alter, wird erzählt, äußerte er seinem Enkelsohne Samuel ben Meir den Bunsch, den Bibelkommentar in mehr wortgetreuen, einfachen Sinn mit Weglassung der agadischen Erklärungen umzuarbeiten;<sup>1</sup>) was ihm nicht gelang, hat sein genannter Enkelsohn rausgezeichneter Weise vollführt.<sup>2</sup>) Im Jahre 1105 hauchte Raschi sein Leben aus.<sup>3</sup>)

Religionsphilosophie. פילוסופיא דתית הכמת התורה. Die jüdische Religionsphilosophie hat die Aufgabe, den Gedankeninhalt des Judentums in feinen Lehren und Sefeten philosophisch aufzufaffen, zu beleuchten und Darzuftellen. Das Judentum foll als im Einflange mit bem philosophischen, vernunft= gemäßen Denken nachgewiesen werden. 3hr Ziel ist die Aufklärung und Belehrung, um einerseits die Angriffe der Zweisler und Ungläubigen auf die jüdische Religion zurudzuweisen, aber auch andererseits die Bekenner des judischen Glaubens, welche in der vernunftgemäßen, philosophischen Auffaffung ber Lehren und Gefese des Judentums einen Abfall sehen, zu belehren. Diefer geistige Bau des Juden-tums, an dem die bedeutendsten jüdischen Forscher, die erleuchtesten gelehrten Männer gearbeitet haben, hat verschiedene Bhafen aufzuweisen und eine lehr-reiche Geschichte hinter sich. Wir unterscheiden drei Hauptepochen derselben: 1. die der jüdisch=alexandrinischen Bhilosophie, deren Hauptträger Philo der Alexandriner war, weshalb fie auch die Gpoche der philonischen Bhilosophie beißt; 2. die der judisch=arabischen Zeit, zu der die philosophischen Arbeiten der judischen Gelehrten in Babylonien, Spanien und Subfrankreich, der Provence, gehören und 3. die der Neuzeit, der judischen Gelehrten, meiftens auf deutschem Boden von Mofes Mendelssohn ab. A. Die jubifca-alerandrinifche Bhilosophie. Diefelbe zerfällt in zwei hauptepochen: a) bie vorphilonische und B) bie philonifche Philosophie. Bir haben in Abteilung II, Artikel "Religions= philosophie", erftere nur kurz berührt, dagegen lettere, die Religionsphilosophie Philos, ausführlich behandelt und von ihrer geschichtlichen Beziehung zu den Lehren bes palästiniensischen Jubentums gesprochen. Sier beabsichtigen wir auch ber vorphilonischen Philosophie eine weitere Darstellung zu geben, die uns die Grundzüge der Philosophie Philos in ihren Hauptmomenten beleuchten wird. Diefelbe beginnt mit der griechischen Bibelübersegung, der Septuaginta, in ber Mitte des zweiten Jahrhunderts vor. Das religiofe Schrifttum ber Juden war nun auch ber griechisch redenden Belt fein Geheimnis mehr; es lag allen offen und wurde auch von ihnen gelesen. Die vielen Angriffe, die Berläum= dungen gegen die Lehren und Gesetze des Judentums sollte sie zu entkräften Der Eindruck von berfelben war ein gewaltiger. 3hre Berkündigung belfen. ber religiösen 3dee, der Lehren von Gott, Welt= und Menschenbestimmung, Bolts= und Staatswohl, ber Nächstenliebe, des gleichen Rechts für Alle u. a. m. über= raschte. Raum hatte man von derselben Renntnis genommen, erhoben sich schon in den philosophischen Schulen Alexandriens unter den Neuplatonikern Stimmen, welche die bedeutendsten Bhilosophen Griechenlands, als Bythagoras, Sokrates, Plato und Aristoteles zu Schülern bes jubischen Gesetzgebers Mofes machten.")

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe barüber den Bibeltommentar von "D"" ju 1 B Moj Kap. 87. ) Stehe ben Artikel "Schriftergegeje" und "Samuel ben Meir". ) Jur Litteratur über ihn nemen wir außer den genannten Gelehrten noch: Geiger, Baricandatha S. 12; Zunz, Zeitichrift, von S. 277; seine gottesdienstlichen Vorträge, Einleitung S. XV; ferner: Jur Geschicht, S. 62; Ritus, S. 25; Litteraturgeschichte, S. 252. 4) Josephus contra Apionem 1. 1. cap. 22. Euseb. p. raepar. Evangel. I. IX c. 3.

Ihre Philosopheme, die auf mehreren Stellen zum Ausdruck kommen und bie wir als die ersten Anfänge einer jüdisch=alexandrinischen Religionsphilosophie bezeichnen, wollten zunächst die 3dee von der Geiftigkeit Gottes icharf betonen. SD werben fämtliche Anthropophormismen und bie Ausbrucke ber göttlichen Gigenschaften sorgfältig teils umschrieben, teils durch paffendere Bezeichnungen wieder= gegeben.1) In der Uebersetzung des 1 B. Mos. Rap. 1. von bem Bericht der Schöpfung findet man Ansätze von Philosophemen, die an der spätern Rosmologie Philos erinnern. Der griechischen Bibelubersetzung folgten bald andere in griechischer Sprache abgefaßte jubische Schriften, welche diese erwachte gunstige Stimmung erhalten und fördern follten. Die gebildeten Juden in Alexandrien machten sich daran, fämtliche Lehren und Gesetze des Judentums in einer Anzahl von griechischen Schriften philosophisch barzustellen. Bir nennen von denselben: A. Das Buch bes Arifteas (284-246 vor.). Arifteas war angeblich ein gebildeter alexandrinischer Jude am Hofe des Königs Ptolemäus Philadelphus. Er verfaßte eine Schrift über bie griechische Bibelübersezung Septuaginta, welche bie Lehren und Gesetze bes Judentums im Lichte des jubischen Sellenismus (f. b. A.) darzustellen fuchte, die unter dem Titel "Aristeasbuch bekannt ist.2) Uns inter= efsieren hier: seine Darstellung der Lehren von Gott und seine Philosopheme über die dem Gesetze zu Grunde liegenden Prinzipien und Beweggründe. I. Die Lehren von Gott. Er berichtet darüber in feiner Schrift, dem sogenannten "Arifteasbrief", daß ihm darüber der Hoheneit in seiner Schlitt, vem schlem mit= geteilt habe: "Es giebt nur einen Gott, diefer eine durchdringt alles mit feiner divapus, Macht". Unter divapus verstanden die Alexandriner eine aus Gott aus= geftrömte Macht, somit würde schon diese Vorstellung gleich der spätern von Philo barüber gegen die biblische Angabe und die Auffassung der palästinischen Bolts= und Gesegslehrer verstoßen und über sie hinausgehen. 3) II. Die Gottes= verehrung. Seine Angaben darüber find: "Man müffe Gott nicht mit dem Neußerm dienen, sondern ihn im Geiste und in Wahrheit verehren. Gott zu ehren ift des Menschen höchster Ruhm, aber nicht mit Geschenken und Opfern, sondern in Herzensreinheit und in frommer Unterwerfung unter die Fügungen feines Willens". Auch biefe Lehre war eine echt alexandrinische; die palästinischen Lehrer hielten dagegen an den äußern Werken des Gottesdienstes fest, aber for= derten, daß dieselben ein Ausdruck der innern Gesinnung werden.4) III. Die Speisegeseten von ben andern, dem Gögendienste ergebenen Völkern zu trennen, fie bildeten für sie gleichsam eine eiserne Mauer, unzerstörbare Balle, die sie vor Vermischung mit den abgöttischen Nationen schützen follen". Neben diefer Angabe haben die Speisegesete auch fymbolische, ethische Gründe. Die zum Effen gestatteten Vögel find zahm und von vorzüglicher Reinheit, sie nähren sich von Weizen und Hülfenfrüchten, dagegen sind die verbotenen Fleischfresser gewalt= thätig, sie rauben und fallen sogar Menschen an. Ihr Berbot ist daher, damit die Israeliten sich der Gerechtigkeit, Mäßigkeit, Enthaltung von Gewaltthaten befleißigen. Ferner find die vierfußigen erlaubten Tiere mit ihren gespaltenen Rlauen und ber Eigenschaft bes Wiederkauens symbolische Bilder ber Sittlichkeit. Es lehren die gespaltenen Klauen bildlich, forgfältig bas Bose vom Guten zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe barüber ben Artikel: "Uebersetzung, griechische, ber Bibel, Septuaginta". <sup>3</sup>) Abgebruckt wurde diese Schrift bei Josephus edit. Havercamp II. S. 103—152. Anders beigPhilo, de vita Mosis II. 6.5—7. Vergl. Kurtz, Aristae epistola, Bern 1872. Besonbers erschien diese Schrift in Orford 1692. Ins Herbrätische wurde diese Schrift von Asarja de Rossi (s. d. A.) übertragen. <sup>3</sup>) Vergl. barüber die Artikel "Allgegenwart Gottes" und "Allmacht Sottes". <sup>4</sup>) Stehe "Andacht" und "Rultus".

fceiden und alles nach Gerechtigkeit einzurichten, uns vor unerlaubter fleischlichen Bermischung zu huten. Das Biebertauen derfelben ift ein Bild ber Erinnerung, wie der Mensch feines eigenen Lebens im Einblick auf Gott und deffen Bor-fehung eingedenkt fein foll. Denselben Grund haben auch die Gesetz von der Thurpfostenschrift, Mejuja (f. d. A.) und von dem Anlegen der Zeichen an ber Band, Tephilin (f. d. A.). Gegen dieje Angaben des judischen Sellenismus, die fich auch bei Philo (f. weiter) vorfinden, haben bic judischen Gefetes= und Bolts= lehrer in Balästina entschieden protestiert und vor berartigem Suchen nach ben Bründen des Gefetes gewarnt. 1) Man fab barin eine Berflachung des Gefetes, die zu deffen Auflösung führe, was thatsächlich bei einem großen Teile der alerandrinischen Juden eintraf.<sup>2</sup>) Tiefer und reichhaltiger find die Philosopheme biefer Art bei B. Alegander Uriftobul, dem Bhilosophen (181-145 vor.). Bornehmer, philosophisch gebildeter Jude in Aegypten, Lehrer des Königs von Nepypten, Btolemäus VI. Philometer. Derfelbe kam früh aus Palästina nach Aegypten und erhiclt unter Agathabulus feine Ausbildung; er wurde ein eifriger Anhänger der aristotelischen Philosophie, der diese mit den Lehren des Juden-tums zu verbinden bestrebt war, daher er den Ramen "Peripatetiker" erhielt. Gefannt ift er als Verfaffer einer bem Könige Btolemäus Bhilometer gewihmeten Schrift zur Erklärung ber griechischen Bentateuchübersegung, bie unter mehreren anbern Benennungen auch ben Namen "Erklärung ber heiligen Gesete" führte, von der sich jedoch nur mehrere Stücke, Zitate, bei den Kirchenvätern erhalten haben.) In denselben erweist er sich als ein würdiger Vorläufer des judischen Philosophen Philo in Alexandrien.4) In diesen Fragmenten nehmen a) die Ertlärungen ber Anthropomorphismen in den biblischen Schriften eine hauptstelle ein. Dieselben, fagt er, find, in einem höhern Sinn zu nehmen; es bedeuten : "hand Gottes", die göttliche Macht; "Stehen Gottes", die von Bott festgesete Dronung in der natur; "Niedersteigen Gottes auf Sinai", bie Bezeichnung bes großen und außerordentlichen diefer Gottesoffenbarung; fie fei, fügte er hinzu, unbestreitbar; man möchte mit diefen Angaben jeder Leugnung diefer Offenbarung vorbeugen.<sup>5</sup>) In einem andern Stücke<sup>6</sup>) wird die göttliche Rede als Ausbruck des göttlichen Wirkens, nach dem Pfalmspruch: "Er (Gott) sprach und es geschah"; die Angabe von fechs Tagen bei der Schöpfung bedeuten und bezeichnen die Zeitfolge und die Reihenordnung der Schöpfung; die Bezeichnung: "benn an ihm (bem 7. Tage) ruhte er", enthalte die Angabe von der Feststellung der Geset der Weltordnung für alle Zeiten.7). Tiefer und inhaltsreicher ift feine Darstellung: b) ber Lehre von Gott. Es find orphische Berfe, durch bie er diefe Lehre von Gott verfünden läßt:

> "Einer ist er, felbständig und aller andern Dinge Urgrund, überall wirkfam; doch keine der sterblichen Seelen Schaut ihn je, dem reinen Geiste nur ist er erreichbar. Teil des Guten ist er und felbst verhängt er niemals Böses, denn andere vollzichen die Rachebefehle des Höchsten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe "Jochanan b. Satai". <sup>2</sup>) Siehe weiter von Philo. <sup>3</sup>) 3wei Kirchendäter, (Ilemens der Alegandriner und Eusebius der Kirchenhistoriter, haben in ihren Schriften mehrere Stücke aus der Schrift des Artiktobul. Un vier Stellen bringt ersterer, und letzterer an führ Stellen Auszüge aus derselben. Bergl. das Ausführliche darüber in dem Artikel "Artikobul" in Supplement I. S. 28, Anmerkung 13 und 14 dasselbst. <sup>4</sup>) Ausführliches findet man in dem Artikel "Artikobul", Supplement I. S. 28-25 dieser R.-E. d. J., Abt. III., wo in den Anmerkungen diese Stellen angegeben find. Stehe weiter und den Artikel "Philo", der Alerandriner. <sup>5</sup>) Bergl. "Artikobul" I. c. S. 25 oben. <sup>6</sup>) Eused. praep. evangel. 18. 12. <sup>7</sup>) Eused. 1. c. S. 667.

Seine Diener sind Best, Krieg und jegliches Unheil. Außer ihm ist kein anderer, und alles wirst du begreifen", Wenn du jene Gewalt erkannt hast über die Erde".<sup>1</sup>)

Db sich in der Angade "Gott als Urgrund aller Dinge, in allen wirksam" eine Stimme des Pantheismus vernehmen lasse — ist ungewiß. Nachdrucks= volleres hören wir c) über die Erkenntnis Gottes. Auch diese läßt er durch orphische Berse verkünden:

"Wohl verkünde ich, o Sohn, wo seine Spuren ich blicke Und die gewaltige Hand des allgebietenden Gottes, Aber ihn selber erkenne ich nicht, denn Nebel umgiebt ihn Rings. Doch zehn der Zeilen verkünden ihn den Menschen. Ihn vermochte der Sterblichen keiner je zu schauen".<sup>2</sup>)

Nicht minder wertvoll find feine Worte: d) über bas Gefet und ben Sabbat. Das ganze Gesetz Mofis gebietet Frömmigkeit, Gerechtigkeit, Mäßig= leit und bie übrigen wahrhaften Lugenden.3) Ueber den Sabbat lehrt er: "Der Schöpfer ber Belt hat uns, weil unfer Leben voll Mühfeligkeit ift, ben fiebenten Lag zur Ruhe angewiesen". Unecht und tendenziös hinzugefügt scheint der folgende Satz; derselbe könnte aber auch heißen: "Das erste Werden jenes Lichtes, in welchem alles erschaut werde". Vielleicht könnte man diesen Satz auf die Weisheit beziehen, denn von ihr kommt jedes Licht, aber vergleicht man hierzu die Worte Clemens,4) daß der siebente Tag als Ruhe verkündet wird, vorbereitend den erstgebornen Tag, unsere wahre Ruhe, der ja auch der erste Urfprung des Lichtes ift, in welchem alles geschaffen wird, so ist es erwiesen, das tein Jude dieses geschrieben haben kann; ber Sat ist unecht. Dieser Schrift reihen wir IV. das sogenannte Buch ber Weisheit Salomos an, das so sehr es sich auch bemüht, das Bibelwort und die Bibellehre noch in ihrem ein= sachen Wortfinne in der Bibel darzustellen und wiederzugeben, findet man in ihm doch schon auch Sätze und Lehren, die nicht mehr diblisch klingen, sondern nehr unter dem Éinfluß ber griechischen Philosophéme von Sott, Schöpfung, Mensch u. a. m. stehen und über die Bibellchren darüber hinausgehen. Nicht umsonst hielt man dieses Buch als eine Schöpfung Philos, wenn dies auch in Abrede gestellt werden muß, fo fteht es den religionsphilosophischen Lehren und Anschauungen Philos am nächsten; es nimmt ungescheut die Philosopheme eines Plato und ber Stoiter auf, wenn biefe auch nicht mit den biblifchen Lehren und Anschauungen im Einklang stehen, die es ungescheut verkündet. Es war dies auch der Grund seiner Apokrypherklärung in Palästina. Wir wiederholen, was wir schon in dem Artikel "Buch der Beisheit Salomos"5) gesagt haben: "daß man den Autor desselben als in der Mitte zwischen Judentum und Griechentum stehend bezeichnen kann; er nimmt von da und dort alles auf, was ihm zum Einklang des Judentums mit den Lehren und Anschauungen der gebildeten griechischen Welt zu paffen scheint. Böllig gegen die Bibellehre bezeichnen wir jeine Angaben Kap. 17. über die Schöpfung der Welt aus formlosen Urstoff; ferner Rap. 9. 15., daß der menschliche Leib Sitz der Sünde sei, ein Kerker für die Seele;<sup>6</sup>) Rap. 7. 24. das Durchziehen der Weltfeele durch alle Dinge; Rap. 7. 25. 26. "Die Weisheit ift ein Hauch, Gottes Rraft, ein Ausfluß aus des Allmächtigen Herrlichkeit; Rap. 8. 5. "fie schafft Alles; Rap. 9. 4. sie ift

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daj. XIII cap. 12. pag. 664—66. <sup>3</sup>) Euseb. pracp. L. 13. 12. <sup>3</sup>) Daj. S. 667. <sup>4</sup>) Clemens, Strom VI 680. <sup>4</sup>) Supplement III. S. 48. <sup>4</sup>) Beisheit 9. 15.

Beifigerin auf Gottes Thron; Rap. 8. 1. fie regiert Alles; Rap. 7. 27. fie erneuert Alles, was gleichsam fie als eine Gehilfin Gottes bezeichnet. Deutlicher wiederholt sich dieses in der Angabe Rap. 10. 17., daß sie in den Wolken= und Feuerfäulen ber Israeliten in der Bufte anwesend war. Bir ertennen in biefen Säten eine Sypostafierung ber Beisheit, die in den Angaben Philos vom Logos vervollständigt erscheint, aber nicht mit der Bibellehre von Gott zu ver-Ebenso find bie andern Lehren diefes Buches von ber Braeriften; ber einen ist. menschlichen Seele in Rap. 8. 20. Dagegen stimmen mit den Lehren und Anschauungen bes Judentums bie Lehren Rap. 1. 12. 13. 16., daß Gott nicht ben Tod geschaffen, sich nicht freue an bem Untergange ber Frevler, nur die Gottlofen bringen den Tod burch ihre Berke; ferner Rap. 3-5. von bem Los ber Gerechten und bem Geschick der Frevler, die Lösung der Theobice.1) Gine weitere Entwidlung diefer Lehren bringen bie Schriften Philos. Bir haben, wie wir bereits oben angaben, in Abteilung II diefer Real-Encyclopädie, Artike "Religionsphilosophie", ausführlich die philonische Religionsphilosophie dargestellt und in ihrem Verhältnis ju ben Lehren des palästiniensischen Judentums besprochen und bitten, dasselbe bort nachzulesen. Bir geben jest zur geschichtlichen Darstellung ber Religionsphilosophie ber zweiten Epoche über: B. ber religions= philosophischen Arbeiten ber jubischen Gelehrten in Babylonien, Spanien und Südfrankreich, der Provence. Diese Epoche beginnt mit bem Biebereinzug der Philosophie unter bie Juden, ber burch ben Einfluß ber arabisch=griechischen Bhilosophie erfolgt war. Die Männer, die sich in die religionsphilosophischen Studien vertieften, darin vorzügliches leisteten und hier in Betracht kommen, sind: Saadja Gaon, Bachja ben Joseph, Salomo Gabirol, Joseph Ibn Jadik; Abraham Ibn Edubi, Juhja ven Joseph, Salvid, Salvid, Joseph Ibn Jadik; Abraham Ibn Esra, Abraham ben Chija, Jehuda Halevi, Abraham Ibn Daud, Moses Maimoni, Levi ben Gerson, Meir ben Moses Albadi, Chasdai Creskas, Joseph Albo, Joseph ben Schemtob, Spinoza und Moses Mendelssohn. Der Mann, der als Hauptträger dieser Spoche auftritt, ift ber erste ber oben genannten ausgezeichneten Gelehrten, nämlich Saabja Gaon, das Schuloberhaupt in Sura (892—943). Wir haben über fein Leben und Wirken in dem Artikel "Saadja Gaon" ausführlich gesprochen und bitten, basselbe bort nachzulesen. In zwei Schriften hat er bie Bereinbarkeit bes Judentums mit der Philosophie, der vernunftgemäßen, philosophischen Dent- und Anschauungsweise bargethan. Die eine ift fein Kommentar zum Jezirabuch (f. b. A.) und die andere sein religionsphilosophisches Wert "Emunoth we Deoth", "Glaubenslehren und Vernunftmeinungen". Er stellt da eine Religionsphilosophie bes Judentums auf, in der die heilige Schrift, die Tradition und die Philosophie mit ihrem vernunftgemäßen Denken als die Erkenntnisquellen und die gleichen Faktoren gelten. Lettere bilden die Grundbedingungen, unter denen die Bereinbarkeit der Philosophie mit den Lehren und Gesetzen des Judentums zu erfolgen "Bier Erkenntnisquellen", lehrte er, "giebt es,2) die unabweisbar beachtet babe. werden sollen: 1. die sinnliche Wahrnehmung; 2. die Vernunsterkenninis; 3. die logische Rötigung und 4. der Inhalt ber heiligen Schrift mit ben Angaben ber wahren Tradition". "Bei bem Widerspruch mit einer berfelben, foll eine Umbeutung ber betreffenden Schriftstelle vorgenommen werben". "Doch hüte man fich", warnte er, "vor einem zu schnellen Urteil bei ber Vernunfterkenntnis und fei vorsichtig bei bem Gebrauch einer allegorischen Deutung bei den Geseten und Geschichtserzählungen in der Schrift, da diese leicht zur Nichtbeachtung der

<sup>1</sup>) Mehreres siehe den Artikel "Buch der Beisheit Salomos" in Supplement III. S. 42–44. <sup>3</sup>) Saadja, Emunoth V. 93; VII. 109; bejonders das. Ginleitung 8. 7.

Sefezesvollziehung ober zur Vernichtung des Glaubens an die Existenz der aefdictlichen Berfonen führen könnte. Ginen Biberspruch zwischen ben Religions= wahrheiten der Schrift und den Ideen der reinen Vernunfterkenntnis kann es nicht geben, wo sich dennoch ein solcher zeigen sollte, ist er nur scheinbar, der fich ver Nachdenken beschieder in socher zeigen solle, ist er nur jaseindur, ver fich bei leichtem Nachdenken beseitigen laffe. Im Notfalle greife man zur Umbeu= tung ober bildlichen Auffassung ber betreffenden Schriftstelle.<sup>1</sup>) Den Gegnern der Philosophie, die er Schwachsinnige nennt, erklärte er, daß die philosophische Beleuchtung des Judentums zur Befestigung des Glaubens nicht nur gestattet, sondern auch Pflicht sei, wozu er auf den Spruch Jjob 34. 4 und Jesaia 9. 28 hinweist.?) Ueberhanpt sollte der Zweck der Aufstellung einer Religionsphilosophie in obigen Schriften der sein, einerseits die Glaubensschwachen unter seinen Religionsgenoffen zur richtigen philosophischen Auffassung der Lehren und Gesete des Judentums anzuleiten, andererseits auch die Stockgläubigen, welche jebe philosophische Beleuchtung ber Religionslehren als irreleitend scheuen, auf= juflaren. So werden von ihm in philosophischer Beleuchtung vorgeführt und behandelt: 1. die Schöpfung und der Weltschöpfer Gott; 2. die Gottesidee, die Sotteseinheit; 3. die Offenbarung der Lehren und Gesetse; 4. der Mensch, seine Billensfreiheit und die göttliche Allwissenheit; 5. vom Verdienst und Schulb, über das Gute und Vöse, das Gebet, die Buße und die innere Gottesverehrung; 6. die Seele, ihr Wesen und ihre Bestimmung; 7. die Wiederbelebung der Toten; 8. die fünftige Erlöfung Israels und ber Meffias; 9. die Vergeltung und 10. der fittliche Bandel. Doch ift die Philosophie in der Behandlung der bier angegebenen Themen nicht die voraussezungslose, die Herrin, ber sich alles ju unterordnen habe, sondern nur das sekundäre, die Dienerin, welche die Wahr= heiten der Religion durch die Vernunft erweisen, sie beleuchten und vernunft= gemäß darftellen foll. Wir geben nun an feine Behandlung biefer Themen. l. Die Schöpfung und der Weltschöpfer. Die Schrift lehrt,3) eine zeitliche Beltschöpfung burch Gott aus Nichts gegen bie Annahme eines Urstoffes von Bur philosophischen Begründung dieser Schriftlehre stellt Saadja ewig her. mehrere Beweise auf.4) Der erste ift: Die Welt ist ihrer räumlichen Ausdehnung nach endlich und begrenzt. Die Erde bildet ihren Mittelpunkt und der Himmel ist ihre Peripherie. Nun kann keinem endlichen Wesen eine unendliche Kraft einwohnen, folglich ist die Kraft, von der die Welt erhalten wird, endlich; es müffe daher die Welt, Himmel und Erde, endlich, d. h. zeitlich sein, Anfang und Ende haben; sie wurden erschaffen. Der zweite lautet: Die Welt ift aus Teilen zusammengesetzt, ihre Berbindung ift aus Gliedern und diese wieder aus Gliedern, alles weift auf bas Wert eines Wirkenden, eines Schöpfers hin. Der britte: Die Welt ift Zufällen ausgeset; ba sie nicht ursprünglich ba waren, fo muß bie Welt geschaffen sein. Der vierte bezieht sich auf den Begriff ber Zeit; die Welt kann nicht unendlich sein, da des Menschen Denken in der Zeit rückwärts zu schauen vergeblich wäre, denn Unendliches kann nicht durchmessen werden; bie Zeitreihen ber Vergangenheit und Zufunft muffen baber endlich fein, einen Anfang haben; sie muß erschaffen worden sein, sie hatte einen Schöpfer. Der Erweis für das Dasein eines Weltschöpfers "Gott!" ist nun gegeben. Es foll nun II. der Gottesbegriff, die Lehre von Gott, seiner Einheit und Sinzigkeitaufgestellt und begründet werden.<sup>5</sup>) Das biblische Schrift=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vorrebe zu Emunoth we Deoth § 11. Hierzu II. 4. IX. 188 im Emunoth we Deoth felbft <sup>3</sup>) Dafelbft.<sup>3</sup>) 1 Mol. 1. 1; Jefaia 44. 24.<sup>4</sup>) Vergleiche ben ersten Traktat seitzes religionsphilosophischen Berkes "Emunoth we Deoth", Glaubenslehren und Vernunstmeinungen.<sup>3</sup>) Dasjelbe geschicht in dem zweiten Traktat seines Berkes.

tum bezeichnet Gott in feiner Einheit und Einzigkeit.1) Den philosophischen Rachweis hierzu giebt Saadja in folgendem: "Gott ift ber Beltschöpfer, daher unvergleichbar mit irgend einem Geschaffenen, Sottes Einheit ift erwiesen.<sup>2</sup>) Sott ift Schöpfer ber Körperwelt; Rörper find viele, Gott ift nur einer, fonft mußte er dem Begriff der Zahl und den Körperbestimmungen unterworfen sein. Außer ber Ginbeit, muffen wir ihm als Belticopfer quertennen: 1. Leben, Bewußtfein von dem, was er thut; 2. Macht und 3. Biffen, Beisheit und 4. Unvergleichbarkeit oder Einzigkeit". Ein fernerer Schritt von Saadja ift die Bahrung der Reinheit diefer Gottesidee, wo alle scheinbaren Bibersprüche in den biblischen Ausbrücken erklärt und jede andere Annahme zurückgewiesen werden soll und zwar durch Aufstellung einer Norm, daß fämtliche etwa dagegen sprechenden Bur Feststelluna Aeußerungen in metaphorischer Bedeutung aufzufassen find. bedient er fich ber zehn von Ariftoteles aufgestellten Rategorien, Grundeigenheiten, unter denen er die auf Gott sich beziehenden biblischen Aussagen bespricht und erflärt. Die erfte ift Befen und Substang. Bier wird bie Möglichkeit einer Identifizierung Gottes mit einem Wefen der substanziellen Stoffe abgewiesen. Auch die Schrift hat derartige Verneinungen darüber; sie nennt beispielsweise bas Mineralreich,3) die Pflanzenwelt,4) die Sterne,5) das Tierreich,6) die Engel) u. a. m. Die biblische Angabe von ber Schöpfung bes Menschen nach Gottes Ebenbild bezeichnet nur feine Bevorzugung, wie fie auch in diefem Sinne von "Berg Gottes" spricht. Die Bezeichnung "Gott ist ein verzehrendes Feuer" (5 M. 4. 24) drückt nur die Vernichtung der Frevler durch Gott aus. Die zweite Rategorie ift die Qualität. Auch dieje tann in ihren zwei Beziehungen auf die Ausdehnung und die Verbindung ober Trennung von Gott nicht ausgesagt werben; was auch die Schrift und die Tradition im Einklang mit der Bernunft bestätigen. Die scheinbar dagegen sprechenden Ausdrücke von Gott als Haupt, Auge, Antlitz, Ohr, Mund, Lippe, Hand u. a. m. müssen metaphorisch gedeutet werden. Die angegebenen Erscheinungen bei ben Bropheten in 2 M. 24. 10; Ezechiel 1. 26; 1 K. 22. 19 u. a. a. D. hält Saadja als eine eigens hierzu geschaffene Lichtschöpfung, welche in der Schrift "herrlichkeit Gottes", (III), und im Talmud "Schechina" genannt wird.8) Die dritte Kategorie ist die Qualität der Accidenzien. Auch diefe tann auf Gott nicht bezogen werden, da bie Accidenzien von Gott geschaffen wurden und ihm daher nicht anhaften können. Die dagegen in der Schrift vorkommenden Ausdrücke von Gott, als Liebe, Saß, Wohlwollen, Unwillen, find als bildliche belehrende Bezeichnungen für des Menschen Thun und Laffen zu deuten. Die vierte Rategorie ift die der Gott ift von ewig her, die Geschaffenen können daher nicht vom Relation. Uranfange in einer Beziehung zu ihm gedacht werden. Die in ber Schrift scheinbaren Gegenausdrücke als 3. B. Gott ift König u. a. m. find Bezeichnungen seiner unbeschränkten Machtvollkommenheit. Die fünfte Kategorie ist die des Raumes, die auf Gott ebenfalls keine Beziehung haben kann. Er ist der Schöpfer des Raumes, er ist ewig, war allein ohne den Raum, auch ist der Raum nur für einen Körper, Gott ift förperlos. Die Bezeichnungen: "Gott wohne im Himmel" oder "im Tempel", "unter Israel" u. a. m. find nur bild-liche Ausdrücke als Auszeichnung der genannten Orte.<sup>9</sup>) Die sechste Kategoric ift die der Zeit. Gott ift Schöpfer aller Zeit; ferner er war urfprünglich



<sup>)</sup> So iu 5 Moj. 6. 4. Vergleiche hierzu Abt. I, Artikel "Einheit Gottes" in diejer R =E. 9 Emunoth we Deoth II. 44. 9 Jej. 46. 4. 6. 9 Daj. 40. 18–20. 9 Daj. V. 25. 26. 9 5 Moj. 15–18. 7) Pj. 89. 7. 9 Emunoth II. 51. 9 Vergleiche hierzu den Artikel "Allgegenwart Gottes" in Abt. I diejer R.=E.

allein und ohne Zeit; auch ift die Zeit das Maß der Dauer der Körperzeit, aber Gott ist körperlos; es geht aus allen diefen hervor, daß auch diefe Kategorie auf Gott keinen Bezug haben kann. Die biblischen Ausdrücke, die Gott Zeit erteilen, müffen baber umgebeutet werben. Go foll ber Ausspruch: "Bor mir war tein Gott geschaffen, nach mir wird teiner sein" (Jes. 43. 10), nur andeuten, daß vor der und nach der Sendung der Propheten Gott einzig fei. Die siebente Rategorie ist die des Besitzes, die ebenfalls auf Gott nicht bezogen werden tam; alles geschaffene ist Gottes Werk, man vermag daher nicht anzunehmen, sott habe dieses, aber jenes nicht. Die Aussprüche: "Israel ist Eigentum Gottes",<sup>1</sup>) ist eine Bezeichnung der Auszeichnung. Auch die Stellen: "Gott ist mein Anteil",") oder: "Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs" find ebenfalls nur als Preis der Frommen anzunehmen, da auch die Schrift Sott als Sott Aller Die achte Rategorie ift die ber Lage. Unter Lage versteht man verfündet. das Sichstützen eines Körpers auf einen andern; was von Gott, ber kein Körper ift, nicht ausgesagt werden kann. Die dagegen scheinbar klingenden Bibelbezeichnungen von Gott als Sitzen, Stehen u. a. m. follen metaphorisch im Sinne von Hülfsbereitschaft u. a. m. erklärt werden. Die neunte Rategorie ift die des Wirkens. Auch diefe in ihrem grobsinnlichem Sinne kann von Gott nicht ausgesagt werden. Sott schafft nur durch seinen Willen. Die biblischen Angaben von Wirken oder Ruhm Sottes bezeichnen das Hervorbringen Sottes durch seinen Willen und das Unterlassen desselben. Eine andere Bedeutung hat das Reben Gottes, was die Erschaffung von Worten bedeutet, die in das Ohr des Propheten dringen, das Unterlassen desselben wird durch "Schweigen Gottes" angegeben: "Gott schweigt" (Jes. 42. 14), d. h. er unterläßt eine Kundgebung. Die Ausbrücke "er gebenkt ihrer" (1 M. 8. 1), "er gebachte nicht" (Klglb. 2. 1), bezeichnen die göttliche Befreiung ober die göttliche Richtbefreiung von einem Leiden. Die Stellen, wo ein Geschehenwerden von Gott nicht gesagt werden tann, wie 2 M. 33. 18. 20. 33, bie Bitte Mofes u. a. m. find als durch einen æichaffenen Lichtstrahl Gottes geschehen zu beuten. Die zehnte Rategorie ift die des Leidens, die ebenfalls auf Gott keine Anwendung hat. Die Schriftftellen 2 M. 33. 18-23 von der Bitte Mosis, Gott zu schauen und die Ant= wort darauf, werden auf den erschaffenen Lichtsttrahl Gottes zur Offenbarung von Prophetien bezogen.3) III. Welt, Mensch, Vernunft und Weisheit, Billensfreiheit, göttliche Allwiffenheit und Allmacht, bie Schrift= ftellen barüber. Diese Themen behandelt Saadja in zwei Schriften, in dem philosophischen Kommentar zum Schöpfungsbuch, Sepher Jezira4) und in seinem Emunoth we Deoth, Absch. 4. Die Welt wird als von Gott erschaffen und burch ihn erhalten dargestellt.5) Gott wird das Leben der Welt genannt.6) Er ift als folcher wie das Leben (die Lebenskraft), in jedem Teile und dem Ganzen der Welt gegenwärtig. ) "Gott trägt die ganze Welt" ift die bildliche Bezeich= nung hierzu.») Ein auf Symmetrie beruhendes Sleichgewicht unter den Werken ber Schöpfung bildet das Band ihrer Erhaltung.9) Bier Elemente, Erde, Himmel (Feuer), Wind (Luft) und Baffer, die auch Hick 28. 24 kennt, find es, durch die Gott jedem Wefen der Schöpfung seine eigentümliche Natur verliehen. 10) <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 5 Moj. 83 9. <sup>9</sup>) <sup>3</sup>/<sub>2</sub> 16. 5. <sup>3</sup>) Die Angaben bes erschaffenen "Lichtftrahl Gottes" hier und in den prophetischen Mitteilungen oben — hat viel Achnlichkeit mit dem Logos Philos, nur daß er hier als geschaffen gedacht wird. <sup>4</sup>) Siehe den Artikel Saadja, Teil III. daselbst "Seine Schriften". <sup>4</sup>) Siehe oben <sup>9</sup> Daniel 2 7. <sup>7</sup>) Rommentar zum Jezirabuch IV. 1.
<sup>5</sup>) Jezira III. 5. Bergl. Jeremia 28. 24. אוי מלא אח השמים ואח הארץ אוי מלא. <sup>9</sup>) Rommentar zum Jezirabuch I. 2, worauf Roheleth 7. 14 bezogen wird <sup>10</sup>) Das I. 1, bergl. hierzu Spr. Sal. 80. 4.

Zwed und Biel ber Schöpfung ber Welt und ihrer Befen ift Gottes Beisheit mb Allmacht zu offenbaren (Pf. 145. 12), aber auch zum Heile aller Erschaffenen. 1) Der Mensch ist Endzweck ber Schöpfung; er ragt unter allen Wesen in feiner Vollenbung hervor; er hat Vernunft und Sprache, besitzt Verstandesträfte zur Einsicht und Erkenntnis; er vermag nicht blos die Gegenstände zu erkennen, sondern auch das Geschehene der Vergangenheit in sich aufzunehmen, festzuhalten und das Zukunftige vorherzusehen. Die Weisheit lehrt ihn, sich die Tiere dienstbar zu machen zu Bestellung des Bodens, das Wasser aus der Tiefe hervorzuholen, die Erbaumg von Baläften, bie Lenkung ber Kriegshecre, bie Leitung bes Staates und alle Angelegenheiten der Menschen zu ordnen, er hat die Kenntnis von dem Lauf ber Sterne, berechnet das Mag und die Entfernung der himmelstörper u. a. m. In diesem Sinne spricht die Schrift von ihm, daß feine Schöpfung zulett geschah,) bamit er einziehe in die für ihn geschaffene Welt. "Ich habe die Erbe gemacht", heißt es in Jesaia 45, 12, "und ben Menschen auf ihr erschaffen".) Er bilbet fomit den Schlußstein der Schöpfung und wird als im Ebenbilde Gottes geschaffen bezeichnet, ein bildlicher Ausdruck, der ihn zum Höchsten der Schöpfung macht, baher er auch ber Bol ber Schöpfung (1 S. 2. 8) und bie Bafis ber Belt (Spr. Sal. 10. 25) heißt. Die Mängel der Unvollkommenheiten, die an ihn haften, die Krankheiten und andere Zufälle, denen er ausgesetzt ist, bilden keinen Gegensatz zu dieser Aufstellung; sie hat der Schöpfer als Mahner zur Arbeit für feine sittliche Vollendung bestimmt, auch daß er sich bei Abirrungen vor Gott demütige und seinen Lebenswandel ändere. Die verschiedenen Triebe und Begierden, bie Gott in ihn gepflanzt, follen ihn lehren, seine Stellung mittelft ber Vernunft zu bestimmen und ihren Zwecken zu entsprechen. Die Schrift spricht baher wn Geboten und Verboten, die für ihn zu seinem Heile geoffenbart und verfundt wurden.4) Gin fernerer Vorzug des Menschen ist feine Willensfreiheit, die ihn von allen Geschöpfen unterscheidet und ihn über sie erhebt. Sie mird als Werk ber göttlichen Gerechtigkeit und feiner Liebe zu dem Menschen gepriefen; fie erteilt ihm bas Vermögen, Stellung zu den für ihn bestimmten Ge= und 9m= boten zu nehmen. Daher der Ausruf: "Mein Bolk, was habe ich dir gethan? was dir unmöglich gemacht?5) ferner: "Am hellen Tage vollführen sie es, dem fie vermögen es!"6) Gine weitere Ausführung dieses Themas führt zur Annahme, daß die göttliche Allmacht sich jeder Einwirkung ober jedes Eingriffes in die menschliche Handlung enthält. Beweise hierzu versteht Saadja beizubringen, 1. aus der finnlichen Wahrnehmung, 2. aus der menschlichen Vernunft, 3. aus ber Schrift und 4. aus der Ueberlieferung. Bermöge der finnlichen Bahrnehmung weiß ber Mensch, daß er nach Belieben reben ober schweigen tamn, es ift ein Beweis, wie der Mensch vermöge feiner Vernunft fich felbst zu beherrichen vermag; er ift daher weise, wenn er auf die Stimme der Vernunft hört, aber thöricht, wenn er ihr nicht folgt. Der zweite Beweis durch die Vernunft ift, daß eine Handlung nicht von zwei Urhebern ausgehen könne. 7) Nach der Annahme daher, Gott vermöge auf den Menschen einen Zwang zu einer That auszuüben, müßten ja zwei Urheber sein, von denen die That ausgeht, was unmöglich ift. Auch fönnte bei einem Zwang zur That durch Gott von keiner Strafe mehr die Rebe sein, ba auch ber Frevler zur Hanblung gezwungen wird. So 5 Mos. 30. 19: "Ich rufe himmel und Erbe zu Zeugen, Leben und Tod lege ich dir vor,

 Daf. I. 72 Bergl. hierzu die erhaltenen Stücke Saadjas, Einleitung zum Bentatende fommentar in dem Jezirafommentar von Jehuda Barfillat pag. 90 mit Berufung auf Jejata 48. 17. <sup>3</sup>) 1 Moj. 1. 26. <sup>3</sup>) So in Emunoth IV 146, vergl. Sacharia 12. 1
 <sup>4</sup>) Siehe weiter I: Teil in diejem Artifel. <sup>5</sup>) Micha 6. 8. Bergl. über die Bedeutung von Jehuda 6. 8. Bergl. über die Bedeutung von John Esra zur Stelle. <sup>6</sup>) Micha 2. 1. <sup>7</sup>) Bergl. Emunoth I. 26. II. 48.

Segen und Fluch, mähle das Leben!" Der vierte durch die Ueberlieferung gründet sich auf ihren Ausspruch: "Alles liegt in Gottes Händen, nur nicht die Gottesfurcht", denn so heißt es: "Und nun Israel, was fordert der Ewige, dein Bott, von bir, als daß du den Ewigen, deinen Gott, ehrfürchteft" (5 Mof. 10.12).1) Bie die Annahme der menschlichen Willensfreiheit in Bollführung von Hand= lungen mit der Lehre von der göttlichen Allmacht möglich fei, daß der Mensch Dinge vollzieht, die Gott nicht mag? Darauf wird geantwortet: "Wenn Gott etwas verbietet, so geschieht es mit Rückficht auf den Menschen, daß ihm dasselbe foablich fei, ber Mensch ift Bufallen unterworfen und für fein Bohl find bie Be- und Verbote; es ift daher bentbar, daß Gott Werte vollziehen läßt gegen feinen Willen, ba biefelben nicht ihn, sondern den Menschen betreffen". Paffend wird darüber der Spruch zitiert: "Kränken sie denn mich", ruft Gott, "und nicht vielmehr sich selbst zu ihrer eigenen Schande!"?) Ein zweiter Sinwurf gegen die Lehre von der menschlichen Willensfreiheit ist die Lehre von der göttlichen Die Frage ift: wie ift bie Allwiffenheit Gottes möglich, wenn ber Allwissenheit. Mensch bie Freiheit zum handeln besitt ober entgegengesett, wie ift bes Menschen Freiheit zum Handeln möglich, wenn Gott deffen Thun und Laffen vorher kennt? Die Antwort barauf giebt Saadja: "Gottes Allwiffenheit erstreckt sich auf bas lette Ergebnis bes menschlichen gandelns, wie dasfelbe nach bes Menschen freier Erwägung ausfallen werbe. Gott weiß, wie es wirklich ausfallen wirb; er tennt alle Gebanken (Bf. 34. 11) und alle Begierben bes Menfchen (5 M. 31. 21). Gottes Wiffen ist als solches nicht schöpferisch und eingreifend, er schaut die fünftigen Dinge so, wie wir die gegenwärtigen anschauen, ohne dieselben zu beeinstuffen".) IV. Gesetsesoffenbarung, 3wed berfelben, Gebote und Berbote, die Propheten, Wahrer und Verkunder des Gesets, Beglaubigungsbeweise, Gesetsabrogationsfrage. Die Gesetsoffen= barung bezeichnet Saadja in feiner Schrift Emunoth in dem 3. Abschnitt nächft der Beltschöpfung als ben zweiten göttlichen Gnabenakt für ben Menschen, ihm Rittel und Wege zur Glückseit, seinem höchsten Wohle, anzugeben. So fingt ber Psalmist: "Du zeichneft mir den Pfad des Lebens".4) In ber vor= weltlichen Zeit war Gott allein, das Schöpfungswert, zu dem er von Riemand veranlaßt werden konnte, war ein freier Snadenakt; ber zweite Gnadenakt war die Sesetsesoffenbarung für des Menschen Slückseligkeit. Aber Gott, frägt man, hätte ja ben Menschen ohne bie Gesetzesoffenbarung zur Glückseligkeit erheben tonnen? Die Antwort darauf lautet bei Saadja, daß die göttliche Beisheit es für beffer und richtiger gefunden, wenn ber Densch burch eigene Thatigkeit sich die Glückfeligkeit erringe. Aber, lautet eine zweite Frage, der Mensch könnte sich ja selbst vermöge seiner Bernunft die Gesetse für seine Glückseligkeit auf= stellen, wozu bedurfte es hierzu einer göttlichen Gesetsesoffenbarung? Er beant= wortete biefe Frage burch ben Hinweis auf bie Menschenmenge, beren Vernunft nicht zu diefer Reife gelangt; auch der beffer begabte Mensch bedarf hierzu einer längern Entwidlung zur vollen Geistesreife, die allmählich erreicht werden kann, mährend er in den Jahren vorher ohne die Mittel zur Erlangung feiner Glück= feligkeit dastände. Das geoffenbarte Gesetz teilt er in zwei hauptklassen: Ber= nunftgebote, מצות שמעיות, und Offenbarungsgebote, מצות שכליות, Gebote bes Behorfams. Bu den ersten gehören die Gesete, welche auch die menschliche Vernunft vermöge ihrer natürlichen Einsicht gebietet, je nachdem sie beren That löblich ober verabscheuungswürdig findet. Bu ben Vernunftgeboten gehören: Gott

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gemara Berachoth S. 38b. Nidda S. 10. <sup>3</sup>) Jeremia 7. 19. <sup>3</sup>) Emunoth, **2b**[c]. 4. 12. <sup>4</sup>) P. 16. 11. Saabja, Emunoth III. 1. Bergl. daj. 2b [c]. 1. 38.

erkennen und ihm bienen.1) Gott nicht läftern.2) gegen Nebenmenschen nicht fündigen: wohin man rechnet bie Berbote von Diebstahl, Mord, Buhlerei, Sag und Berläumbung, falfcher Zeugenausfage, des Meineides u. a. m.; ferner die Gebote ber Nächsten= und Fremdenliebe, ber Armenfürsorge, ber Unterstützung und Aufpulfe ber Dürftigen, bie Bestimmungen für bie Dienenben und Tagelöhner, ber Ginsetzung von Richtern, ber unparteiischen Rechtsprechung u. a. m. Bur zweiten Rlaffe, den Offenbarungsgeseten, שמעיות שמעיות, den Geboten des Gehorjams, bie nur in ber Offenbarung bes göttlichen Willens ihren Grund haben, rechnet man die Ge= und Verbote des Rultus, der Sabbat= und Festheiligung, der Opfergesetze, ber Briefter= und Prophetenbestimmungen u. a. m. Doch find auch dieje nicht völlig ohne Vernunftgründe. Ift ja die Vollziehung des göttlichen Willens durch diefelben das, was auch die Vernunft löblich findet. Ueberhaupt enthalten sie verborgene Gottesgedanken, die wir nur annähernd zu erraten vermögen. So hat 3. B. die Heiligung gewiffer Festzeiten ben 3weck, der Mensch foll an den: felben Ruhe und Muße zur geiftigen Erhebung und zur religiofen Erbanung finden, auch freundlichen Verkehr mit andern Menschen pflegen. Die Auswahl gemiffer Menschen als Priefter und Propheten hat ben 3med, bamit fie bas Bolt belehren, fie felbst in ihrem Bandel bas Geset vertreten, bem Bolt die Gesetse vollziehung lieb und wertvoll machen und bie Menschen zur Erkenntnis Gottes führen. Die Propheten find bie Ausermählten, beren Gott fich als Sendboten jur Dit: teilung feines Willens bedient. Das Zeugnis ihrer Beglaubigung besteht in der nur ihnen verliehenen Rraft, die Naturelemente zu beherrschen und Dinge in ihr umzugestalten als z. B. bas Brennen bes Feuers aufzuhalten, ben Lauf ber Ströme zu hemmen u. a. m. So berichtet die Schrift von den Mundern Rofet, Josuas u. a. m. Der Sintritt solcher Wunder wird dem Bolke vorher verkündet, aber biefelben erfolgen nur für einen beftimmten 3med, zur Erreichung eines Bieles. Barum Gott nicht die Engel zu solchen Sendboten auserkoren ober weshalb hat Bott nicht bie Propheten mit übermenschlicher Natur, überirdifcher Leibesbeschaffen heit ausgerüftet? Diefe Fragen, die feiner Zeit die Gelehrten beschäftigten, beantwortet Saadja dahin, daß die gezeigten Wunder eines Propheten 3m Beglaubigung seiner Sendung von einem Engel oder durch einen Menschen von übermenschlicher Natur nicht bie Rraft ber Beglaubigung hatten, ba man die Möglichkeit diefer Bunderwerke ihren überweltlichen Rräften zuschreiben murde, ohne dieselben als Beweise der Bahrhaftigkeit ihrer angegebenen Sendung pu Daß aber ber Prophet eine Gewißheit der Göttlichkeit feines Auftrages halten. gebe, sind es gewisse Zeichen, als 3. B. die Erscheinung einer Wolken- oder Feuerfäule, auch einer ungewöhnlichen, ihn begleitenden Lichtgestalt.4) Saadja behandelt nun die Frage der Möglichkeit einer Gesetsabrogation. Das Chriftentum und der Islam, beide begründen die Bahrhaftigkeit ihrer Religionen auf die Aufhebung ber Lehren und Gesetze bes Judentums. Die neue Offenbarung ihrer Religion burch ihre Propheten, die Begründer und Verkünder ihres Glaubens, wird als eine Aufhebung ber alten Offenbarung, der des Judentums angesehen und verkündet. Saadja behandelt die Stellung des Judentums p diefer Frage in feinem Buche Emunoth, Absch. 4, recht aussührlich. Wir haben in dem Artikel "Saadja" feine Behandlung dieses Themas angegeben; er gelangt zu bem Refultat, daß bie Schrift in ihren Aussprüchen die Fortbauer des Gesches



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergl. 1 Chr. 28. 9. <sup>9</sup>) 8 M. 24. 15. <sup>9</sup>) Daf. 19. 11. <sup>4</sup>) Siehe oben "Bicht glauz", Schechina. Bergl. hierzu ben Bericht in 2 Moi. 83. 8–11, wo bet ber Offenbarung an Moje eine Wolkensäule sich niederließ und Pfalm 99. 6—7: "Ju einer Bolkensäule redett er mit thnen".

(f. b. A.) entschieden lehrt, so daß die Berbindlichkeit für die Israeliten nicht aufgehoben werden kann.<sup>1</sup>) V. Seele des Menschen, Berdienst und Schulb, diesseitige Vergeltung, des Frommen Leiden und des Frevlers Wohl= ergehen. Die Behandlung des Themas von Verdienst und Schuld, der Haupt= gegenstand biefes Abschnittes, fest bie Renntnis ber menschlichen Seele voraus, daher wir hier schon die faadjanischen Angaben von der Seele in Abschnitt 6 in turgem Abriffe geben, Ausführliches davon bringt auch Absch. VI bier. Die Seele, fagt Saabja, ift erschaffen, man tennt fie als eine intelligente Lichtsubstanz, lauter und feiner als die Substanz der Sterne und der feurigen Himmelskörper; es ift natürlich, daß fie uns mittelst ber Sinne unfaßbar bleibt; wir tennen nicht ihre Entwicklung, auch nicht deren herabsinken, nur Gott find fie offenbar. Die Schrift nennt die Seele "Licht Gottes",2) bas die geheimen Kammern im Menschen erhellt.") Werte ber Lugend klären bie Seele, aber die fündhaften trüben und verdunkeln sie. Rach dieser Vorausschickung wird uns jeine zoganviung von "Verdienstt" und "Schuld", mit der er diesen Abschnitt eröffnet, verständlicher. "Verdienstt" und "Schuld" erklärt er, sind Bezeichnungen der menschlichen Handlungen, je nachdem fie überwiegend gut ober überwiegend boje waren. Grund, daß eine Handlung gut und die andere böje heißt,4) die eine von Gott geboten und bie andere von ihm verboten wurde, ift.infolge deren Birtungen auf des Renfchen Seele. Die bojen Sandlungen üben eine trübenbe, beflectende Birtung auf sie aus, bagegen reinigt und läutert die Tugendthat die Seele. So heißt es in ber Schrift von ber lautern Seele ber Frommen, baß fie gleich bem Lichte ber Sphären und ber Sterne erglänzen (Daniel 12. 13), bagegen bezeichnet fie die Seele der Frevler, daß fie nicht leuchte und ben Sphären nachstehe (Siob 15. 15-16). Benn ben meiften Menschen diese Ginwirfung auf ihre Seele verborgen bleibt, fo verhält fich biefes, wie im Bereich der finnlichen Dinge, daß Fertigkeiten nur einzelnen Menschen eigen find, aber vielen verborgen bleiben. Es versteht der Münzkenner zwischen einer guten ober faljchen Münze zu unterscheiden. Wenn bies schon in finnlichen Sachen ber Fall ift, wie vielmehr bei Gegenständen, bie nicht zum Bereich bes Sinnlichen geboren. Die vom Menschen vollzogenen guten oder bojen Handlungen werden von Gott bewahrt b. h. gleichfam verzeichnet bes Lohnes wegen, mas jedoch nicht im buchstäblichen Sinne zu nehmen ift. Die Bergeltung ift in ber zufünftigen Belt, welche eintritt, wenn bie gabl ber Seelen voll wird, bie Gott ins Dasein treten ließ. Doch erfolgt auch schon im Diesseits, während unferes Lebens, eine gemiffe Vergeltung, die als Vorbild der zu erwartenden in ber fünftigen Welt eintritt.5) Weiter fpricht Saabja von 10 Abftufungen ber Renfchen nach ihrem religiösen und sittlichen Berhalten, die er als zehn Rlassen Diefelben find: 1. Fromme und Frevler; Gejetestreue und Gejetesbezeichnet. übertreter; die, welche ben religiofen und fittlichen Forderungen vollftändig genügen und bie, welche hinter benfelben zurückbleiben, die einfach fündigen und bie mutwillig fündigen, bie Ungläubigen und bie Bußfertigen. Mit diefer Aufzählung wird die Frage in Bezug auf die Lehre von ber Gerechtigkeit der göttlichen Vergeltung, von dem Wohl= ergehen des Sünders und den Leiden des Frommen dahin beantwortet, daß des From= men Leiden als eine Brüfung ber Festigkeit feiner Frömmigkeit gleich den Leiden Biobs anzusehen find,6) die erziehlich wirken jollen,7) oder fie find Gestalten von Abbüßungen einzelner Vergehungen im Diesseits, damit ihm die Vergeltung für seine

<sup>&#</sup>x27;) Mehreres bringen wir in den Artikeln "Fortbauer des Gesetzes", "Dispensation vom Gesetze", "Gesetzesaufhebung", "Albo Joseph" und "Abarbanel".
') Daselbst.
') Hergl.
') Hergl.
') 5 Moj. 8. d; Spr. Sal. 8. 12.

frommen Werke im Jenseits keine Schmälerung erleide. 1) Andererseits foll bas Bohlergehen ber Sünder als eine Belohnung feiner etwa dennoch verühten auten Werte erklärt werden. Dieje Angaben beruhen jeboch nur auf ber Borausjegung, baß bei beiben, bei dem Frommen zur Beit der Ausübung einer Gunde und bei bem Frevler bei ber Bollziehung einer guten Sandlung tein innerer Sefinnungsmechfel fattfand, bei dem Sünder teine Reue auf feinen bisherigen Lebensmandel, bei bem Frommen tein Migbehagen wegen feiner bisherigen Frommigkeit eingetreten ift, aber im andern Kalle wechselt das Berhältnis. Der Fromme verliert ben jenseitigen, ihm verheißenen Lohn bes Guten und ber Frevler erhält im Jenfeits teine Strafe wegen feiner früheren Sünden. Der Grund hiervon ift, weil bei beiden durch den erfolgten Gesinnungswechsel die frühere innere Birtung ber begangenen Berte aufgehoben wurde; bei beiden hat eine innere Umwandlung stattgefunden. -VI. Befen ber Seele, ihre Bereinigung mit bem Rörper, 3wed berfelben, Trennung burch ben Tob, ihr Fortleben, Buftand und Ort derselben, ihre Biedervereinigung, Auferstehung. Ueber das Bejen der Seele bringt Saadja sieben Meinungen: 1. die Seele sei eine Acciden;) 2. Die Seele fei eine Substanz, etwa eine luftartige; 3. sie fei eine feuerartige; 4. bestehe bie Seele aus zwei verschiedenen Teilen, einem vernünftigen unverganglichen mit feinem Sit im Bergen, und einem andern vergänglichen, ber Lebenstraft, verbreitet über ben ganzen Körper; 5. sie sei aus zwei Luftorganen, eine von außen, die andere von innen; 6. bestehe aus dem Blute felbst, wo auf 5 Mos. 12. 23; 3 Mos. 17. 11 hingewiesen wird. Run spricht er von der fiebenten, bie er als die richtige und die feinige bezeichnet. Die Seele ift erschaffen, ba es tein Befen von ewig her außer Gott giebt; auch bie Schrift tennt fie fo. (Sach. 12. 1.) Sie wird gleichzeitig mit ber vollenbeten Fötalgestalt bes Embryos geschaffen, ) und zwar in ihm, im Herzen, ) gegen die Annahme der griechischen Philosophen Plato und Aristoteles von der Ewigkeit der Seele. Dieselbe sei eine lichtartige Substanz, ähnlich der Substanz der Sphären, die sie jedoch an Feinheit und Lauterkeit überragt, begabt mit der Fähigkeit des Denkens und der Erkenntnis.7) Denken und Erkennen gehören, ba ber Körper allein nicht biefes Bermögen hat, ju ihrem eigenen Befen. Gleich ben Spharen erhält fie ihr Licht von Gott, in der Schrift heißt sie "Licht Gottes". (Spr. Sal. 21. 4). Beweis für bie Richtigkeit biefer Angabe ihres Wefens ift: "Die Seele zeichnet fich durch Beisheit ihres Birkens und ihrer Führung aus, mährend ber Körper ohne Seele nichts von diefen Borzügen hat. Bare bie Seele von irbischen Stoffen, fo könnte fie keine diefer erhabenen Birtungen hervorbringen, nicht einmal, wenn fie aus bem Stoff der Sphären wäre. Es muß baber ihre Substanz feiner und lauterer als bie ber Sphären fein". So heißt es auch in ber Schrift (Daniel 12. 13): "sie erglänzen wie das Licht der Sterne und der Sphären". Der 3wed ihrer Verbindung mit dem Körper ift zum Nutzen und Heil beider; die Seele erhält bie Möglichkeit ihrer Thätigkeit, fich wahre Gludfeligkeit burch Berke ber Frömmigfeit zu erringen. Sie bedient fich bes Rörpers gleich eines Bertzeuges biern.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Saabja, Emunoth, Absch. 5. <sup>9</sup>) Vergl. Talmub Horajoth S. 10b, Kidduschin S. 39b und 40b, Midrasch rabba 1 Mos. Absch. 38, 2 Mos. Absch. 14 u. a. O. <sup>9</sup>) Rach ben Einen sei fie ein sich selber bewegender Accidenz; andere halten sie als eine Bollendung bes natürlichen Körpers; bie britten bezeichnen sie als eine Vereinigung der vier Element; bie Vierten geben sie als eine Vertnüpfung der verschiebenen Sinneswahrnehmungen an; die Fünften, sie sei eine Menschen VI. 102. Sierzu Jeremia 88. 16, gegen die Amahme einer Präezisten der Seele nach Plato. <sup>9</sup>) Das. S. 97. Vergl. Ammering 1 S. 28 der Programmischrift von S. Horswitz. Verslau 1898. <sup>9</sup>) Emunoth VI. 102.

58 werden brei Rräfte in der Seele durch ihre Bereinigung mit bem Körper hervorgerufen: bie Rraft ber Erkenntnis, bie Rraft bes gornes und bie Rraft ber Begierde. Rach biesen sind auch ihre brei Namen in ber Schrift; fie heißt: 1. in Bezug auf ihre Erkenntniskraft "Neschama", געשמה; ל 2. wegen ihrer Kraft bes Jornes, Energie, "Ruach", רוח,") und 3. betreffs ihrer Begierbe "Nephesch", אנה wo).) Der Sitz ber Seele ift im Herzen, von dem die Abern ausgehen, welche bie Bewegung und Empfindung im Körper hervorbringen. Doch ift der Sitz ber höhern Erkenntnisfunktionen im Gehirn zu suchen, nämlich: Erinnerung, Denken (Saabjas Rommentar zu Spr. Sal. S. 96.) und Urteile. Die Werke des Menschen find die Frucht der Vereinigung der Seele mit dem Körper; eine Vergeltung berfelben kann daher nur für beibe zugleich, alfo in ihrer Verbindung mit einander gebacht werden. Die Dauer der Verbindung des Körpers mit ber Seele wird von Gott bestimmt, jedem Menschen ist die Lebensgrenze bestimmt, nach dem Maße der Kraft, mit dem der Körper von vorne herein ausgestattet ift. Gott tann jedoch durch Erhöhung ober Schmächung diefer Lebenstraft bes Menschen Leben verlängern oder fürzen.4) Die Trennung der Seele vom Rörper geichieht durch ben Tod. Die Seele vermögen wir nicht bei ihrem Scheiben aus bem Körper wegen ihrer feinen luftartigen Substanz zu sehen, wie wir ja auch bie Sphären nicht sehen können. Ueber ben Justand ber Seele nach ihrem Scheiden aus bem Körper bis zu ihrer Wiebervereinigung mit ihm zur Beit ber Auferstehung mirb angegeben, baß fie in der erften geit von Unruhe gequält wird; fie empfindet ben Berfall bes Rörpers fo fchmer gleich bem, ber fein Gigentum in Trümmer und Schutt zerfallen feben muß, aber fpäter nach Beendigung bes Berftörungs= prozeffes verfällt fie in einen ichlafartigen Buftand. Ueber ben Ort des Bermeilens ber aus bem Rörper geschiedenen Seele hören wir: bie reine Seele erhält ihren Drt oben, aber bie befleckte hat ihren Ort unten, sie bleibt da bis zur Zeit, wo bie Zahl ber Seelen, bie zum Eintritt in die Welt bestimmt ift, voll wird. Entschieden bekämpft Saabja bie Annahme einer Seelenwanderung. Wir haben darüber einen eigenen Artikel, auf ben mir bier vermeisen. VII. Die Unsterblichkeit ber Seele, die Fortbauer bes Menschen, das Leben im Jenseits, bie jen= feitige Bergeltung. Die Fortbauer bes Menschen nach bem Lobe ift bas fortleben feiner Seele. Der Vernunftbeweis für die Unfterblichteit ber Seele ift Es erscheint, spricht Saadja, unvereinbar mit der Gerechtigkeit und ein ethischer. Almacht Gottes, bes Weltschöpfers, auch mit feiner Gute und Beisheit, baß er bie menfoliche Seele, die er mit fo vielen Borgügen ausgestattet und ber er einen iola hohen Rang verliehen, auf jenes geringe Maaß von Glückfeligkeit bienieden beschränken follte. Hierzu tommt, bag auf ber Erbe tein Glud volltommen, teine Freude ungestört und ungetrübt existiert, daher kann mit bem Tod bas Leben des Menschen nicht zu Ende sein; die Seele ist unsterblich, für sie wird es eine Stätte zu ihrem Fortleben von ungeftörter Glückfeligkeit geben. Diefe Ahnung einer jufunftigen beffern Welt trägt ber Menfch in fich felbft. Auch die Erscheinung vom Glud bes Frevlers und ben Leiden des Frommen weift auf eine Welt bin, wo die Ausaleichung ber Widersprüche stattfinden werde. Es ift das Jenseits, bie Stätte ber gegenseitigen Vergeltung. Die Märtyrer, bie ihr Leben bereitwillig bin= gegeben, mären fie nicht von bem Glauben an eine Bergeltung im genfeits burchbrungen gewesen, gewiß, sie hätten sich nicht für die Wahrheit ihrer Religion hingeopfert. Daß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hiob 38. 8. Jefaia 26. 4. <sup>9</sup>) Koheleth 7. 9; Spr. Sal. 29. 11. <sup>9</sup>) 5 Moj. 12. 20. Hiob 33. 20. Vergl. jeinen Jezirakommentar zu 1 § 4. <sup>6</sup>) Emunoth VI. 101. Vergl. Lalmub Sanhedrin S. 91a das Eleichuis von dem Lahmen und dem Blinden, den Wächtern des Gartens.

bie Schrift nur von ber biesseitigen Vergeltung spricht, liegt in ihrer Eigentümlichkeit, ausführlicher von Dingen ju fprechen, bie bem Bedürfnis ber Gegenwart näher liegen. Für die Israeliten in ber Bufte, die vom Lande Ranaan Besitz nehmen follten, war es natürlich, mit ihnen nur von bem Besitz bes Landes ber Berheißung ju fprechen. Andererseits ift ber Lob Mofes in ber Büfte ein Beweis ber jenseitigen Bergeltung. Auch die Schriftstellen von bem Leben ber Beisen und bem Untergang der Thoren, dem Glude der Frommen und dem Unglud ber Sünder find auf bas jenseitige Leben zu deuten. Daran schließen fich die vielen Aussprüche in den Schriften der Tradition, die ausdrücklich von dem Leben und bem Lohn im Jenseits sprechen. Das Leben hier vergleichen fie ju einer Borhalle zum jenseitigen Leben mit der Mahnung, fich bier für die andere Belt vorzubereiten.1) Im jenseitigen Leben, heißt es ferner, giebt es tein Effen, tein Trinken, bie Frommen figen mit den Kronen auf ihren häuptern und freuen fich bes Abglanzes von Gott.) Weiter versehlen fie nicht Männer zu nennen, bie bes jenseitigen Lebens infolge ihrer Vergehungen verluftig geworden.3) Das find die Beweise nach ber Bernunft, Schrift und Tradition, welche die jenseitige Bergeltung VIII. In Abschnitt VIII seines Buches Emunoth spricht Saadja dartbun.4) ferner über bie messianische Erlösung und die Erfüllung ber messianischen Ber beißungen und in Abschnitt IX von der Auferstehung zur Zeit der Erlösung und ber spätern allgemeinen Totenbelebung zum Tag bes Gerichts und Eintritt ber fünftigen Welt. Da, wie Saabja selbst fagt, die Lehren biefer zwei Abschnitte Glaubensfätze, Dogmen find, bie nichts mit bem philosophischen Denten gemein haben, so fprechen wir hier nicht weiter von ihnen und verweisen über sie auf die Artikel "Auferstehung" und "Biederbelebung der Toten", "Belt, fünstige" in Abt. I und "Belebung der Toten", "Jutunftsmahl" in Abt. II, ferner: "sog bes Gerichts" und "Chiliasmus" in Supplement II diefer Real-Encyclopadie. Ebenso bitten wir, über bie Abhandlung Saadjas im zehnten Ibschnitt , die Lehren ber Ethil", um nicht zu wieberholen, ben Artitel "Sittenlehre, philosophifde" nachzulesen. In allen biefen Philosophemen bei ber Behandlung ber aufgestellten Themen hatte Saadja nur eine theoretifche Feststellung ber Lehren und Gejete bes Judentums im Auge, aber für eine Berinnerlichung der Religion im Leben des Bolkes, wie Geift und Herz, Berftand und Gemut mit von ihr ergriffen und gehoben werben, barüber hatte er noch tein Bort. Die Angaben hierzu ftellte no nächft ber philosophischen Bearündung ber Gotteslehren der Zweite hier zur Aufgabe, den wir nun folgen lassen.

II. Bachja ben Joseph Jon Patuda mit dem Spitheton Bachja der Fromme, ober Bachja der Richter oder Rabbinatsmitglied, בחיי הרוסר, auch Bachja der Alte, בחיי הדיים. Ausgezeichneter Religionsphilosoph und Rabbiner in Saragossa im 11. Jahrhundert, bekannt durch seine philosophischereligiöse Moralschrift "Anweisung oder Anleitung zu den Herzenspflichten", das et im Jahre 1050 in arabischer Sprache versaßte, welches später von zwei Gelehrten, Juda Jon Tibbon (s. d.) und Joseph Rimchi (s. d.), hebrätisch überleti wurde. Wir haben in dem Artikel "Bachja ben Joseph Jon Patuda" aussührlich über sein Leben und seine Schriften gesprochen und behandeln hier seine in berfelben niedergelegten Ideen und Lebren über Gott, Schöpfung, Welt, Menschen, Seele, Willensfreiheit, Sottesdienst, Gottvertrauen, religiös=stitlichen Lebenswandel u. a. m. Der Lehre von Gott wird die Darstellung der Weltschöpfung voraus-

<sup>1</sup>) Emunoth IX 183 nach Aboth IV 6. <sup>9</sup>) Gemara Berachoth S. 17a. <sup>9</sup>) Emunoth IX 184 nach Mischna Sanhedrin XI 1. <sup>4</sup>) Daf. IX 185.

geschickt, aus der das Dasein Gottes, als des Weltschöpfers, sich ergiebt. Wir fprechen baber hier: a) von ber Beltschöpfung und Gottes Dafein. 9I(8 Erkenntnisquellen giebt er gleich Saabja (f. b. A.) an: 1. die Vernunft; 2. bie heilige Schrift und 3. bie mahrhafte Tradition. Die Zeitlichkeit ber Schöpfung, daß sie nicht von ewig her war, sondern entstanden ist, lehrt die Schrift.1) Die Bernunftbeweise bafür werben hier in folgenden angegeben: 1. Rein Ding vermag fich felbft zu erschaffen, es muß baber erschaffen worben sein. Die Entstehung ber Schöpfung weift baher auf einen Schöpfer, Gott, hin. 2. Eine unenbliche Reihe von Ursachen ift undenkbar; folglich gab es eine erste Ursache, der keine andere vorausgegangen, eristiert hat. Diese erste Ursache, der bie Schöpfung ihre Entstehung verdankt, ist der Schöpfer, Gott! 3. Die Welt mit ihren Wesen bestehen aus Jusammensezungen. Jedes Jusammengesetzte besteht aus Teilen, die früher da waren, die zusammensezungende Ursache ist daher endlich, hat einen Anfang, bie Welt hatte einen Anfang, ift zeitlich und entstanden. Die erste Ursache aller Ursachen ist außerhalb ber Welt, ber Schöpfer, Gott! So sind beide, die Schöpfung aus Nichts und Gott ihr Schöpfer, erwiefen.  $\beta$ . Die zweite Lehre von Gott ist die von seiner Einheit und Einzigkeit. In der Schrift wird dieselbe auf mehreren Stellen mit Nachbruck verkündet. Vernunftbeweise für sie stellt Bachja sieben auf. A. Alle Sinzelheiten können unter bestimmte Arten mfammengefaßt werden; die Arten wieder unter Gattungen, dieje unter höhere Sattungen u. f. w. bis man zum höchsten Grundbegriff alles Seienden, ber Sattungen, nämlich zu den Kategorien gelangt, die man in der Philosophie als jehn angiebt. Führen wir auf ähnliche Beise bie Dinge auf ihre Urfachen jurud, so wird deren gahl immer kleiner. Gelangen wir endlich zu den letzten Urfachen alles Seienden, den fünf Prinzipien, nämlich den 4 Elementen und der Bewegung, fo erweifen fich auch biefe von einer kleinern gabl von Urfachen verurfacht, nämlich von Stoff und Form, bie ebenfalls von Gott verurfacht feien, ber als lette Urfache nur Giner sein tann. So muß Gott als Urfache ber Urfachen, als Prinzip ber Prinzipien nur Einer sein. Die Einheit Gottes ift erwiesen. B. Die planvolle harmonie, die Jufammenstimmung in allen Teilen ber Welt, wo bie verschiedensten, entgegengeseten Ursachen zu übereinstimmenden Wirtungen sich gestalten, so daß im fleinften wie im größten bie Beisheit Gottes hervortritt, beweisen bie Ginheit Gottes. Wir fehen ba einen planmäßigen Jusammenhang, wo ein Teil des andern bedarf, wie etwa die Glieder eines Menschen u. a. m. Dieses All in folchem Busammenhange und folcher Harmonie kann nur ein Befen hervorgebracht haben. Die Sinheit bes Schöpfers ift fomit erwiesen. C. Gabe es viele Götter, fo muß eine unterscheidende Verschiedenheit unter ihnen fein, jeder von ihnen hat etwas, was der andere nicht hat; es müßte der Mangel einer Eigenschaft bei den Einzelnen ftattfinden. Der Mangel sett eine Begrenztheit, diese eine Endlichkeit voraus. Bas endlich ist, muß erschaffen worden sein, kann kein Gott sein. Der Schöpfer, Gott, muß baber nur einer fein. Die Einheit Gottes ift erwiefen. Diefe brei Beweise Bachjas genügen, wir übergehen hier, bes engen Raumes wegen, bie andern Beweise und bringen von Abschnitt II Rapitel 8 seine Definition der Gotteseinheit. Man kennt, erklärt er, eine eigentliche und eine uneigentliche Einheit; erstere ift die fubstanzielle und letztere die accidenzielle. Diese zerfällt in zwei Arten, die Einheit der Gattung und die der Arten. Die Einheit des Wesens ist die subftanzielle Sinheit. Von diefer fubstanziellen Sinheit giebt es ebenfalls zwei Arten: 1. die ideelle Einheit und 2. die reelle Einheit. Erstere ift die Jahleneinheit als 3 B. es ift eins, weil kein anderes folgt, und 2. bie reelle, substanzielle Einheit

1) 1 90% 1.

ift die, welche weber wandelbar, noch veränderlich ift, sie unterliegt keinem Entfteben und Bergehen, ift nicht bem Enben, Fortichreiten und Bewegen unterworfen, fondern bleibt beständig, bei ihr ift kein Anfang und kein Ende. Sottes Einheit ift diefe lettere. Dbige Beweise von der Schöpfung haben das Dafein Gottes ergeben, als bas Urerfte ober als erfte Urfache, bie nicht wie die Schöpfung und ihre Befen begonnen b. h. zeitlich geworben, sondern uremig mit der göttlichen Substanz inbegriffen war. 7. Fernere Bezeichnungen Gottes, Angaben seiner Eigenschaften. Die Betrachtung ber Schöpfung weist auf Gott hin. Aber was Gott fei, bie nabere Bezeichnung feines Wefens und feiner Eigenschaften tann fie uns nicht mitteilen. Dbige Grundlehre der Unvergleichbarkeit Gottes mit ben Befen ber Schöpfung zwingt uns, bag wir biefelben nicht positiv, fondern nur negativ angeben können. Es find nur brei Eigenschaften, bie wir positiv anzugeben vermögen: 1. daß Gott ift, fein Dafein, mas fich aus obigen Beweifen ergeben hat; 2. daß er ewig ift, die Ewigkeit Gottes, fie ergiebt feine obige Bezeichnung als die urerfte Urfache ber Schöpfung, die auch 3. bie Einheit Gottes mitenthalt. Dafein, Ewigkeit und Einheit find bie brei Gotteseigenschaften in vontiver Bedeutung. Eine weitere Betrachtung ergiebt, baß jebe biefer brei Eigenschaften bie zwei andern mit einschließt. So ergiebt die erste, das Dasein Gottes, auch feine Ewigkeit und Einheit. Neben diefen brei Eigenschaften von Gottes Befen giebt es noch die feiner Thätigkeit, die jeboch in Betracht ber Unvergleichbarkeit Gottes mit den Schöpfungswesen nur in negativem Sinne und negativer Bedeutung angegeben und erklärt werden können; sie wollen nur bas ausjagen, daß das Gegenteil bes burch sie ausgebrückten von Gott zu gelten habe. In diesem Sinne können folche Gigenschaften beiden: Gott und ben Geschöpfen beigelegt werden. Solde Eigenschaften von Gott bezeichnen Gottes Berhältnis zum Geschaffenen und Gewirkten. In ber Schrift kommen biefe Gigenschaften Gottes häufig vor. 61 find daselbst zwei Arten: a) die welche Gott menschenähnliche Gestalt zuschreiben, als 3. B. Sbenbild, Mund, Hand, Ohr u. a. m.; b) bie ihn in körperlicher Bewegung barstellen, als 3. B. Riechen, Sehen, Hören, Bereuen, Betrübtsein, Jürnen, Gebenken, Erinnern, Herabkommen u. a. m. Die alten Bibelüberser, als die Septuaginta (s. b. A.) und die Targumisten (s. Targun) suchten in der Biedergabe biefer Bezeichnungen burch anbere Ausbrücke von ihnen alles Menfcliche abzuftreifen, so baß sie vergeistigt wurden. 3bre Angaben waren wegen bes gewöhnlichen Menschen notwendig, dem es schwer wird, fein Gemut durch bloße Abstraktion in Gebet und Anbacht ju Gott ju erheben; diefelben beruchfichtigen die Fassungstraft des Menschen. So find die förperlichen Bezeichnungen von Gott eine Notwendigkeit für einen großen Teil der Menschen; sie schaden nicht, ba ber bentende Teil ber Menschen sie boch nur bilblich auffaßt. Auch bie Schrift hat eine Anzahl von Stellen, welche unter Hinweisung auf Gottes Erhabenheit jede Angabe von göttlichen Attributen zurückweisen und jedwede Verähnlichung Bottes befämpfen. Ebenso migbilligten bie alten Lehrer im talmubischen Schrifttum die Häufung von gottlichen Attributen im Gebete als unjudisch und mit der reinen Gottesibee in der Bibel unvereinbar. 1) Doch bildeten diese Philosopheme, bie uns von Gott eine klare Vorstellung geben, nur die Ginleitung zu dem, was ben hauptteil biefer Schrift bildet. Nicht eine Theologie in philosophischem Sinne, ober ein Rompendium berfelben will Bachja bier abfassen,2) sondern bie Angabe der Mittel und Wege zur Berinnerlichung der Religion aufstellen, wie deren Lehren und Wahrheiten Herz und Geist durchdringen und sie bildend

<sup>1)</sup> Siehe: "Eigenichaften Gottes". I Wie dies Kaufmann richtig in seinem Buche "Die Theologie Bachjas" S. 24 bemerkt.

erheben, Gefühle und Empfindungen für das Gute und Eble weden, daß bie Tugendwerke aus innerm Drange hervorgehen und tein gedankenloses Thun werden. Bachia fab fich im Kreife feiner Religionsgenoffen um und bemerkte, daß bei vielen ber Gottesglaube nur leeres nachsprechen ift, das fich nicht über bie Stufe ber Rinder erhebt.1) Andere tennen ihn nur in ber Gestalt von Tradition, als etwas Ueberkommenes; keine vernünftige Ueberzeugung ist fein Boben. Diese gleichen ben Blinden, die sich vertrauungsvoll von einem Sehenden leiten lassen; aber müssen jeden Fehltritt des Führers mitmachen.<sup>2</sup>) Run sind es die Dritten, bei denen der Glaube zwar auf Erkenntnis und Ueberzeugung beruht, aber ihnen fehlt der klare Begriff einer absoluten Einheit Gottes; sie verirren leicht und ftellen sich Gott auch körperlich nach menschlichem Bilde vor.3) Dieselben find einem Manne gleich, ber eine Stadt aufsucht, beren Lage.ihm bekannt ift, aber den richtigen Weg zu ihr nicht weiß; er muht fich vergebens ab, ohne hineinjugelangen.4) Den Bierten endlich wohnt ber flare Begriff von Gott ein,5) aber es hat jeber die Pflicht, ben Gottesglauben zu prüfen und ihm auch geistig an= juhangen; 5) ber Gottesglaube wird baburch zur Wurzel und Grundlage ber Religion. Bon den Religionsvorschriften im Judentume beziehen sich welche auf das Innere des Menschen, auf das Herz und den Geist desselben, andere auf das Neußere, bie Bollziehung von bestimmten Berten. Bachja nennt erstere "Bflichten bes Dergens", חובת הלבבות, die andern zum Unterfchiede von diefen: "Glieder-pflichten", האברים, aber er möchte, daß diefe die Frucht jener, aus dem Drange bes Innern hervorgehen, das Herz zu ihrer Triebkraft haben. Es ift dies keine neue Aufstellung, schon längst haben die Propheten und nach ihnen die Talmudweisen in mehreren Lehren darüber ihre Stimme mahnend erhoben. So lefen wir in Jefaia 29: "Mit bem Munde und ben Lippen ehren fie mich, aber ihr Herz ist fern von mir;" ferner bei Jeremia 31. 33: "Ich gebe meine Lebre in ihr Inneres und auf ihrem Herzen schreibe ich sie".") Vergebens sieht er sich nach einem Buche um, das die Mittel und Wege der Verinnerlichung der Religion angiebt, er findet es nicht. "Sie verfaffen Bücher", flagt er, "Gesetstompendien von den äußern Gesetswerten, die nur die Werkheiligkeit förbern, aber von den herzenspflichten zur Berinnerlichung ber Religion, barüber giebt es teine Schrift".8) Bachja machte fich an bie Abfaffung eines folchen Buches, er fchrieb es in arabischer Sprache und nannte es "Die Lehre von den Herzenspflichten". Dasselbe wurde später von Juda Ibn Tibon hebräisch übersett. Es besteht aus zehn Abteilungen (Pforten), von denen handelt die erste in 10 Kapiteln von dem Gottesbegriff; bie zweite in 6 Kapiteln von ber Betrachtung ber Natur, ber weisen, fürforg= lichen Schöpfung, Gestaltung und Erhaltung ihrer Besen; die britte in 10 Rapiteln von bem Gottesbienste; bie vierte in 7 Rapiteln von Gottesvertrauen; bie fünfte in 6 Kapiteln von der Gottweihung unferer Berke; die sechste in 10 Rapiteln von der Demut; die siebente in 10 Rapiteln von der Buße und den Liebes= werken; die achte in 6 Kapiteln von ber Abrechnung bes Menschen mit seiner Seele; bie neunte in 7 Rapiteln von der Enthaltsamkeit und die zehnte in 7 Rapiteln von der Gottesliebe. Bon den in diesen Abschnitten behandelten Lehren fprachen wir oben die der Darstellung des Gottesbegriffes, wie derselbe in feiner Einheit und Einzigkeit burch das Schöpfungswert verkundet und erwiefen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) BergI. Chobath Halebaboth Bforte 5. Rap. 2. <sup>2</sup>) Dajelbit Rap. 1. <sup>3</sup>) Daj. Rap. 2 unb Rap. 1. Bforte 1. <sup>4</sup>) Daj. Rap. 2. <sup>5</sup>) Daj. Rap. 5. <sup>9</sup> Daj. Rap. 8. <sup>7</sup>) Sebrätido: אמת גער בנה הקרתי עליהם (א הברוה היא חובת הלבבות שהניחוה ולא הברוה ולא הברוה שהניחוה. ולא מצאתי בהם ספר מיוחד בתכמת המצפון והיא חובת הלבבות שהניחוה ולא הברוה.

wird, ebenso von den andern Gigenschaften Gottes, von den seines Befens und ben, die durch feine Werke erkannt werden. Wir sprechen jest von den Lehren ber anbern Abichnitte, als von ber Raturbetrachtung, bem Menichen überhaupt, von seiner Seele und ber Billensfreiheit. Die Betrachtung ber Natur wird in Abteilung II Rap. 1-5 zur bildenden Erhebung des Menschen, zur Wedung von religiöfen Gefühlen und ebeln Empfindungen empfohlen. Sie bildet mit ihren Schöpfungen und ihren Befensarten gleichsam bie Offenbarungsstätte ber weifen Vorfehung und Fürforge Gottes, die uns zur Dankbarkeit ftimmt. Unter diefen Befen, die uns die fürforgliche Liebe Gottes vorführen, wird ber Mensch als das Höchste ber Schöpfung bargestellt. Die Betrachtung über ihn leitet Bachja mit des Pfalmisten Worten ein: "Dir, Gott, meinen Dant, daß ich fo wunderbar aus-gezeichnet wurde, wundervoll find beine Werte, meine Seele tennt sie gar fehr". (25f. 139). Der Mensch wurde zuletzt gebildet, gleichsam als Rrone ber Schöpfung. Die Seele ift eine Lichtfubstanz, gleich ben andern Himmelswefen, fie ift befähigt, bas Uebersinnliche zu erfassen, aber im Rörper bes Menschen fühlt fie fich burch Gefesselt von ben Banden ber Leidenschaft vermag fie die Materie beschwert. nicht mehr bas Absolute zu begreifen. Aber fie foll die Schranken ber Rörperlichkeit durchbrechen, bie Fesseln ber Sinnlichkeit möglichft abftreifen und fich jur Anschauung des göttlichen Urquells emporarbeiten.) Auf der Erde ift bie Seele ein Fremdling;1) ihr Dasein in Verbindung mit dem Körper ift zur Erlangung ihrer eigenen Gludfeligkeit, fie foll fich läutern und bie natur ber beiligen Engel erlangen2) und so ber ewigen Geligkeit, bie gleich nach bem Lobe bes Rörpers eintritt, teilhaftig zu werden; es ist bie Beit ber Bergeltung.) Sie erreicht die Reinheit ihres Befens von ber Umbufterung ber Thorheit und Befreiung von ber Finsternis bes 3weifels.4) Mit biefer Darftellung ber ewigen Seligkeit nach bem Tobe nur für die Seele weicht Bachja von Saadja ab, ber die Seligkeit für bie Seele mit ihrer Wiedervereinigung mit dem Körper lehrte.5) Auffallend ift bie Nichterwähnung biefes Fortlebens im Jenseits in bem biblischen Schrifttum. Bachja weist nach, daß dieselbe, wenn sie auch nicht im Pentateuch erwähnt wird, boch in den Aussprüchen ber Propheten und ber Sagiographen ftart angedeutet hervortritt. So in Jesaia 58. 66, das. 64; Daniel 12 u. a. D.<sup>7</sup>) Mit vielem nachbrud versteht er bie Frage ber menschlichen Billensfreiheit, bie mit ber göttlichen Allwiffenheit. Allmacht und Borherbestimmung im Biberfpruch u ftehen scheint, zu behandeln und die Richtigkeit derfelben nachzuweisen.<sup>8</sup>) Die Willensfreiheit des Menschen wird ausdrücklich in mehreren Bibelaussprücken anerkannt. So in 5 M. 30. 15. 16: "Siehe, ich lege dir vor das Leben und das Gute, den Lod und das Böfe, mähle das Leben" u. a. a. D. Aber in mehreren andern Aussprüchen wird bie göttliche Allmacht und die göttliche Vorherbestimmung, bie gegen die menschliche Willensfreiheit spricht, start betont und als Glaubenslehre vorgeführt. Wir nennen von benfelben Pf. 135. 6: "Was der Ewige will, im Himmel und auf der Erde, thut er"; 1. S. 2. 6: "Der Ewige tötet und belebt, senkt in die Gruft und bringt wieder herauf"; "Der Ewige macht reich und macht arm, erniedrigt und erhöhet" u. a. m.9) Wie kann bei der Behauptung ber letten Stellen von einer Berantwortlichkeit ober Vergeltung bes menschlichen Thuns die Rede fein? Und boch wird diefe im Judentume als Glaubensfas ausbrücklich gelehrt. Die Antwort darauf ift, daß allerdings beides Glaubens-

<sup>1</sup>) Pforte VIII. 8. Ende VI. 4 unter Deutung von 3 Mol. 25. 8 darauf. ) Pforte IX. 1. Ende. <sup>3</sup>) Pforte 3 Rap. 9. <sup>4</sup>) Pforte 8 Rap. 4. <sup>5</sup>) Siehe: Saadjas Religionsphilojophie. <sup>9</sup>) Pforte IV. Rap. 4. Dal. V. 5. <sup>7</sup>) Pforte III. Rap. 8. <sup>9</sup>) In Maleacht 1. 9; Stob 34. 11; Spr. Sal. 9. 8. <sup>9</sup>) Vergl. Bachja, Pforte 8 Rap. 8. Andere Stellen find Klagelied 3. 37; Jejata 45. 7; Pj. 127. 1; Stob 84. 29; Pj. 104. 29.



wahrheiten find, aber ihr Widerspruch bildet eins von den vielen für den Menschen unlösbaren Rätseln in der Welt. Der Mensch handle in vollem Bewußtfein seiner ihm zugestandenen Willensfreiheit mit der daran sich knüpfenden Verant= wortlichteit für fein Thun, aber vergeffe babei nicht, Gott bas Gelingen ober Mißlingen feiner Arbeit vertrauungsvoll anheimzuftellen.1) Diefes Rätfelhafte und Dunkle ift zum Bohle des Menschen gleich der Decke über bas Auge des Schwach= febenden, damit er von dem hellen Sonnenstrahl nicht geblendet werde. Nächft diesem ist es eine andere Frage, die er ebenfalls mit vielem Nachdruck zu besprechen sich bemüht. Die Erscheinung des Wohlergehens des Sünders und der Leiden bes Frommen, welche in Bezug auf bie gerechte gottliche Borfehung bem Menfchen rätselhaft vorkommt und viele zum Unglauben verleitet, versucht er im folgenden aufzuklären.<sup>2</sup>) Die Leiden des Frommen können oft ohne Widerspruch mit der gerechten göttlichen Borsehung aus verschiedenen Gründen eintreten, und zwar: 1. zur Abbüßung einer begangenen Schulb;3) 2. wegen Richtkürzung bes ihm nach dem Lobe im Jenfeits Bestimmten;4) 3. als Prüfung für ihn und zum Vorbild für andere;5) 4. zur Sühne der Sünden seiner Zeitgenoffen;6) 5. infolge ber Unterlassung der Mahnungen an seine Zeitgenoffen wegen ihrer Sünden.7) Ebenso kann das Wohlergehen des Sünders eintreffen: 1. infolge einzelner guten handlungen;8) 2. im Hinblid auf einen frommen Sohn von ihm;9) 3. wegen des Unheils, das ihn treffen foll;<sup>10</sup>) 4. in Betrachtung auf feine zu erwartende Betehrung;<sup>11</sup>) 5. infolge des Frommen Tugend und Verdienste;<sup>12</sup>) 6. zur Erprobung bes Anschluffes ber Frevler an bie Frommen. 13) Einen andern Weg fchlägt ber folgende Gelehrte ein, er spricht von der Philosophie an sich, ohne ihre Verein= barung mit ben Lehren des Judentums.

III. Gabirol ober Gebirol, vollftändig: Salomo ben Jehuda Ibn Sabirol, Jahja Jon. Sabirol in Malaga und Saragoffa von 1020—1070. Bedeutende, wissenschult in Malaga und Saragoffa von 1020—1070. Bedeutende, wissenschult in Balaga und Saragoffa von 1020—1070. Bedeutende, wissenschult ist haben über sein Leben und seine Schriften ausjührlich in dem Artikel "Gabirol" geschrieben und beabsjäcktigen hier, eine Darkellung seiner Philosophie zu geben. Ueber seine poetischen Arbeiten und seine Ethik verweisen wir auf die Artikel "Boesse" und "Ethik, nachtalmudische". Seine Philosopheme hat er in seiner Schrift "Quelle des Lebens", hebräusch "Wekor Chajim" zusammengestellt;<sup>14</sup>) sie haben das Eigentümliche, daß sie von den Lehren, Belegen und Aussprüchen des jüdisch-religiösen Schrifttums nichts erwähnen, teinen Bibelvers zur Bestätigung heranziehen, sondern die philosophischen Arbeiten an sich behandeln. Sabirol sitest nicht, gleich seinen Borgängern: Saadja Saon u. a. m. nach einer Ausgleichung der jüdischen Religion mit der Philosophie, respektive mit deren vernunftgemäßen Denken nachzuweisen und die Ueberein= stätigung der Richtigkeit ihrer Lehren und Sesse, bieselben haben in sich sen Biessen ihrer Bahrhaftigkeit; es war dies die Angabe der Gegner der Philosophie, die füch für die Strenggsläubigen unter den Juden hielten <sup>15</sup>) Sabirol gehörte zu den Strenggsfeylichen des jüdischen Slaubens, aber unterschied sich darin von ihnen, daß er bennoch dem Studium der Philosophie oblag, weil er die philos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bachja, Pforte 3 Kap. 8—9. <sup>5</sup>) Pforte 4 Kap. 3 und 4. <sup>4</sup>) Vergl. Spr. Sal. 11. 31. <sup>5</sup>) Vergl. 5 M. 8. 16. <sup>4</sup>) Vergl. Hob, jeine Leibensgeschichte. <sup>6</sup>) Jej. 53. 4 und 5. <sup>7</sup>) 1. S. <sup>2</sup>. 29 ff. <sup>5</sup>) 5 M. 7. 10. <sup>9</sup>) Roheleth 2. 26; Hob 27. 17. <sup>16</sup>) Roheleth 5. 12. <sup>11</sup>) Vergl. <sup>bie Geschichte</sup> bes Königs Menasche. <sup>13</sup>) 2. K. 10. 30; Spr. Sal. 20. 7. <sup>15</sup>) Vergl. Eltahu gegen die Königin Jiebel. <sup>14</sup>) Ueber diese Schrift siehe den Artikel "Gabirol". <sup>15</sup>) Vergleiche <sup>ben</sup> Artikel "Philosophie und Jubentum".

sophische Forschung an sich ohne deren Beziehung auf die Lehren und Gesete des jühischen Glaubens unansechtbar und erlaubt hielt. Bir haben in ben Artikeln "Glauben", "Diffentierender Gelehrter", "Dent-, Lehr= und Redefreiheit" ausführlich nachgewiesen, daß im Judentume die freie Forschung, so sie nicht in die Gesetspraris eingriff, zur Richtvollziehung bes Gesets ihre Stimme erhob, ftets geschutzt war und als erlaubt gehalten wurde. Die Dent- und Lehrfreiheit mußte jedem zugestanden werden, fie konnte rechtlich nie angegriffen, viel weniger verboten ober gar gebannt werden. So sehen wir später Moses Maimoni einerseits für die Aufrechthaltung der religiösen Praxis einen Gesetsetober "Jad Shasata" abfaffen, aber andererfeits auch feine philosophische freie Forschung in eine andere Schrift "More Nebuchim" niederlegen. In neufter Beit hat Dofes Menbelssohn ben richtigen Grund dafür in feiner Schrift "Jerufalem" in bem Sate aufgestellt: "Unter allen Vorschriften und Verorbnungen bes mofaischen Gefetes eristiert tein einziges, welches lautet: "Du follft glauben" ober "nicht glauben", fondern fämtliche beziehen sich auf bie Praxis". "Du follft thun ober nicht thun". "Der Glaube wird nicht befohlen, weil der Menich teine andern Befehle annehmen foll als bie, welche auf dem Wege ber Ueberzeugung zu ihm gelangen". 1) Auch unfer Gabirol hier huldigt in feiner philosophischen Schrift: "Quelle des Lebens", "Metor Chajim", der freien Forschung, mabrend er für die religiofe Praxis die "Melde Syafint, ber stellten Borfchung, wügtend te fur der teingtofe spece." ethischen Borschriften der jüdischen Religion in seinem Buche: "Tikon Midoth Hanephesch", "Beredlung der Sitten der Seele", zusammengestellt hat. Seine Philosopheme in der Schrift "Mekor Chajim" behandeln die Themen: Gott, Schöpfung, Welt, Mittelwesen, Mensch, Seele, Jenseits, Bergeltung, Seligkeit. Dieselben werden in Dialogform zwischen Meister und Jünger vorgetragen. Die Trodenheit der metaphysischen Untersuchung wird daburch gemildert, sie gestaltet fich fo zu einer gemiffen Lebendigkeit. Bervollftändigt werben die bier vorgetragenen Ideen durch eine andere von ihm verfaßte Schrift: "Ueber ben fcopferifchen Willen Gottes",?) bie jedoch nicht mehr eriftieren foll. Zu diefen gehört noch ein von ihm in hebräischer Sprache verfaßtes größeres liturgisches Gedicht, betitelt: "Die Königskrone", כתר מלכות, von ben Gotteseigenschaften, das eine Berherrlichung bes Schöpfers und Erhalters ber Welt und ihrer Wesen giebt.») Bir bringen von feinen philosophischen Untersuchungen I. die über Gott. Gott wird als bie Ursubstanz, bas Urwefen, bas unerschaffene, ewig Seiende angegeben; er ift für bes Menschen Erkenntnis unerforschbar und unbezeichenbar; Gott wird erhaben über alle Schöpfungswesen und unendlich gehalten. Nur mittelft beffen Birtungen ift uns fein Dafein ertennbar. Als Urfubstanz ift er die enggeschloffene Ginheit, aber nicht gleich ber gableneinheit, bie vermehrt und gemindert, geteilt und verändert werden tann. Wesen und Form bilden bei ihm keinen Unterschied. 60 vermögen wir Gott außer ber Einheit tein positives Attribut, Gigenschaft, beigulegen. Nur in Bezug auf die Schöpfung wird Gott als das Sein alles Seienden von ewig her gehalten. So hören wir Gabirol in feinem Gedichte "Die Königstrone" von Gott ausfagen:

"Du bift einzig! Haupt von allem Sein, Grund von Groß und Klein. Du bift einzig! Doch nicht wie Zahlen Sins, gleich was entstanden. An dir ift Mehrheit, Wechsel, Rennung und Bezeichnung nicht vorhanden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mojes Mendelsjohns Werk, III., Jerujalem, S. 21. Bergl. hierzu den Artikel "Glauben" S. 62, Supplement II diejer R.-E. <sup>3</sup>) Der lateintiche Titel von derselben ist: "Origo largitatis et causa essendi", dieje Schrift ist jedoch nicht mehr vorhanden. <sup>9</sup>) Ver gleiche M. Sachs, S. 8—30 und S. 225 tn seiner trefflichen Schrift: "Die religiöse Voesie ber Juden in Spanien", Verlin 1845 und Kaempfs Schrift: "Richtandalussiche Poesie", Prag 1858, S. 177—78.

Du bift! Doch nimmt weder Ohr, noch Auge dich wahr; Das Wie, Warum und Wo, wer legt es dar? Du bift! Doch du allein kennst bein Wesen — Und Reiner ist dazu auserlesen. Du lehst! Doch hat bein Leben niemals angefangen — Ju keinem Zeitpunkt, der vergangen. Du bist Gott! Vor dem alle Geschäffenen zeugen, Vor dem alle Gebilde sich beugen. Dir entgeht nichts, wenn sie auch anderen dienen, Denn zu bir zu gelangen, gilt es ja ihnen, Nur sind sie Wlinde, die den rechten Weg verfehlen — Und auf dem falschen, den sie erwählen, Vergeblich das Ziel zu erreichen sich quälen."

II. Die Beltschöpfung. In der bisherigen Darstellung von Gott und feiner Wesenheit befindet sich Gabirol noch auf biblischen Boden, seine Philosopheme beleuchten bie Lehren des Judentums darüber. Anders jedoch sehen wir ihn bald bei der Aufstellung seiner Ideen von der Weltschöpfung durch Gott. Die Bibellehre von ber Beltschöpfung burch Gott aus Nichts wird nicht in buchstäblichem Sinne wieder gegeben, sie erhält eine philosophische Unterlage, bie sie annehm= barer machen soll. Er nimmt zum Neuplatonismus, wie er in Alexandrien seine Umbildung erhielt, seine Zuflucht. Wie ba ein Ausströmen von Urträften ange= nommen wird, welche die Weltschöpfung vollbringen, fo lehrte auch Gabirol, daß Sott, als Ursubstanz, aus sich eine schöpferische, spendende und bewegende Kraft, den Willen, zur Schöpfung der Welt entließ. Der Wille, sagt Sabirol, 1) ift die göttliche Kraft, die alles hervorbringt und alles in Bewegung sett, ohne ihn kann nichts entstehen. Der Wille ist mit der Ursubstanz, mit Gott, identisch. Dies jedoch nur als für fich betrachtet, boch ift er von feiten feiner Birtfamteit begrenzt, er bildet ba bas Mittlere zwischen Gott, als bem höchsten Besen, und ber Form ber Intelligenz, bie ben Willen entströmen laffen. Der Bille brachte bie Materie, die Weltsubstanz und ihre Form hervor und erhält bie Vereinigung beider. Von bem Willen wird alles in Bewegung gesett. Durch diese Bewegung werden alle Besen erzeugt; auch der Mensch hat sein Dasein der Bewegung, die durch den Willen ausgeht, zu verdankten.<sup>1</sup>) Aehnliches Bild finden wir beim Menschen, wie ba bie Seele ben menschlichen Rörper burchströmt, ihn bewegt und erhält. Bur beutlichern Angabe diefer Emanation wird der von Gott, der Urfubstanz, aus= geströmte "Wille" das "Urlicht" genannt, dem schöpferische Kräfte entströmen, gleich dem Lichte, von dem leuchtende Strahlen ausgehen. "Gott", heißt es in feiner Königstrone, "bu haft ben Willen aus bir entlaffen; der Rünftler, bas Sein aus Nichts zu ziehen, gleich den Strahlen, die aus dem Lichtquell kommen. Aus dem Lichtborn schöpft er ohne Gimer und schafft alles ohne Mittel".2) Es klingen diese Borte gleich einer Aufrechthaltung ber biblischen Lehre von ber Schöpfung aus Richts.3) Bon biefen Ausstrahlungen ging die Weltmaterie mit ihrer wirkenden und zusammenhaltenden Form hervor, aus der wieder Ausstrahlungen in verichiedenen Abstufungen erfolgen, die, je tiefer sie absteigen besto mehr verdüstern und verdichten sich ihre Wesen und je höher sie aufsteigen, besto heller und licht= voller find sie. So entstand die Schöpfung mit allen ihren Befen, sie bilden gemiffermaßen die Teile der Urmaterie und ihrer Form, bes allumfaffenden

<sup>1)</sup> Bei Falaquera, Auszug 1. § 1. <sup>3</sup>) Dafelbst <sup>9</sup>) Vergleiche ben Artikel "Schöpfung aus Richts".

Besensgrundes, von ber sie getragen werden. 1) Zwischen ben letten verbichteten Befen bis zur Ursubstanz hinauf giebt es Mittelwefen, bie mit dem gottlichen Billen oben und mit ber irdischen Welt unten in Verbindung fteben.2) Die bodenlose Kluft zwischen dem Niedrigsten und dem Höchsten wird durch sie ausgefüllt, burch fie erfolgt bie fpendende Ginwirtung von oben ju ihrem Bestande.) Diese Mittelwesen find: 1. ber Beltgeist ober die allgemeine Belt-vernunft; 2. die allgemeine Beltseele und 3. die allgemeine Natur. Diefelben bilben die absteigenden Stufen des Geistigen, von denen jedes höhere bie niedrige Stufe umspannt, umtreist und burchdringt. Bon diefen ift die Ratur mit der Rörperwelt verbunden, die fie bewegt und befeelt. Die Beltseele ift der Raum für die Geister und die Engelscharen. Der Weltgeist, die Weltvernunst ist dem göttlichen Willen entstrahlt. So steht die Wesensreihe in beständigem Rufammenhange mit einander. Die niedern Stufen empfangen von den höhern, fie werden im geistigen Raume in bem göttlichen Willen gehalten und getragen. ) Es wird bas ganze Beltall vermittelft bes göttlichen Willens von bem göttlichen Urwefen erfüllt, fodaß tein einziges Befen leer bavon ift.5) Die Berichiedenbeit bes Geiftigen und Rörperlichen bilbet teinen wefentlichen Unterschieb, fondern nur einen Grabunterschied - von Mehr ober Weniger, von höher ober Riebriger; fie beruhen fämtlich auf den zwei Rraften des Wefensgrundes und ber Befensform, fie haben Berwandtschaft und Aehnlichkeit mit einander. So ruht auch die Rörperwelt auf geiftigem Grunde. Es bilden beide bas Abbild ber Geifterwelt; bie niedere Belt erhält Eindrücke und Spuren von ber höhern Belt6). Die menfcliche Seele, erklärt Gabirol in Bezug barauf, wird mit bem Rörper verbunden, entbehrt von da ab ihr Sein in der Welt oben, bennoch erfaßt fie bald Renntnis von biejer Belt; es muß daber bieje fichtbare Belt ber Unfichtbaren nachgebildet fein.7) Ferner heißt es dafelbst: Willst du eine Vorstellung vom Bau der Welt haben, betrachte den Bau des menschlichen Leibes. Der menschliche Körper entfpricht dem Bau der Welt. Die geistigen Wefen, die den menschlichen Körper in Bewegung fegen, find wie die Geister, welche in ber Belt alles bewegen. Bie ba immer bie untern ben obern gehorchen, bis zum Beltgeift hinauf, ber fie alle beherricht, ebenso gehorcht alles im Menschen dem Geiste, bem sich alles in ihm unterwirft.8) III. Menfch, Seele, Jenfeits, Vergeltung. Des Menfchen Bier ift die Ausbildung feiner Ertenntnis. Das Ertennungsvermögen ift bas Edelfte am Menschen; es ift bes Menschen Aufgabe, nach voller Ertenninis ju ftreben. ହାର menschlichen Daseins Endawed ift die Biederverbindung feiner Seele mit der obern Belt, wo jedes wieder zu bem ihm Achnlichen zurudtehrt. Dasjelbe geschieht burch das Wiffen und das Thun. Durch Ersteres erfolge das Letztere. Biffen und Thun befreien die Seele aus der Gefangenschaft der Natur; fie reinigen fie von ihrer Dunkelheit und Finsternis, die ihr hier angehaftet, sodaß sie wieder rein zu ihrer obern Welt zurücktehrt.9) Durch die Erkenntnis ber Endursache gelangt ber Mensch zur Gluckfeligkeit; er wurde um berentwillen geschaffen.<sup>10</sup>) In Gabirols Rönigskrone, Rether Malchuth, lefen wir darüber: Aus dem Glanze deiner Gottesmajestät machtest bu bie hohen Geelen, bie bienenden Boten, bie regierenden Belden . . . Du entfendest fie zum Rörper, daß sie ihn hütet und nahrt, ihn erwarmt und nicht verzehrt. In Die Seele haft bu die Rraft ber Ertenntnis eingefentt. Biffen



 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe Gabirol in seinem "Rether Malchuth", Rönigstrone, bei Raempf B. I. "Anda-Iufische Boefie".
 <sup>3</sup>) Metor Chajim III. 1-8. Rether Malchuth Nr. 28. 24.
 <sup>4</sup>) Das. III. 24; IV. 19; V. 18.
 <sup>4</sup>) Das. Herzu die Königstrone, Rether Malchuth.
 <sup>5</sup>) Metor Chajim II. 1. 12; III. 1. 21. 27; IV. 8. 4. 24; V. 47. 49.
 <sup>5</sup>) Das. III. 11 u. 18.
 <sup>6</sup>) Das. III. am Ende.
 <sup>6</sup>) Falaquera I. 1.
 <sup>10</sup>) Das.

ist ihre Wurzel, darum ist sie unvergänglich. Die weise Seele scheut nicht ben Tob, nur büßt sie die Sünde mit Strafen. Aber die reine Seele empfängt des Wohlwollens Segen, sie lächelt dem letzten Tag entgegen. 1) Unter dem Throne feiner Herrlichkeit ist der Stand der frommen Seelen. Da ist die Anmut der fommenden Ewigkeit. Bir sehen bier ben Autor voller Gläubigkeit; er hängt ganz ber ererbten Tradition an, bie im Volksglauben wurzelt. Go erscheint er uns in vollem Gegensatz zu seinen oben angegebenen Philosophemen, in benen er an bem biblischen Slauben ber Gottesweltschöpfung aus nichts ruttelt und ibn durch seine Philosopheme eine fremde Unterlage zu geben versuchte. Der Neuplatonismus in Alexandrien, der durch Philos Religionsphilosophie (f. d. A.) ins Jubentum eingebrungen, aber bald von da infolge seiner Bhilosopheme, bie man als mit ber jubischen Religion unvereinbar ertannt hatte, ausgewiefen wurde, hat durch Gabirol seine Auferstehung im Judentume gefunden. Mit einem Auf= wand von tiefer Beiftesschärfe erbaute er auf dessen Grund sein oben angegebenes philosophisches System. Aber dasselbe erlitt gleich der Philosophie Philos ein ähnliches Geschick. Unter ben judischen Gelehrten erhoben sich bald Gegenstimmen, welche das Verschwinden desselben aus dem Judentume bewirkten. Nur ein Schriftsteller in der zweiten Lälfte des 13. Jahrhunderts, nämlich Schemtob Falaquera, bringt Auszüge aus der "Lebensquelle", Mekor Chajim, und zwar in hebräifcher Sprache. Dagegen erfreuten sich die Philosopheme Gabirols bei den christlichen Gelehrten einer freundlichen Aufnahme. Uebersetzt wurde feine philo= sophische Schrift von dem Dominikaner Gondisalvi 1150 und erhielt den lateinischen Namen Fons vitae. In der Scholastik des Mittelalters haben sich bie bebeutenbsten Gelehrten als Albert Magnus u. a. m. mit der Philosophie Gabirols, ber bei ihnen Avencebrol ober Avicebron hieß, sehr beschäftigt. Die Geaner der Gabirolfchen philosophischen Arbeiten unter den Juden waren meist seine Landsleute, die judischen Gelehrten in Saragoffa und später ber bedeutende Religionsphilosoph Abraham 3bn Daud (f. d. A.) in feiner Schrift: "Emuna ramah", רמה. 2) Gegen bie Saragoffianer war fein Gebicht:

"Behe mir und ber Beisheit, wehe!

Daß solches Volt ich um mich sehe!

Dem Gott nachzuforschen, einerlei,

Db Gögendienst, ob Zauberei!"3)

Die Verfolgungswut der Saragoffaner traf übrigens später auch den Dichter Salomo Banfed (gegen 1400), der in einem Gedicht gegen seinen Leidensgenoffen Gabirol<sup>4</sup>) redend anführt:

> "So fprach ich mit mir in Gedanken —, Da tritt Gabirol in die Schranken! Bie Sottes Engel anzuschauen Bei seinem Anblick fühlt' ich Grauen! Er schwingt ein Schwert, und seinem Munde Entsahren Blitze in die Runde. Sein Wort jedoch verbreitet Licht, Da liebevoll er zu mir spricht: Sei mir gegrüßtet, Rubens Sproß! Mein Freund und Schicksgenoß'

 <sup>1</sup>) Spr. Sal. 81. 25. <sup>3</sup>) Stehe über Abraham Jbn Daubs Philosopie und Gegnerschaft von Gabirol wetter unten in diesem Artifel und im Supplement V Artifel Abraham Jbn Daub. Bergl. hierzu Raemps, "Nichtandalussische Boefie", B. I. Prag 1858, S. 188—89. B. II, S. 200 und 201. Hierzu besonders Sentor Sachs in התחיה S. 3. <sup>9</sup>) Ebelmann, S. 9. <sup>6</sup>) Raemps, Bd. II S 201 und Bd. I S 189.

65

õ

Sei ohne Furcht, was auch geschehen — Jch komme jett, dir beizustehen! Hat dich verlett in ihrer Wut Die frevelhafte, böse Brut? Es sei dein Trost, daß dieser Troß Auf Sdles nur lenkt sein Geschoß".

Nächst der Philosophie war es auch die Ethik, der er seine gedankenvolle Thätiakeit widmete. Es find zwei ethische Schriften, die er hinterließ und die noch eriftieren, beide waren arabisch abgefaßt und wurden später hebräisch überfest. Die eine führt in der hebräischen Uebersetzung von Juda 36n Tibbon ben hebräischen Titel: "Tiktun Midath Hanephesch", תקון מדת הנפש, "Ueber die Beredlung der menschlichen Scele" und die andere ist betitelt: "Mibchar Hapeninim", מבחר הפנינים, "Perlenauswahl". Wir berichten über den Inhalt beider in bem Artikel "Sittenlehre, philosophische" und bringen hier nur noch feine fymbolische Deutung von Bibelversen, bie er als Philosoph gleich andern philosophisch gebildeten Zeitgenossen oft vornahm. Abraham 3bn Esra bringt in feinem Rommentar ju 1 Mof. 3. 21 beffen allegorische Deutung vom Baradiefe (Gan Eben, Garten Eden), baß "Eben" die obere Welt andeutet, der "Garten" die fichtbare Welt ber Formen, gefüllt mit der Menge der Ginzelwefen gleich dem Garten mit Gewächsen; der "Strom", der aus Eben fließt, bezeichnet die Mitte der Körperwelt; die vier aus ihm sich trennenden Ströme deuten die vier Elemente an; Adam, Eva und die Schlange bezeichnen die brei Seelen, von benen beutet Abam, ber Namen giebt, auf die weise Seele hin; Eva nach der Bedeutung des hebräischen Ramens nich, von in, die animalische und die Schlange die begehrende, vegetative.1) So findet er in Jej. 43. 7 "3ch habe alles Gewordene zu meiner Ehre geschaffen, gebildet und gemacht", bie ftufenmäßige Emanation der Belt ausgesprochen. Mehreres von ihm bringen die Schriften: S. Munt, Melange de Philosophie juive et arabe, Paris 1857-59; ferner die Theologischen Jahrbücher, 1856—57, wo von der andern lateinischen Uebersetzung, die Dr. Severlein gefunden, gesprochen wird; ferner Ritter, Seschichte ber Philosophie I über Gabirol; Joel in der Fränkelschen Monatsschrift von 1857—58. Hierzu wäre noch auf Cusari von Jehuda Halevi, übersetzt von Cassel, hinzuweisen, wo aeaen ihn S. 24 und 25 gesprochen wird.

IV. Jehuba Halevi, vollftändig: Jehuba ben Samuel Halevi, הרדה הדרד, aradifch: Abul Haffan Jon Allavi. Genialer Dichter, Religionsphilosoph und Arzt, geboren in Castilien 1085, gest. in Palästina 1140. Wir haben in dem Artikel "Jehuda Halevi" über sein Leben, Wirken und seine Schriften ausführlich gesprochen, hier beabsschüchtigen wir seine religionsphilosophischen Leistungen darzustellen. Das Buch, worin er seine Ideen über die Heligion des Judentums mit ihren Lehren und Geseten aufstellt, ist in aradischer Sprache abgesaßt, betitelt: "Al Chasari", Buch des Beweises und der Argumentation zur Verteidigung der geschmähten Religion. Hebräisch wurde dieses Buch im 12. Jahrhundert von Juda Ibn Tibbon (s. d.) und von Isaak ben Juda Kardinal (s. d.). übersetz?) Der hebräische Titel desselben ist:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vergl. noch Ozar Nechmad II S. 218. Siehe mehr barüber Bacher, S. 47--49, Biblische Gregese ber Religionsphilosophen bes Mittelalters vor Maimon. <sup>9</sup>) Mehreres von biesen und andern Uebersetzungen verweisen wir auf den Artikel "Jehuda Halevi", Supplement V S. 93 Anmerkung 1.

Dasselbe hat 5 Abschnitte, in denen die Themen in dialogischer Form behandelt werden.<sup>1</sup>) In der eingehenden Besprechung derselden weicht der Versasser püdischen Gelehrten vor ihm und seiner Zeit darin ab, daß er von der Philosophie nur zur Erläuterung und flarer Darstellung der Lehren und Gesete des Judentums einen Gebrauch macht, dagegen will er von ihr, wo es sich um Bestätigung und Bewahrheitung derselben handelt, nichts wissen. "Das Judentum," sagt er, "bedarf der Philosophie nicht, nicht ihrer Schlußfolgerungen, nicht ihrer spetulativen Vernunftgründe als Zeugen der Wahrhaftigkeit seines Glaubens; es hat die geschichtlichen Thatsachen, auf die es sich beruft". (2. 11; V 16.) Die Philosophie, deren Systeme so oft wechseln, so oft bekämpft und aufgehoben werden, hält er als unzulänglich dasür." Es war dies ein Protest gegen die Aussprüche eines Saadja Saon (s. d.), Bachja Ibn Pałuba (s. d.), Joseph Ibn Jaddik (s. d.) u. a. m. "Man gelange nur durch philosophischen hat er darüber:

> "Laffe dich von der griechischen Weisheit nicht bethören, Sie hat nur Blüten, aber keine Aehren; Die lehrt, daß unerschaffen ist die Welt Von Swigkeit gewölbt das Himmelszelt. Daß keinen Anfang nahm das riesige AU Der Mond sich nicht erhebt von seinem Fall!"

"O, höre nur auf jener Lügenmund Trau' ihrem Bau, der ruht auf schlechtem Grund. Mit öbem Herzen wirst du zurückfommen, Benn du den leeren Schwall erst fatt befommen. Ists thöricht nicht, zu wählen krumme Pfade Und nicht den Weg eben und grade!"3)

Es verzichtet Jehuda Halevi auf den Nachweis der Einheit und des Einflanges der jüdischen Religion mit der Philosophie, sucht auch nicht den Ausgleich ihrer Lehren und Gesetze mit derselben. Die jüdische Religion ist das, worauf beide Töchterreligionen, das Christentum und der Islam, sich berusen; sie hat geschichtliche Thatsachen zu ihrer Grundlage. Die Anfündigung im ersten Ausspruch des Dekalogs: "Ich bin der Ewige, dein Gott, der dich aus Acgypten geschirt", stellt die Berusung auf eine geschichtliche Thatsache auf. Diese in Verbindung mit der Offenbarung auf Sinai in Gegenwart eines ganzen Volkes sind die Zeugen der Wahrhaftigkeit der jüdischen Religion.<sup>4</sup>) Mit Recht lesen wir bei Raufmann:<sup>5</sup>) "der Mann der in der jüdischen Religionsphilosophie des Mittelalters zuerst die Religion von ihrer Bevormundung durch die Philosophie erlöste, war Jehuba Heligion von ihrer Bevormundung durch die Philosophie erlöste, war Jehuba Heligion von ihrer Bevormundung durch die Philosophie erlöste, war Jehuba Heligion von ihrer Bevormundung durch die Philosophie erlöste, war gehuba Heligion von ihrer Bevormundung durch die Philosophie erlöste, war Jehuba Heligion von ihrer Bevormundung durch die Philosophie erlöste, war Jehuba Heligion von ihrer Bevormundung durch die Philosophie erwies er sich als treuer Jünger derselben, der ihre Systeme fennt, ihren Studien ergeben war und sich bemühte, ihre Iveen, Lehren und Weltanschauungen, soweit sie das religiöse Moment nicht in Frage stellen, in sich auszunehmen und von ihnen Gebrauch zu machen. "Man soll über Gottes Wert nicht klügeln";<sup>7</sup>) "Die höchste Stufe für den Menschen ist ber reine Glaube ohne Forschung" waren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ausführliches darüber bitten wir in dem betreffenden Artikel "Jehnda Halevi" S. 93 nachzulejen. <sup>9</sup>) Dajelbst S. 93, siehe das Gedicht daselbst. <sup>9</sup>) Luzzato, Bethulath 56 Ende. Geiger, Divan 86. <sup>4</sup>) Daj. S. 94 und Cusart I. 1—13. <sup>5</sup>) Rausmann, Geschichte der Attributenlehre S. 119. <sup>6</sup>) Daj. <sup>1</sup>) Daj. III. 23.

feine Grundfäte.1) Die Grundlehren des Judentums, als die ber Gottesallmacht, ber göttlichen Vorsehung, ber Schöpfung aus Nichts, ber Unfterblichkeit ber Seele u. a. m. haben ihre Burgeln in den geschichtlichen Thatsachen und find badurch jebem Zweifel entrudt. Nur für ben im Glauben Frregeworbenen, wenn es gilt, ihn bnrch Berftandesbeweise zum Glauben zurudzufrühren und in Erwägung, daß bei ihm nur Vernunftgründe Eingang finden, zumal er sich nach seiner Abweichung von dem Glauben der philosophischen Forschung zugewendet, darf man, um ihn zurudzuführen, ben Weg ber philosophischen Forschungen einschlagen.?) Auf einer andern Stelle hat er barüber: "Der überlieferte Glaube ift nur für ben Mann von Seelenreinheit schön, aber bei Glaubensverirrung ift die Forschung vorzuziehen, besonders wenn fie zur Bewahrheitung des überlieferten Glaubens führt, sobaß alsdann der Mensch beides, Erkenntnis und Ueberliefertes, erhält".") Einen ferneren Gebrauch von dem vernunftgemäßen Denken machte er bei ber Erklärung ber göttlichen Attribute und ber Klarlegung ber menschlichen Billensfreiheit als nicht im Widerspruch mit der Allmacht und Allwissenheit Gottes stehend.4) Bir sprechen hier nun von seiner Darstellung und Auffassung der in feiner genannten Schrift behandelten Themen der judischen Religion. a) Gott, feine Eigenschaften, Attribute, Benennungen und Anthropophormismen. "Gott!" Das Dasein Gottes wird hier, wie wir bereits angegeben, nicht mittelft philosophischer Argumente, sondern durch geschichtliche Thatsachen erwiesen und gelehrt. Die Offenbarung Gottes auf Sinai in Gegenwart bes ganzen Israelitischen Volkes mit seinem ersten Ruf: "Ich bin der Ewige, dein Gott, der dich aus Aegypten, dem Sklavenhause, herausgeführt", sowie die ganze Geschichte des jüdischen Volkes — verkunden bas Dasein Gottes. "Der Gott eurer Bater hat mich zu euch gefandt", waren die Worte, wie Moses seine Sendung dem israelitischen Bolke in Aegypten ankünden sollte. "Die Religion des Judentums bedarf nicht ber Philosophie zur Bewahrheitung ihres Glaubens" lautete fein sich oft wieder= holender Ausspruch.5) Nur in der Erklärung der Gott beigelegten Eigenschaften, Attribute, Benennungen und Anthropophormismen u. a. m. feben wir Jehuda Halevi zum vernunftgemäßen Denken, zur Philosophie, zurückgreifen. Wir hören ihn darüber: "Fern sei es von Gott, daß sich in seiner Thora etwas fände, was der Verstand zurückweisen und als falsch erklärt werden müßte.<sup>6</sup>) Die Gott beigelegten Eigenschaften, wie dieselben fich im biblischen und nachbiblischen Schrifttume vorfinden, haben die Affektionen des Menschen, die burch Gottes Birtungen hervorgerufen werden, ju ihrer Basis. In Bezug darauf find die Angaben berfelben: Gott ift gnädig, barmherzig, eifervoll u. f. w. Die Berfchiedenheit derfelben haben wir uns nicht als eine Aenderung in Gottes Befen zu denken, da Gott unveränderlich ist, sondern rührt von der Vorstellung des Menschen darüber her. 3m allgemeinen laffen sich biefe Eigenschaften in brei Rlaffen teilen: 1. die der Wirfungen ober Thätigkeit; 2. die der relativen und 3. die der negativen.7) Bu ersten gehören die, welche sich auf Grund von Wirtun= gen, bie man Gott zuschreibt, beziehen, als 3. B. reich machen, arm machen, erhöhen oder erniedrigen, eifervoll rächend, gnädig, barmherzig, gewaltig, mächtig u. a. m. Es sind Bezeichnungen aus des Menschen subjektiver Vorstellung von Gottes Wirken, die nichts mit einer thatsächlichen Aenderung in Gottes Wesen zu thun

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Daf. V. 1. <sup>2)</sup> Daf. II. 26. Bergl. ben Artikel "Maimonibes" über seine Schrift "More Rebuchim". <sup>3)</sup> Dai. V. 1. <sup>4)</sup> Stehe über bieselben weiter unten. <sup>4)</sup> Sott, Schöpfung, Offenbarung und Borschung sind, nach ihm, die Gegenstände, die burch die geichichtlichen Antsachen allein erwiesen werben sollen. <sup>6)</sup> Cusari I. cap. 67 und 89. כמה שירחה הראיה <sup>1)</sup> Cusari II. 2.

haben. Die zweiten, die relativen, find folche, die eine Berehrung Gottes bezeichnen, als: gepriesen, ruhmreich, hoch, heilig, erhaben n. a. m., es sind Aus= brude ber Ehrfurcht. Auch bei biefen bleibt bas göttliche Wefen unberührt, seine ungeteilte Einheit wird durch sie nicht alteriert. Bu den britten gehören die von nur scheinbar positivem Gehalt, beren wahre Bedeutung nicht bas positiv Bezeichnete derfelben, sondern bas Gegenteil davon angiebt, als 3. B. lebend, worunter man Empfindung und Bewegung, also leibliche Bewegung, versteht, die auf Gott nicht bezogen werden kann, daher dieser Ausdruck nur in negativem Sinne als nicht regungslos, nicht leblos bedeutet. Ebenso verhält es sich mit der Bezeichnung "Gott ift Licht", d. h. er ift nicht finster; "Gott ist Einer", d. h. er ist keine Vielheit; "Gott ist der Erste", d. h. er ist nicht nach einem Andern entstanden. Es find Bezeichnungen, die jede Unvollkommenheit von Gott fern halten follen. So verstehe man auch unter "Gott sieht", "Gott hört", daß ihm nichts entgeht. ) Die Namen oder Benennungen Gottes sind Angaben von relativen Gigenschaften, Attributen, als Ausbrücke ber verschiedenen Beziehungen Gottes zu feinen Geschöpfen, oder Angaben der göttlichen Wirkungen in Form von göttlichen Eigenschaften. Es gehören hierher die Benennungen Gottes, als 1. Barmherziger, רחום, 2. Gnäbiger, חנון, u. a. m. Andere find: "Elohim", Bezeichnung besjenigen, ber mit Macht über etwas fcaltet und entscheidet, also herr, Eigentumer, in Beziehung auf Gott als die über die Schöpfung fich erstreckende Gottes=Allmacht; ferner "El", א, und "Eloa", אלה, bezeichnen Gott als den Urquell aller Kräfte; "Adonai", ארוני, Herr, ist eine Bezeichnung ber unmittelbaren Gottesgegenwart in der Anrede; eine fernere Benennung "Herr ber herren", אלהי הארנים, und "Gott ber Götter", אלהי הארנים, geben an, baß alle in ber Belt wirkenden Kräfte Gottes bedürfen.<sup>2</sup>) Gine Ausnahme von diefen Gottesnamen machen bie Benennungen Gottes burch: "Tin", abgefürzt ערה und יה die nicht wie die andern die menschliche Wahrnehmung, Gottes= wirtsamteit zu ihrem Grunde haben, sondern auf Gotteswesen selbst sich beziehen in der Angabe vom "Sein", der "Seiende", "Ewigseiende". In dieser Bezeich= nung kannten ihn die Stammväter des israelitischen Volkes, der später durch "Adonai", Hellvertretend ersetzt wurde." b) Israel, sein Beruf und seine Auserlesenheit. Auch hier ist es der historische Voden, auf dem Jehuda Halevi sich bewegt, um die Auserlesenheit Israels nachzuweisen. Das Buch ber Geschichte schlägt er auf und bie barin verzeichneten Thatsachen legen ihm das Zeugnis von der Auserlesenheit und dem Beruf des israelitischen Bolkes ab. Der erste Mensch, Abam, war, ba er burch Gott felbst geschaffen wurde, in höchster Bollkommenheit, er war daher gleichsam ein "Sohn Gottes"4.) Von den spätern Rachtommen wurden die Menschen "Söhne Gottes" genannt, bie an geiftiger Vollkommenheit ihm glichen. Seth war Abam gleich (1 Mof. 5. 3); Abel follte es fein, aber da er von Kain getötet wurde, trat "Seth" an deffen Mit einigen Unterbrechungen ging biese angeborene Tugendhaftigkeit auf Stelle. Roah über. Von diesen vererbte fie sich auf dessen Sohn "Sem" und von ihm auf "Abraham", den Stammvater der Israeliten. Nach Abraham war es Isaat und nach ihm Jakob und auf Jakob folgten deffen zwölf Söhne in die Würde der Auserlefenen. Es waren nicht mehr einzelne Männer, fondern eine ganze

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das. Hierzu Cusari V. cap. 12 und cap. 18. <sup>3</sup>) Bergl. Cusari V. cap. 21; besonders das. II. cap. 54. <sup>3</sup>) Bergl. Cusari IV. Hierzu den Artikel "Adonai" Zetra grammaton und "Adonai", sowie "Namen Gottes". <sup>4</sup>) Jehuda Halebi in Cusari II. 14, daselbst sagt er, auch "Seth" war würdig, Gottessohn genannt zu werden. Bergl. Evang. Ruc. 3, Eude, wo "Adam" ebenfalls "Gottessohn" bezeichnet wird.

Gesamtheit, bestand aus Berufenen und Auserlesenen zu Trägern ber Tugend und Gottesfurcht. Als Träger der Borzüglichkeit feiner Bater lebte bas Bolt in Acgypten, es wurde da ein zahlreiches Bolt, ein Baum mit zahlreichen Aleften und Früchten. Bu diesen gehörten Moses, Ahron und Mirjam, die Stamm= häupter und die stebzig Acltesten, die sich bis zur Prophetie emporschwangen (4 M. 11. 25). So wurde Israel in feiner Gesamtheit der Offenbarung auf Sinai als würdig erachtet und zum Empfang des Gesetzes wert gehalten. Jorael wurde nun zum "Bolte Gottes" erhoben, es bildete ein Reich von Prieftern. Das Gesetz mit feinen Ge= und Verboten, das Israel erhielt, bildeten die Mittel zur Erhaltung der göttlichen prophetischen Natur in der Mitte des israelitischen Bolfes. 1) Man unterscheidet im Gesetzwei Rlaffen: 1. Bernunftgesche, Dick ober מצות השמעיות and 2. Offenbarungsgefese, מצות השמעיות.<sup>2</sup>) Bu eritern gehören die gesculfchaftlichen auch die ethischen oder weltlichen und politischen, ju den andern rechnet man die Rultusvorschriften oder die Ritualgesete. Außer biesen kennt man noch eine britte Gruppe von Gesegen, die innerlichen oder die feelifchen, הורות הנפשיות, zu benen bie brei ersten Gebote bes Detalogs n. a. m. gehören.3) Bon diefen bilden bie zwei letten den Kern bes Judentums, welche das göttliche Licht, die Gottesgnade und die Prophetie in Jøraels Mitte erhalten und befestigen follen, dagegen find die Vernunftgefete, welche die Grund= formen zur Konstituierung und Erhaltung des Gemeinwesens bestimmen, aber nicht das Eigentümliche des Judentums ausmachen.4) Die Gesetze des Dekalogs find die Mütter und die Wurzeln der andern Gebote, die als deren Aleste anzu= fehen find.5) Die Reglung und vielfache genauere Bestimmung derfelben nach ber Verschiedenheit ber Lebensbedürfnisse und sich gestaltenden Verhältnissen giebt bas talmudische Schrifttum an, welches die nach erhaltenen Traditionen und Auslegungen genau die Grenzen des Erlaubten und Berbotenen angiebt. 3m Begenfage zum Raräertum (f. d. A.) giebt es ba feine Schwanfungen, es gewährt dem religiöfen Gemiffen Beruhigung in der Bollzichung des Borgeschriebenen.6) Das charafteriftische bes Gefammtgesetes besteht barin, daß es nicht bas Gin= fiedlerleben fördert, die Ascetit beschränkt, den Trubfinn und die Abgeschloffen= heit nicht will, die freudige Stimmung von feinen Bekennern fordert; Mag und Begrenzung werben jeder Berzensregung und Seclenthätigteit befohlen; im richtigen Bleichmaß follen bie Rräfte des Körpers und der Seele fich entfalten. 3wischen Furcht, Liebe und Freude follen fich die Empfindungen des Isracliten bei Bollzichung eines Gebotes,7) womit er fich feinem Gott nähert, gestalten. Der Fromme soll nach der Lehre des Judentums nicht die Welt fliehen, das Leben verabscheuen und den Tod sich herbeiwünschen, um bald zum ewigen Leben zu gelangen.8) c. Prophetie und Propheten. Die Prophetie wird als ein übernatürliches Licht bezeichnet, das unmittelbar von dem Gottesgeiste ausgeht; fie bildet die höchfte Stufe des Menschen, bas höchfte Gut, das ihm zu teil Dem Propheten eröffnet sich ein inneres, geistiges Auge, bem sich bie wird. Intuition einer höhern Welt erschließt, sich flar und gegenständlich barstellt, gleich dem leiblichen Auge die Sinneswahrnehmung. Die Bedinaungen der Prophetie find: 1. der Boden Palästinas, als des heiligen Landes; ferner die ftrenge Beobachtung ber Gefete, ber fittlichen und religiösen Borfchriften. Das israelitische



 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cusari I. cap. 47, 95, 103. IV. cap. 15. <sup>9</sup>) Dajelbst II. cap. 48. III. cap. 7. 11.
 Die Offenbarungsgesche heißen auch daselbst חורות אלהיות, Göttliche Geiethe. <sup>3</sup>) Daj. Bergl. Bacher, Bhilosophiche Bibelerzgese XI. S. 124. <sup>4</sup>) Cusari II. cap. 48. 111. cap. 7. 11.
 <sup>5</sup>) Daj. II. 28. <sup>9</sup>) Daj. III. cap. 50. <sup>7</sup>) Bergl. Cusari G. 151, besonders Cusari II. 50.
 <sup>9</sup>) Daj. III. 1-5.

Bolf ift vermöge seiner Abstammung und der Gesesvollziehung dazu prädis= voniert, mit ihm wird in heiligem Lande der prophetische Geist wieder aufleben. Im Exil soll Israel durch Beobachtung des Zeremonialgesetses die Prophetie vor völligem Erlöschen bewahren. d. Israel im Exile und die Völker. Israels Zerstreuung unter die Völker und seine Knechtes= und Leidensgestalt dasclbit ist tein Beweis der Hoffnungslosigkeit oder gar feiner Berwerfung durch Rühmen sich boch die Christen und bie Muhamedaner ihrer Martyrer, Gott. die sie als Beweis der Göttlichkeit ihrer Lehren aufstellen, wenn sie auch in des Menschen Auge verachtet bastehen. Der größte Dulber ist Israel. Er gleicht unter den Bölkern dem, was das Berg im Organismus des Menschen ift. Wie das herz jedes Leiden des menschlichen Körpers am tiefften fühlt, fo wird das jübische Bolk von dem Mißgeschick, das von den Bölkern absichtlich oder unabsicht= lich ausgeht, am schrecklichsten getroffen. Das Prophetenwort (Jesaia 53. 4): "er trägt unsere Krankheit und unsere Schmerzen sind ihm aufgeladen", hat sich in ber Geschichte seines Lebens voll erfüllt !!) Aber dieses Bolt ift trop feines namenlosen Leidens nicht vernichtet. Von ihm gilt das, was der Prophet Ezechiel von den zerstreuten toten Gebeinen erzählt, daß sie auf des Propheten Wort sich wieder zusammenfanden, Fleisch und haut annahmen und belebt durch einen Odem aufstanden und ein großes Volk bildeten.2) Die Zerstreuung Israels unter die Völcer hat den Zweck, die Völker mit der Gotteslehre und dem Gottesgeiste ju burchdringen. Israel gleicht in biefer Senbung einem Samenkorn, das in die Erde gelegt, eine Zeit lang scheinbar verwest daliegt, in die Elemente der Umgebung verwandelt scheint, wo keine Spur seines früheren Lebens sich erhalten hat, aber zur Beit, wenn es wieder teimt und fproßt, feine frühere Gestalt erhält, die Hüllen, die es entstellen, von sich wirft, die Elemente lautert und fie nach feinem Wefen umwandelt, bis sic sich allmählich zur höhern Entfaltung erheben. Jur Zeit, wo das Christentum und der Islam das Menschengeschlecht genug vorbereitet haben, werden sie die jüdische Nation als die Trägerin des wahren Lichtes anerkennen, es kommen die Tage, in denen man die Burzel chren wird, die früher verachtet wurde. Innig werden fie fich mit Israel vereinen und geläutert in das Meffiasreich einzichen, welches die Frucht des Baumes der Erkenntnis ift.3) So hat Jehnuba Halevi in diefer Beleuchtung "Israel im Erile", die Bestimmung des Christentums und des Islams ausgesprochen, als göttliche Beranstaltung und Borboten zur Läuterung und Veredlung der Menschheit für das kommende Messisseich.) e. Die Willensfreiheit. Die Willensfreiheit des Menschen wird in 5 Mos. 30. 15 ausdrücklich anerkannt. "Siehe, ich gebe dir das Leben und das Gute, den Tod und das Böse —, wähle das Leben". Wie sich diese Anerkennung ber menschlichen Willensfreiheit mit dem Glauben Gottes, Allwiffen= beit, Allmacht, Vorsehung und Vorherbestimmung vereinen lasse -, war eine Frage, die vielfach die Lehrer des Judentums beschäftigte. Die Antwort Jehuda halevis darauf war: Die Allwissenheit Gottes greift nicht in des Menschen Thun und Laffen ein, ift nicht die Urfache und ber Grund desselben; Gott kennt nur im Voraus die Folgen der Handlung, was nichts mit dem Entstehen oder Nicht= entstehen berselben zu thun hat. Zwischen diesen liegen die Mittelursachen. Gott überläßt Alles dem Gesetze von Wirtung und Ursachen, wobei jedoch verschiedene Mittelursachen mit ihren oft regellosen Zufällen eingreifen, sobaß bie Natur des Möglichen nicht ausgeschlossen werden kann. So haben wir uns ja im praktischen Leben auf verschiedene Eventualitäten vorzubereiten. Der menschliche Wille ift

<sup>1</sup>) Cusari II. 36—44. <sup>3</sup>) Daf. II. cap. 34—42. <sup>3</sup>) Daf. IV. cap. 23. <sup>4</sup>) Vergl. hierzu "Maimonides", ber ebenfalls in feinem Gesetzeskober bieses ausgesprochen hat.

## 72 Religionsphilosophie. Jehnda Balcvi, Abraham 3bn Edra.

eins dieser Mittelwesen, die das Gesetz von Ursache und Wirkung nach ihrem Ermessen zu lenken vermögen und für sich in Anspruch nehmen können. Es wird die Allmacht Gottes von der menschlichen Willensfreiheit nicht beschränkt in Betracht, daß die Mittelwesen schließlich doch von Gott abhängen und auf ihn zurückgeführt werden. Ebenso wird die menschliche Willensfreiheit nicht durch Gottes Allwissenheit vernichtet, weil Gottes Wissen als Vissonswissen nicht schöpferisch wirkt und so die menschliche Willkür nicht beschränkt. Diermit schließen wir hier unsere Arbeit über Jehuba Halevi und bemerken, daß seine Richtung gegen die Vereindarung der Philosophie mit der Religion des Judentums, sowie die feines Vorgängers Gabirols, die Philosophie nur an sich, aber nicht in Verbinbung mit der geoffenbarten Lehre zu behandeln, — nicht von den jüdischen Religionsphilosophen seiner Zeit und später beachtet wurden, sondern sie gleich Gaadja und den Gelehrten nach ihm fortschren, die Lehren und Gesetze bes Judentums philosophisch zu beleuchten und zu begründen. Wir nennen von diesen erst:

V. Abraham 3bn Esra, vollständig Abraham ben Meir 3bn Esra, אברהם בן מאיר אבן עורא, auch furzweg 3bn Esra, אבן עורא. Bebeutenber Bibelereget und Religionsphilosoph der Juden Spaniens, geboren in Tolebo 1092, gestorben in Calahorra, an der Grenze von Navarra und Aragonien im Jahre 1167. Bir haben über ihn und feine Schriften einen eigenen Artikel geschrieben, den wir nachzulefen bitten; unfere Arbeit hier ift die Darstellung feiner Religions= philosophie, wie diefelbe sich zerstreut an verschiedenen Stellen seiner Bibeleregese und zum Teil auch in feiner Schrift "Jeffob More", יכוד כורא, "Unterfuchungen über bie Gefete im Bentateuch und beren Gründe" und in feinem Buche über bie Gottesnamen, "Sepher Hafchem", Der nuch, vorfindet. Gine eigens abgefaßte philosophische Schrift hat er nicht hinterlassen. Bon ben in biefen Schriften behandelten Themen nennen wir: I. Die Lehre von Gott und feiner Gin-Alles Seiende, sagt er, besteht aus Substanz und Form, aber Gott ift heit. nur Substanz.<sup>2</sup>) So heißt Gott deshalb der Gine,<sup>3</sup>) doch auch in dem Sinne, daß er durch sich selbst, nicht durch einen andern sein Dasein hat.5) Eine andere Gottesbezeichnung von ihm ist: "Er ist Alles", mit Hinzufügung: "Er hat Alles erschaffen",) in dem Sinne, daß er allein die Rraft des Daseins giebt, somit deffen unbedingte Ursache ist. ) Dunkel sind jedoch darüber seine Worte im Gedicht: "Der Eine, von dem Alles ist", was pantheistisch klingt.» Deutlicher find feine Borte barüber ju 2 Mof. 23. 21 כי הוא הכל ומאתו הכל "benn er ift Alles und von ihm ift Alles". Aehnlich find bie Bezeichnungen von Gott bei Bhilo: "Gott ist das All'".9) II. Attribute und Eigenschaften Gottes. Bott als absolute Geistigkeit tann weber Bestalt haben, noch tann ihm irgend welche Form beigelegt<sup>10</sup>) werden. Das Biffen Gottes ift von bem Biffen bes Menschen wesentlich verschieden. Bei Gott ift Subjett und Dhjett bes Wiffens vereint, 11) bei ihm der Wiffende und das Gewußte identisch; also Gott ift der

<sup>&#</sup>x27;) Cusari 20 (5. 20 - 21. <sup>3</sup>) Grcurs zum furzen Rommentar zu 2 20 (8. 13 5. 10 ed. Brap. Reime unb Gebichte 5. 42. Beile 291. <sup>3</sup>) Ju feinem Rommentar zu 5 20 (6. 4. <sup>4</sup>) Ju 1 20 (6. 1. 26 (\* השם הוא האחד 20 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26 (\* 1. 26

Biffende und das Gewußte zugleich. Wie das göttliche Wiffen mit den biblischen Erzählungen von ben Brüfungen Gottes über den Menschen, um beffen Frömmig= feit zu erproben, zu verstehen sei, wird erklärt, daß Gott dadurch bem Gerechten Gelegenheit zu frommen Handlungen und Belehrungen geben will. Andere Attribute, als Gottes Beisheit, Güte, Gerechtigkeit u. a. m. find Angaben ber menschlichen Bezeichnungen von dem Wirken Gottes, also fubjektive Auffassungen des Menschen, die nichts objektives von dem Wesen Gottes enthalten. Zu den Angaben der göttlichen Eigenschaften in 2 Mos. 34. 6. 7 bemerkt er, daß die Annahme von der Jahl 13 bei denselben unerweislich fei.<sup>1</sup>) Ueber die Anthro= pophormismen ist seine Lehre: Der Mensch oder die menschliche Seele hat die Eigenheit, daß sie das Leblose personisiziert und das Geistige versinnlicht,2) ein Ausspruch, ben wir schon bei Saadja in seinem Emunoth finden.3) Seine Beziehung dabei ift auf ben talmudischen Ausspruch: "Die Thora redet nach ber Sprechweise der Menschen".4) III. Die Schöpfung. Die Schöpfung, von der hier gesprochen wird, ist die der sublunarischen Welt, da die der geistigen Wesen, der Seele, der Engel und die der Sphären und der Gestirne als ohne Anfang und ohne Ende gekannt sind.5) Nur die Gegenstände und Wesen dieser Welt wurden geschaffen, ba bie gimmelstörper ichon ba waren. Bon biefen Geschaffenen fpricht die Schrift (1 M. 1 und 2).6) Die nicht erschaffene Sphärenwelt heißt Bf. 148. 4 Himmels Himmel, שמי השמים. Die fechs Schöpfungstage ber Bibel bedeuten die Stufen und die Vorgänge der Schöpfung.7) Das Licht wurde erft geschaffen; am zweiten Tage geschah bie Bilbung ber Atmosphären und bas Festland wurde sichtbar. Das Licht des ersten Tages war jedoch nur schwach; am 3. Tage daher wurde das Licht voll geschaffen. Die Erbe erhielt von oben Rraft und Bärme zum Hervorbringen von Gemächsen. Das Licht wurde am vierten Tag stärker, daß Sonne, Mond und Sterne sichtbar wurden. Am 5. Tage konnte das Wasser schon von lebenden Wesen wimmeln. Das Licht wuchs, sodaß am sechsten Tage bas Festland Landtiere hervorbrachte. Vollständig war bas Licht am fiebenten Tag. Die Bildung der Atmosphären am zweiten Tage geschah folgendermaßen: ein starker Bind trochnete erst bas Baffer von einem Teile ber Erde, es konnte bieselbe, ba das Licht ba war, gesehen werden; es entstand durch bas Licht die Atmosphäre.8) Das Licht, bas am ersten Tage geschaffen wurde, war nur schwach, wie das Tageslicht am wolkigen Tage.9) Ueber das Schöpfungs= werk selbst hören wir Ibn Esra gleich seinem ältern Borgänger Philo in Alexandrien von einer Weltbildung aus einer ungeordneten Masse, dem Chaos ber Materie. 10) Gine fernere Annäherung 3bn Esras an Philo ift feine Annahme, daß Gott fortwährend in der Welt schafft und Schöpfungen hervorbringt;<sup>11</sup>) ein Ausspruch, den Philo an mehreren Stellen hat.<sup>12</sup>) Eine dritte Annäherung an Philo ist, bas 36n Esra die Weltschöpfung nicht unmittelbar, sondern durch Engel vollziehen ließ. So erklärt er 1 M. 1. 1 bas Wort "Elohim" daselbst:

1) Dafelbst in seinem Rommentar. <sup>4</sup>) 3u 5 Mos. 32. 1, vergl. jeinen Rommentar zu 1. Ros. 1. 26. <sup>3</sup>) Emunoth II. 8. <sup>4</sup>) Bergl. seinen Rommentar zu 1 Mos. 1. 26. Der Ausspruch im Lalmub ist Berachoth S. 31b. <sup>4</sup>) In seinem Rommentar zu Damel 11. 12, nogu die Worte von Bs. 148. 2 bezogen werben, Levre dyrechen verschen Sommentar zu 1 Mos. 1. 14 S. 28 ed. Friebländer Hierzu im gewöhnlichen Rommentar zu 1 Mos. 1. 14 S. 28 ed. Friebländer Hierzu im gewöhnlichen Rommentar zu 1 Mos. 1. 14 S. 28 ed. Friebländer Hos. 1. 14, edit Friebländer <sup>8</sup>) Ibn Gsra zu 1 Mos. 1. 6 S. 26, ed Friebländer. <sup>9</sup>) Das. zu 1 Mos. 4. 1. 4. <sup>10</sup>) Bergl. Hajonah von Sentor Sachs I. 73-76. Hierzu Ibn Gsras Rommentar zu 1 Mos. 2. 8. <sup>11</sup>) Rommentar zu 2 Mos. 2. 3, Juny Urwar From Viru. <sup>13</sup>) Philo, Leg. Alleg. 43 D. 47. M. Cherub. 122. Ef. (155); Post. Caini 254. Mo.; Quod rer. div. h. 489. C. 481 M. "Die Engel werden "Elohim" genannt, weil die Gotteswerke durch die Engel vollbracht wurden".<sup>1</sup>) Bei Philo ist es der "Logos", durch den Gott die Welt geschaffen.?) IV. Engel. Bu Engeln rechnet 3bn Esra erstens die Beltseele;3) fie werben als obere Wefen angegeben, die keinen Rörper haben und nie fterben;") ferner kennt er Engel als die Träger des Lebens in den Himmelskörpern, als bie Sternenfeclen.<sup>5</sup>) Engel bezeichnet er auch als die Beweger der Sphären, die Sphärengeister, ganz im Sinne der aristotelischen Angabe von ihnen.<sup>6</sup>) Engel find ferner nach ihm intelligibele Substanzen aus Materie und Form. 1) Das Dafein ber Engel ift nicht erschaffen, fie find ohne Anfang und ohne Ende, werden gang aus Gott, Gottesfräfte bezeichnet. Wie der Mond fein Licht ganz von der Sonne erhält, so ist ihr Wefen aus Gott.") V. Menfch, Seele. Auf der Erbe ist ber Mensch das vorzüglichste Beschöpf; er ist das lette Wert ber Schöpfung, nachdem alles andere für ihn da war;9) er wird als Ebenbild Gottes, richtig als Gbenbild ber Engel bezeichnet, b. h. er tann, wie fie, unvergängliche Dauer haben.<sup>10</sup>) Der Mensch heißt daher die Welt im Kleinen "Mitrokosmos".") Der Mensch besteht aus einem Leibe und aus einer himmlischen Seele, die ihn belebt, erleuchtet, trägt und erhält. 12) Des Menschen Borzug besteht in feiner Seele.13) Diefelbe ift unfterblich und göttlich; fie ift Subflanz, nicht accidenz; 4) fie stammt aus den höhen des himmels.13) 3m Menschen giebt es drei sträfte: die denkende Seele, rwach, die animalische Seele, und die vegetative Seele, Lettere ist die Kraft des Wachsens, sie hat ihren Git in der Leber. נפש. Die animalische Seele hat ihren Sitz im Herzen, ist das Prinzip der körperlichen Bewegung, sie geht ebenfalls vom körperlichen Stoff aus, und wenn dieser Stoff, ber gasartig ist, ben Körper verläßt, fo ftirbt ber Mensch. Die benkende Seele ist die höchste, sie hat ihren Sitz im Gehirn.<sup>16</sup>) Deutlicher spricht sich darüber 3bn Esra in seinem Kommentar 2 Mos. 37. 3. 20. 1; ferner das. 28. 37; 5. 21; 20. 15 aus. Die Vernunft, das Denkvermögen, ist in dem Hinterteile bes hirns, woselbst bie durch bas Gedächtnis angesammelten Begriffe und geen find. Der Sitz des Urteils ift in der mittlern hirnhöhle. Die hirnhöhlen an ber Stirn enthalten den Gemeinfinn und die baraus entstehenden Wahrnehmungen. Der benkende Teil ber Secle unterscheidet fich von ben zwei andern, daß er als unkörperlich und unsterblich auch höhern Ursprungs, ein Teil der Weltsecle ift, fie hat Präexistenz. 17) Die denkende Seele hat die Bestimmung, sich mit Wissen ju erfüllen. Sie wird mit einer unbeschriebenen Tafel verglichen, 18) bestimmt, göttliche Schrift, Kenntniffe aufzunehmen. Die erworbene Beisheit bildet ihren 

"Des Menschen Scele hat Gott einen Leib gegeben, der dem Leibe der Welt adäquat ift, einen Mikrokosmos. Die menschliche Seele foll in ihren Palaft ein= treten und Tag und Nacht mit beffen Silfe an Verständnis zunehmen und Gott, ihren Schöpfer, erkennen. Fünf Ginne hat der Mensch, mittelft beren er bie formen an den finnlichen Dingen erkennen foll. Diefe Formen werden alsdann fufenmäßig zu abstratten Begriffen bis fie fo geiftig werden, wie die Substanz der Secle, endlich mit ihr verwachsen, ihren Inhalt bilden".<sup>1</sup>) VI. Offen= barung, Prophetie und Propheten. Unter Offenbarung Gottes versteht man jede Kundgebung Gottes an den Menschen von seinem Wesen und Walten. Diefelbe kann durch natürliche Mittel erlangt werden, als durch eigenes Nach= denken, das ihm die Erkenntnis Gottes bringt, oder burch Mitteilung ber gött= lichen Erkenntnis. 3bn Esra spricht daher von zwei Offenbarungen, von der in der Natur bei Betrachtung ber Beisheit ihrer Gesete und deren Festigkeit?) und der im eigentlichen Sinne.") Beide führen zu bemfelben Ergebnis, boch bewirkt erstere ein unverlierbares Eigentum unferes Innern. Aber die dahin gehörenden Benschen, die kraft ihrer eigenen Erkenntnis hierzu sich erheben, bilden nur eine geringe Bahl, daher tann die zweite Offenbarungsweise nicht entbehrt werden.4) Die einstimmige Annahme ber Gesetze bei ber Gottesoffenbarung von Seiten eines gauzen Bolkes ift Gewähr für die Glaubhaftigkeit derfelben, auch ohne Beistand der Anerkennung durch den Verstand.<sup>5</sup>) Die Offenbarung auf Sinai war eine unmittelbare Offenbarung an ganz Israel, sie unterschied sich dadurch von andern göttlichen Offenbarungen mittelst Engel an die Propheten.6) Richtig bemerkt 3bn Esra, daß die Worte zur Bezeichnung diefer unmittelbaren Gottes= offendarung 2 Mof. 24. 10: "Und fie fahen ben Gott Israels", nicht wörtlich, jondern als prophetische Bision zu deuten sind.7) So erhielt Israel eine unmittel= bare Offenbarung als Ueberzeugungsgrund für alle Zeiten.8) Wir kommen nun ju jenen Ideen über Prophetie und Propheten. Den hebräischen Ausdruck für Frophet durch "Nabi" erklärt er nicht in der Bedeutung von "Redner", sondern im Sinne von "Bertrauter Gottes", dem Gott fein Geheimnis vertraut.) Die Stufen der Prophetie, erklärt er ferner, find viele und verschieden, die man nicht aufzuzählen vermag, da das geiftige Vermögen der Männer, welche die Ein= wirkung des prophetischen Geistes haben, auch verschieden gestaltet ift. erhalten manche Weisfagungen in einem Nachtgesichte. 10) Die Propheten nach dem Exile waren auf Visionen angewiesen, die sie fich oft von den Engeln erklären ließen.<sup>11</sup>) Gegenstand der Inspiration ist nur der Inhalt, aber die Sprache, Form und Darstellung der Weisfagung ist Sache des Propheten.<sup>12</sup>) VII. Gottesnamen. Seine Erörterung der Gottesnamen giebt er auf ver= ichiedenen Stellen feines Bibelkommentars,13) besonders in der Schrift "gafchem", יכור מורא , ימר ווו feinem Buche "Jeffob More", יכור מורא, 20 א לוו 11. Die Gottesnamen find nach ihm entweder Gigenamen ober Eigenschaftsnamen.

') Beral. hierzu Jeffob More X. S. 341 und auch feinen Rommentar zu 2 Moj. 20. 1 bie Einleitung baselbst. ') J. E zu Bj. 19. 2. ') Daj. zu Bj. 19. 8. ') Daj. zu Bj. 30. 18, J. C. in schuert Rommentar zu 5 Moj. 5. 4, אמצעי גענים, ohne Bermittelung, also unmittelbar. ') Rommentar J. E zu Doj. 24. 10, בלא אמצעי (ט. 10, 19. 9) Es bemert baber J. C. in schuert J. E. zu Doj. 24. 10, בלא אמצעי (ט. 19. 9) Baj. zu 2005. 19. 9. ') Daj zu 2 Moj. 7. 1, uach Mmos 37. במראה הנבואה (ט. 19. 9) So Abraham I. 2010 J. E. Su 2 Moj. 24. 10, בלא אמצעי (ט. 19. 9) So Abraham I. 2010 J. E. Schuert Barter Gab 2 S. 44. 11. Bergl. Aussführtiches in ber Einleitung zu Eacharta. I') Dai. 1') Bergl. feine Borte barüber in feiner Einleitung zu bardbarta. I') Dai. 1') Bergl. feine Borte barüber in feiner Ginleitung zu bardbarta. I') Ceiti Brag; Rommentar zu 5 Moj. 14. 22; in scinem Grours zu jeinem gewöhnlichen Rommentar zu 2 Moj. 3. 15 und baj. 33. 23; auch in ber Erläuterung zu 2 Moj. 6. 8. '') J. E. Rommentar zu 2 Moj. 3. 15.

Bu erstern gehören: 1. יהוה; 2. יו und 3. אהיה. Der erste יהוה bedcutet nach Annahme scines Stammes הוה ober הוה scin", der "Seiende", auch der "Sein= spendende", מרוה הכל, ) was ihn auch zum Eigenschaftsnamen macht. Diefe brei genannten Gottesnamen haben zu ihrem Grunde bie vier Buchftaben mit, aus benen durch verschiedene Translokationen die obigen drei Gottesnamen gebildet sind. Ibn Esra giebt von ihnen 1. eine symbolische und 2. eine etymologische Bedeutung an. Uns intereffiert hier mehr lettere, die wir hier angeben. Bleich feinem Vorgänger Salomo ben Meir, Raschbam, in feinem Pentateuchkommentar hält auch er ben Gottesnamen יהוה = יהוה in ber Bebeutung "ber Seiende", ber fich zu dem Gottesnamen אהיה (oben) gleich ber britten Berfon diefes Berbs aur erften. Gott, wenn er von fich felbit fpricht, nennt fich: אדירה, "3ch bin", aber der Mensch, wenn er von ihm redet, bezeichnet ihn: יהוה oder הוה, "Er ist", "ber Seiende". Die Abwechselung des i mit ist im Hebräischen nicht felten.1) Der dritte name m ift eine Rurzung besselben und hat diefelbe Bebeutung von ", "ber Seiende".?) In dem kausativen Sinne, wo diefer Rame in der Bedeutung von "Andern bas Sein spendend" bezeichnet der Rame "m., "Gott den allein erhabenen, ewigen, dauernd thronenden und vorzeitigen", durch ben Allen die Kraft bes Daseins gegeben und erhalten wird.) Zu diesen kennt man in späterer Zeit, meist bei den Mystikern, noch zwei andere Gottesnamen, 1. ben zweiundvierziger Ramenn (שם בן מ״ב), der bei Son Esra unerklärt bleibt. Diefer 42 buchstabige Gottesname foll vom Hohenpriester am Versöhnungstage im Tempelgottesdienste zu Jerusalem ausgesprochen worden sein.5) 2. der Gottes= mame von 72, שם בן ע״ב, b. h. der von dem Zahlenwert 72. 3bn Gøra giebt bafür die drei Namen יהו יהו , יהוה Die Gottesnamen, die der göttlichen Birtfamteit entnommen wurden, find Gigenschaftswörter, von benen wir icon VIII. Gesete. Begen bie Stizzierung ber Befete burch oben sprachen. Zählung im talmubischen Schrifttum als 613,6) als 365 Verbote und 248 Gebote, wozu Nachweis und Angaben derselben von Simon Rahiro in feinem Buche "Halachoth Gedoloth" gegeben wird, erhebt Abraham 3bn Esra feine Stimme über die Unrichtigkeit dicfes Verfahrens; er verwirft die Jählung und fagt, daß bie Angabe der rein äußerlichen form bes Gebietens und Verbietens sachlich unwissenschaftlich sei, da 3. B. das Arbeitsverbot am Sabbat, sachlich ein Gebot der Beobachtung der Sabbatruhe sei.7) Die Einteilung der Gesetze, die er vornimmt, ift nach allgemeinen Gesichtspunkten, nach denen fie fich in Bezug auf Brund und 3med derfelben gliedern laffen. Es find zwei Gesichtspunkte, die er hierzu aufstellt: a. der des Berhältniffes ihres Inhalts zum religiöfen und fittlichen 3wed ber Gesegebung; hierher gehören erstens Gesete, bie im Gemut bes Menschen wurzeln und schon vor der Offenbarung dem Menschen vermöge seines Verstandes bekannt waren; sie sind die der zehn Gebote mit Ausnahme des Sabbatgebotes. Sie wurden schon vor Sinai beobachtet;\*) sie sind die Ratur= gesete;9) b) die nur der Offenbarung ihr Dasein zu verdanken haben, aber nicht an sich schon ben 3weck ber Religion und Sittlichkeit betreffen; sie sollen nur Erinnerungsmittel an fie schaffen und fo indirett Religion und Sittlichkeit fordern;

sie werden deshalb von ihm verborgene genannt,1) weil deren Grund nicht immer anaeaeben ist. Bierher gehören die Chegesete in 3 Mof. 18, die sich nicht für den sittlichen Menschen von felbst ergeben, fondern die mit ber höhern Aufgabe Israels stehen, die Heiligung des Lebens zu fördern. Neben diesem Gesichts= punkt stellt er noch einen andern auf, der sich auf das bezieht, was die Gesetze bei ihrer Ausführung vom Menschen fordern, Herz, Worte ober That. Er kennt barnach 3 Klaffen von Geseten: A. Gebote für das gerz; B. Gesete für das Wort und C. Gesetse für die That.<sup>2</sup>) Es gehören zu A der Glaube an Gott, die Liebe zu Gott und den Menschen, an Gott hangen, 5 Mos. 11. 22; die Rächstenliebe, keinen Haß nachzutragen, nicht zu lästern u. a. m. Zu B die Rächstenliebe, keinen haß nachzutragen, nicht zu lästern u. a. m. Zu B die heilighaltung des gegebenen Wortes (5 Mos. 23. 24), Unterweisung der Kinder in Religion (5 Mof. 6. 7); nicht falsch zu schwören, kein falsches Zeugnis abzu= legen u. a. m. Zu C die zehn Gebote u. a. m. VIII. Willensfreiheit des Menichen. Die Allwissenheit Gottes, die man als Gegensatz zur menschlichen Billensfreiheit aufstellt, beschränkt, nach 3bn Esra, nicht diefelbe, da das Wissen Sottes fich nur auf das Banze erstreckt; das Ginzelne wird von ihm nur gewußt, insofern es zum Ganzen gehört, aber nicht in seiner Eigenschaft als Einzelnes, also wird das Einzelne nur indirekt durch diese gewußt.3) IX. Das Wunder. In seiner Besprechung des Wunders befindet sich Abraham 3bn Esra in ber Mitte zwischen benen, welche die Angaben des Bunders in dem biblischen und talmudischen Schrifttum nicht in wörtlichem Sinne nehmen, sondern sie rationalistisch ju erklären suchen, und benen, welche bie Berichte über Bunder ber wörtlichen Auffaffung anhangen und keine ausweichende Deutung zulaffen. 3m Ganzen ift er gegen jebe ftärtere Servorhebung und Ausschmudung geschehener Bunder, er befämpft die dadurch etwa nachfolgende Vertrauensseligkeit auf dieselben im Volke. So erklärt er 1 Mos. 11.7 "und er verwirrte ihre Sprache" gegen die Angabe der Agada darüber, als auf natürliche Weise geschehen;\*) ferner stellt er den Bericht 1 Mos. 46. 27 gegen die talmudische Erklärung als willkürliche Deutung.5) In seinem Rommentar zu Josua 10. 12 "Sonne stehe still" verwischt er burch eine andere Erklärung jede Spur eines Bunders. Auf andern Stellen tritt er gegen die rationalistische Erklärung ber Bunder auf. So erklärt er 1 Mos. 3. 1 nach der wörtlichen Angabe: "Die Schlange hatte wirklich einen aufrechten Gang, menschliche Sprache und einen gewissen Verstand". In seinem Rommentar zu 2 Mos. 14. 27 bekämpft er die Annahme von Ebbe und Flut, es geschah eine thatsächliche Meeresspaltung, ber Durchzug burch bas Meer war ein volles Bunder. 6) Auch in seinem Rommentar zu 2 Mos. 16. 13 erklärt er, daß es wirklich "Manna" gewesen, gegen bie Annahme, daß das Manna ber Israeliten in ber Bufte bas Manna war, bas in ber Medizin oft verwendet wird. Auch zu 2 Mos. 34. 29 erklärt er "bas ftrahlende Gesicht Mosis" gegen die Annahme Chivis (s. d. A.), daß es ein Widerstrahlen der göttlichen Serrlichkeit aus feinem Angesicht gewesen. Ueber das Wunder im Allgemeinen lautet seine Erklärung. Die Gottestraft, welche "Engel" heißt, überschreitet die Grenzen der Natur, fie nimmt unmittel= bar Beziehung zu den veredelten Gebilden der Erdenwelt, auf die sie unmittel= bar einwirkt. So erklärt er 2 Mos. 13. 21 "Gott zog vor ihnen her", die Rraft Gottes, ber Engel, zog vor ihnen her, ähnlich heißt es ja wirklich 2 Mof. 14. 19

<sup>1)</sup> מצות הנעלמות (1 unb Rommentar zu 2 Moj. 20. 2. \*) Jessod More VII. unb Rommentar zu 2 Moj. 20 2 unb 31. 18. \*) Rommentar zu 1 Moj. 18. 21; ferner in ieinem turzen Rommentar zu 2 Moj. 33. 17. Ferner J. E. zu Bj. 73 12. \*) Jn feinem Rommentar bafelbit. \*) Baba bathra G. 120a. Sote G. 12a בין החומות 12. \*) 2 Moj. 14. 29. פלא בתוך פלא דיה.

# 78 Religionsphiosophie. Abraham Ibn Esra, Joseph Ibn Jaddit.

"Es zog der Engel Gottes vor ihnen her". In feinem Buche vom Ralender. Sepher Haibbur 10a, lesen wir darüber feine Darstellung des Bunders und beffen Entstehung: "Die Zeichen und Wunder der Propheten stehen nicht im Widerspruch mit der Sinneswahrnehmung oder mit dem gesunden Denschenverstand, aber find im Gegensate zu bem Naturgesets, bessen Unterbrechung durch Gottes Allmacht geschehen könne, was auch die Vernunft anerkennen muß. Bott ift ja ber Urheber ber hier herrschenden Raturgesetet. So kann Gott die Sonne still stehen lassen (Jos. 10. 12. 13); den Stab Mosis zur Schlange machen u. Dergleichen Bunder haben nach ihm nichts mit den Werken des Abera. m. glaubens gemein. Entschieden erklärt er sich gegen den Aberglauben von Totenbeschmörung und Zauberei. 1) Als Unsinn erklärt er den Gebrauch des Gottesnamens zum 3med ber Wunderthätigkeit; auch ben Dämonenglauben hält er für eine Verrücktheit u. a. m.2) Eine weitere Wiederaufnahme der philosophischen Forschungen zum Ausgleich der Lehren und Gesetze des Judentums mit der Philosophie und dem vernunftgemäßen, freien Denten, geschah durch zwei fernere philosophisch gebildete Gelehrten: Joseph 3bn Zaddit in Cordova und Abraham 3bn Daud in Toledo, die mir nun mit ihren religionsphilosophischen Leistungen folgen lassen.

VI. Jofeph Jon Zabbit, יוסף בן צדיק, Rabbiner, Religionsphilosoph und hebräischer Dichter in Cordova, geboren 1180, gestorben 1249. Er studierte neben der rabbinischen Wissenschaft die aristotelische arabische Philosophie, in die er fich vertiefte und barauf feine judisch=religionsphilosophische Schrift : "Olam hakaton", Mikrokosmos, die Welt im Rleinen, fcrieb. Diefelbe war in arabifder Sprache abgefaßt, wurde jedoch später von Moses 3bn Tibbon hebräisch übersest.3) Sein Lehrer war der berühmte Gelehrte Isaat 3bn Balia und zu seinen Zeit= genoffen jählte man: Isaak Ibn Chajat, Mofes Ibn Esra und Jehuda Halevi, Männer, beren Verkehr er manche Anregung verdankte. Bekannt ift, daß er mu ihnen Gebichte wechfelte.4) Außer der genannten Schrift verfaßte er auch liturgijde und weltliche Gedichte.5) Eine Logik stellte er ebenfalls in arabischer Space Außerdem war er ein tiefer Renner des talmudifchen Schrifttums und ein auf. strenger Gesetsanhänger, was ihn nichtsdestoweniger abhielt, sich mit den philofophischen Schriften Aristoteles und Platos vertraut zu machen. So ftand er hochgeachtet feinem Amte als Mitglied des Rabbinatstollegiums vor, aber haute bas Unglud, bie Zerstörung der prachtvollen Synagogen der Gemeinden Andalusiens zu erleben, die beim Eindringen der fanatischen Almohaden 1148 vor fich ging. Einige Sahre vorher gehörte er zu ben Freunden und Berehrern des Jehuda Halevi, mit denen Joseph 36n Zaddit ihm bei feiner Abreise nach Paläftina entgegeneilte. Nach herzlicher Begrüßung überreichte er Geschente nebu Buldigungsgedichten und begleitete ihn eine längere Strecke. Uns intereffieren bier feine in die philosophische Schrift "Olam hakaton", die Welt im Rleinen, Mikrokosmos, niedergelegten religionsphilosophischen Ideen und Lehren des Juden-Der Menfch, der in feinem Organismus Rörper und Geift, Sinnliches tumø. und Ueberfinnliches, Endliches und Unendliches zu einem harmonisch Ganzen verbindet, ift eine Welt im Rleinen, Mikrokosmus, das Abbild der Schöpfungs=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vergl. seinen Kommentar zu 3 Moj. 19. 31; vergl. Jej. 29. 4. <sup>2</sup>) Daj. und siebe "Aberglaube" in dieser R.=G. <sup>3</sup>) Im Jahre 1854 wurde diese Schrift in der hebrätischen Ueberfezung von A. Jellinet in Leipzig herausgegeben. Er ichrieb zu derselben eine litterarische Einleitung, die recht lesenswert ist. <sup>4</sup>) Bethulath bath Jehuda S 58-61. <sup>4</sup>) Ueber dieselbem 'siehe: Lachkemoni Pforte 3. Schte Jadoth S. 137b.

welt, ber Welt im Großen, Makrokosmos, 1) sobaß ber Mensch burch bie Erkenntnis feiner felbst, der Welt im Rleinen, zur Erkenntnis des Weltganzen, des Matrotosmos, hingeführt wird. Die Erkenntnis seines Körpers giebt ihm die Erkennt= nis der Körperwelt; aus der Erkenntnis seines Geistes vermag er zur Erkenntnis der geistigen, überirdischen Welt zu gelangen. Beide lehren ihn zur Erkenntuis Bottes, des Weltschöpfers, emporzusteigen; bilden die Basis zu feinem religions= philosophischen Systeme.2) Von feinen Bhilosophemen und Lehren bringen wir: a. Schöpfung, Gott, der Weltschöpfer! Gleich seinen Borgängern Saadja und Bachja suchte auch er den Beweis, daß die Endlichkeit der Welt auf einen Schöpfer, Gott, hinweist, in folgendem aufzustellen. Alle Dinge, sagt er, bestehen aus Substanz und Accidenz, die untrennbar find und nur in ihrer Verbindung eriftieren. Bon biefen wechfelt jedes Accidenz fortmährend, es ift endlich und muß daher entstanden sein, desgleichen muß auch die durch die Accidenz eriftierende Substanz entstanden fein, b. h. fie murde geschaffen. Der Schöpfer ift der emig Eine, Gott! In dem Verhältnis des Eins zu den Jahlen, wie dasselbe fie bildet und umfaßt und doch nach Wesen und Begriff von ihnen unterschieden, ein anderes ist, so ist das Verhältnis Gottes zu dem Geschaffenen.<sup>3</sup>) Gott der Beltschöpfer ist seinem Befen nach unerkennbar, unbezeichenbar. Sämtliche von ihm ausgesagten Gigenschaften in positiver Form, als die im biblischen Schrift= tum, sowie die in negativem Sinne, wie die bei den Philosophen — sind nur Notbehelfe zu gemiffen Andeutungen für ben Menschen, entnommen ber göttlichen Birtfamkeit nach Analogie ber menschlichen Handlungen.4) Auch die Benennung in der Bibel: "Gott der Lebendige",5) ift nur im Ginne von "Emigteit".6) Als Bezeichnung Sottes in der Bedeutung als der für sich ohne Beziehung auf andere Wefen Bestehende kann der Ausdruck "Wahrheit" (Jeremia 10. 10) gelten, den auch die Philosophen für Gott gelten lassen. Denso der Ausdruck: "Sehet, daß ich es bin!"<sup>8</sup>) In scinen Ideen über die Weltschöpfung folgt er der Theorie der Weltschöpfung des Philosophen Gabirols (s. d.) von dem gött= lichen Billen, ben Gott aus fich hierzu ausströmen ließ und mit ihm identisch Bon bemfelben murbe die Welt der Beiftigkeit geschaffen, als ber Stätte fei. ber Seelen der Frommen nach ihrem Tode. Es folgte darauf die Schöpfung der Himmelssphären als Stätte der Engel und endlich wurde die untere Welt, die des Werdens und Vergehens, hervorgebracht. Sie bestehen mit ihren Wesen aus Materie und Form, sodaß die körperliche Welt eine körperliche und die geistige eine geistige Substanz mit ihren Accidenzen hat. Vier Elemente hat die untere Belt zu ihrem Bestehen, welche entgegengesete Bewegungsrichtungen nach oben ober nach unten haben. Ein fünftes Element haben die Körper der himmelssphären, wie die freisförmige Bewegung es darthut. 11) Eine fernere Simmetsphurch, wie die treisformige Schötzung es durigun, , eine feinere Eigentümlichkeit dieser Welt mit den Himmelssphären ist, daß sie bescelt sind und eine höhere Gotteserkenntnis als der Mensch haben.<sup>12</sup>) b. Der Mensch, seine Vorzüge und seine Willensfreiheit. Der Mensch, der aus Körper und Geist zusammengesetst ist, von denen jedes eine besondere Substanz hat, bildet in seiner Zusammensetzung, wie wir bereits oben erwähnt haben, eine Welt im Rleinen, Mikrokosmos, ein Abbild der Welt im Großen, des Universums, Makro= tosmos. Die Seele ift aus ber 2Belt bes Geistigen, fie tehrt, wenn fie fromm

In ben Midraschim wiederholt sich diese Vorstellung. Siehe den Artikel "Urmensch" in dieser R.=E. und "Abam" im Getist der Agada. <sup>3</sup>) Vergl. Traktat 2 S. 20 ff. S. 41.
 Olam hakaton Traktat [1. S. 40 und 111. S. 47. <sup>4</sup>) Daselbst S. 55. <sup>4</sup>) 2 st. 19. 4; 4 M.15. 14. 28. <sup>6</sup>) Olam hakaton S. 50. <sup>7</sup>) Das. Vergl. Kaufmann S. 383 f. <sup>6</sup>) 5 Mos. 32. 39.
 Das. Traktat II. S. 89. <sup>10</sup>) Das. II. S. 8. <sup>11</sup>) Das. I. S. 10 ff. <sup>13</sup>) Das. S1.

gewesen, nach ihrer Trennung vom menschlichen Körper, zur geistigen Belt zurück.') Zwei entgegengesetzte Triebe hat der Mensch, einen Trieb zum Guten, den zum Vernünftigen, und den anderen zum Bösen, zu niedrigen Begierden, letzterer soll von der Vernunft niedergehalten und besiegt werden.2) Die fromme Seele hat vier Gigenschaften, Tugenden: Erkenntnis, Gerechtigkeit, Beharrlichkeit und Demut.") Zwei von diesen, Gerechtigkeit und Demut, werden als die zum Seil führenden bezeichnet.) In diesen werden auch die zwei andern: Erkenntnis und Beharr= lichkeit als mitbegriffen gehalten,5) benn ohne diese zwei find Gerechtigkeit und Demut unausführbar.6) Ferner find Gebote und Verbote des Gefetes, die geoffen= barten, als auch bie der Vernunft, die dem Menschen irdisches und jenseitiges Seil zuführen.) Das Streben des Menschen sei nach dem böchsten Gut; es ift bies die Pflicht, in Gottes Wegen zu wandeln, Gott ähnlich zu werden. Die Bollziehung ber Gerechtigkeit ift eine ber schönften Tugenben, die ein Bandeln in Gotteswegen bildet, benn burch Gerechtigkeit bestehen alle Geschaffenen.9) Daber bas Gebot: ",Seid heilig, denn heilig bin ich, der Ewige, euer Gott!"10) So wird als erfte Bflicht bes Menschen angegeben, feinen Beift zu pflegen, fich Beisheit und Einsicht zu verschaffen, benn nur badurch vermag er Gott würdig und geiftig zu Die Gotteserkenntnis, bas göchste alles Wiffens, wird als bas Erhabenfte verehren. bezeichnet, zu bem der Mensch emporzusteigen habe, wir erlangen durch fie bas vollkommene Gute. Die Schrift und die Vernunft lassen es nicht an Mabnunaen hierzu fehlen. Die Mahnungen der Schrift barüber find: "Ertennet den Emigen";") "Suchet mich und ihr werdet leben";12) "Sabet acht, den Ewigen zu erkennen".13) Die Vernunft bes Menschen giebt bie nachteile genugsam an, bie bem Menschen burch Vernachläffigung bes Suchens nach Gotteserkenntnis ermachfen; es geht ihnen die rechte Vorstellung von Gott ab. So verchren viele eine körperliche Gestalt als Bott. Dieselben glauben, daß ohne Körper nichts eriftieren könne; es geht ihnen die 3dee des Geistigen völlig ab.14) Andere halten Gott als "Licht"<sup>15</sup>) und verehren ihn unter diefer Vorstellung. Doch ist das Licht nur Endlich wird von dem vorzüglichsten ein Accidenz eines leuchtenden Körpers. But des Menschen, von der Willensfreiheit, gesprochen. Die Erörterung barüber stellt sich bie Beantwortung ber Frage als Aufgabe, ob bie Anerkennung ber menschlichen Billensfreiheit nicht im Biderspruch mit der Allwissenheit Gottes ftehe. Diefelbe lautet: Die Willensfreiheit des Menschen könne nicht durch das Vorherwissen Gottes aufgehoben oder beschränkt werden, da es der göttlichen Gerechtigkeit widersprechen würde, bem Menschen Gefete vorzuschreiben und über ihn bei Uebertretung berfelben Strafe zu verhängen, ba er boch wußte, bag fie übertreten werden;16) dem Menschen fehlte alsbann jede Freiheit zur That oder zur Unterlassung derselben, er mußte ja so handeln, wie es der Allwissenheit Gottes offenbar war. 17) Die Vergeltung felbst wird von ihm nicht leiblich, sondern geistig bargestellt, ba nur bas Geistige Lohn für bie Seele fein tann, nämlich, daß fie zur geistigen Welt zurücktehrt, um mit ihrem Urquell, bem Allgeiste wieder vereint zu werden. Eine Strafe für bie Scele murbe nur die fein, daß fie, befleckt durch die Sünden, zu ihrem Urquell nicht zurückkehren könne. 18) Die Totenauferstehung, wo eine Bereinigung ber Seele mit bem menschlichen Rörper stattfinden soll, um vereint fich des Berheißenen zu freuen, wird, wie später Mofes Maimoni (f. d. A.) angiebt, als eine Zwischenzeit gehalten, welche das Leben



<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Daf. E. 85. <sup>9)</sup> Daf. E. 67. <sup>9)</sup> Daf. E. 36. <sup>4)</sup> Eo auch in Zephania 2. 3: "Suchet Gerechtigkeit, juchet Demuit". <sup>5)</sup> Daf. E. 86. <sup>9)</sup> Dai. E. 38. <sup>7)</sup> Daf. E. 61 n 62. <sup>9)</sup> Daf. E. 61. Vergl. Jefata 2. 3; Jeremia 9. 23; 22. 16. <sup>9)</sup> Nach 5 Moi. 82. 4. <sup>10)</sup> 3 Moi. 19. 2. <sup>11)</sup> Jeremia 81. 34. <sup>12</sup>) Amos 5. 4. <sup>13)</sup> Hojea 6. 3. <sup>14</sup>) Olam katon E. 42–43. <sup>15)</sup> Daf. E. 43 <sup>16)</sup> Daf. Traktat 4 E. 60. <sup>17)</sup> Daf. E. 61. <sup>15)</sup> Daf.

#### Religionsphilosophie. Abraham David Halevi 3bn Dand.

ber Seele im Jenseits, im Reiche des Geistigen, auf eine Zeit unterbricht, um in die Messische (s. d. U.), die Jahre des Messisches, einzuziehen.<sup>1</sup>) Nach Beendigung desselben gehen die Seelen wieder in das Jenseits über, um sich der geistigen Seligkeiten ferner zu erfreuen.<sup>2</sup>)

VII. Abraham David Halevi Ibn Daud, אברהם דוד הלוי, Gelehrter in Toledo aus den Reihen der berühmten Männer Spaniens von 1110-1180, der in der Armeikunde, Geschichte und Philosophie Burdiges geleistet hat. Wir verweisen über mehreres von ihm auf ben Artikel "Abraham 3bn Daud", ben wir nachzulesen bitten, und geben zur Angabe feiner Leiftungen auf dem Gebiete ber Religionsphilosophie über. Seine religionsphilosophijche Schrift, die er in arabischer Sprache 1161 verfaßte, die später hebräisch von Salomo 3bn Labi überfest wurde, hat ben hebräischen Titel "haemuna harama", האמונה הרמה, "ber erhabene Glaube". Deutsch hat dieselbe Simson Beil im Sahre 1852 überjest und herausgegeben. In dieser Schrift ist er ein eifriger Anhänger und würdiger Vertreter ber aristotelischen Bhilosophie in ihrer arabischen Umbildung unter ben Juden Spaniens. 3m Gegensatz zu Jehuda Salevi, von bem wir joeben gesprochen, der in seinem Buche Cusari von keiner Bereinharung der judischen Religion mit der Philosophie wiffen will, sondern die Gesete, Lehren und Doamen des Judentums an fich und burch fich felbst zu erklären und darzustellen sucht, sehen wir ihn gleich seinen Vorgängern Saadja, Bachja Ibn Patuda u. a. m. dem Grundsatz huldigend, daß die wahrhafte Philosophie und bie jubische Religion, das vernunftgemäße richtige Denken mit den Lehren und Befegen bes Offenbarungsglaubens fich in voller Uebereinstimmung befinden.3) So ermübet er nicht, die Refultate feiner Philosopheme durch Aufstellung von biblischen Aussprüchen zu bewahrheiten; auch deutet er die Worte der Schrift: "Denn fie ift eure Beisheit und eure Vernunft in den Augen der Völker", 4) daß fich diese Worte auf die Uebereinstimmung der Offenbarungslehren mit den Lehren der Beltweisheit, ber Philosophie, beziehen.5) "Es ift ein verbreiteter grrtum", fagt er, bag bie Beschäftigung mit philosophischen Spetulationen gefahrbringend für den Glauben fei. Die "wahre Philosophie" führt nicht nur vom Glauben ab, fondern ift vielmehr geeignet, den Glauben zu festigen und zu fraftigen. Die wichtigsten Grundlehren des Judentums stehen mit ben Lehren ber mahren Philo= fophie in innigster Uebereinstimmung, daher die Pflicht des bentenden Israeliten, fich diefer Uebereinstimmung bewußt zu werben, und wo bennoch ein Widerspruch zwischen Glauben und Denken hervorzutreten scheint, tann ein Ausgleich ftatt= Nur eine oberflächliche Beschäftigung mit der Philosophie ist für den finden. Glauben gefahrbringend.6) Von den Themen, die in seiner genannten Schrift behandelt werden, bringen wir: a) Gottes Dasein. Der Beweis für Gottes Dasein wird hier aus dem Begriff der Bewegung hergeleitet; es ist ganz der aristotelische, ben er anführt; er lautet: Alles, was sich bewegt, wird von einem Andern in Bewegung gefett. Geben wir weiter und suchen nach bem Erften, von dem die Bewegung ausging, so gelangen wir schließlich zu einem Wefen, das in Bewegung fest, aber felbst unbewegt ift. Dieses unbewegte Befen, movens immobile, muß über Zeit und Raum hinausragen, unkörperlich und unendlich

6

81

Ein anderer Beweis ift ber aus bem Begriff ber möglichen und fein, ift Gott. notwendigen Griftenzen. Alles, was von einem Andern zur Griftenz gebracht wird, ift aus fich felbst, indifferent gegen Griftenz ober Nichteristenz, ift contingent, es bedarf eines Andern, ber es aus ber Möglichkeit zur Birklichkeit bringt und jur Eristenz bestimmt. Ist nun vieses Andere, das hervorgebracht hat, nicht minder contingent, jo bebarf es eines Dritten, ber beffen Eriftenz bewirkt. Geben wir fo weiter, fo gelangen wir endlich zu einem Wefen, bas notwendig burch fich felbst existiert. Diefes burch fich felbst Seiende muß einzig und einfach fein, es ift Gott!?) b) Attribute Gottes, Einheit, Einzigkeit nebft andern Gott beigelegten Gigenschaften. Als Erstes hier bringen wir feinen Ausfpruch: "Biffe, bag bie wahrften Ausfagen und Attribute für Gott die negativen find".3) "Uls Erklärung hierzu heißt es bei ihm: "Bie Gottes Befen über alle Befen erhaben ift, fo find feine Gigenschaften über alle Gigenschaften erhaben, biefelben find nicht außerhalb feines Befens, fein Befen ift nichts anders als feine Eigenschaften".4) Wir erfahren burch fie nichts Positives von feinem Bejen, fondern nur Negatives, d. h. wir werden durch fie belehrt, daß Gott nicht fo ift, wie wir ihn möglicher Beife hatten benten tonnen. So bedeuten bie Gigen schaften : "einfach" d. h. er ist nicht mehrfach; "einzig", daß es nichts ihm Gleiches giebt. Die biblischen, in positiver Fassung bezeichneten Eigenschaften und Ausfagen von Gott find volkstümliche Redeweisen nach dem Verständnis des gemeinen Mannes und müssen negativ ober metaphorisch aufgefaßt werden. Es könnte nur bie "Einheit" von Gott in dem Sinne als Ausbruck des ganzen Befens von Gott positiv möglich gesagt werden, doch auch ba bliebe noch zu erklären, ba bas Wefen Gottes für den Menschen unfaßbar wird. Ausgenommen biervon find bie relativen Attribute, ba fie nicht Gottes Befen, fondern nur fein Berhältnis zur Belt zum Ausdruck bringen.5) Gemöhnlich find die Attribute erfter Klaffe acht: Einheit, Dafein, Wahrheit, Ewigkeit, Leben, Wiffen, Bollen und Macht.<sup>6</sup>) c) Das Weltganze, Universum, brei Welten, Sphären, Intelligenzen, geiftige Befen, Geifter, Engel, Beltleitung, Mittelwefen. Gleich ber aristotelischen Philosophie tennt und spricht auch Abraham 3bn Daud von dem Universum und ben drei Welten desselben. Dieje find: 1. die sublunarische Welt, die Welt unter bem Monde, die niebere, die Welt des Werdens und Bergehens; 2. die der himmelswelt, die Welt der Sterne und der Blaneten und 3. die Welt des Beistigen, ber Geisterwelt, wo sich die Urvernunft ober die thatige Vernunft, befindet, von der die Anregung zum Denken im menschlichen Geiste ausgeht. Im judischen Schrifttume heißt diese Urvernunft "Heiliger Geist" (Emuna Rama S. 70 unten). Den Himmel, ben Mond und bie Blaneten dachte man sich als beseelte Wesen. Jedes hat seine Sphäre, jede Sphäre hat ein geiftiges Wefen, das ihr vorsteht, fie leitet und beherricht. Die Weltleitung und das fortwährende Schaffen und die Wirksamkeit Gottes dachte er sich in folgendem Borgang. 3wischen Gott in feiner absoluten Einheit und der sub-lunarischen Welt sind die aus Gott emanierten Geister, Engel und Intelligenzen als Mittelwefen, welche die von Gott emanierende Einwirlung und Bewegung bem Universum mitteilen, übermitteln. Auch foll von ihnen die niedere Belt erschaffen worden sein 7) So steht, wie wir bereits erwähnten, jeder der neun himmelssphären ein Sphärengeist vor, von bessen Emanation sie bewegt und verforgt wird. 3m biblifchen Schrifttum heißt berfelbe "Engel", ber eine geiftige

82

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Emuna Rama S. 46 Tert. <sup>3</sup>) Emuna Rama II. S. 47 u. 48 Tert. <sup>3</sup>) Da<sup>(j</sup>. S. 65. <sup>4</sup>) Raufmann, Attributenlehre S. 331. Emuna Rama S. 31. <sup>5</sup>) Da<sup>(j</sup>. S. 54. <sup>9</sup>) Da<sup>(j</sup>. S. 52. <sup>7</sup>) Da<sup>(j</sup>. S. 43.

Digitized by Google

Rraft, eine immaterielle Vernunft ist. Zu diesen Sphärengeistern gehört als konter die thätige Vernunft, שכל הפול, wous ποιητίχος, welche bie Seele emaniert und bie potentierte Vernunft bes Menschen zur aktuellen entwickelt; fie fteht ber Erbe und allem Frdischen vor. Bon der genannten "thätigen Bernunft" tommt die prophetische Inspiration.1) d. Die Schöpfung. Allem Berben und Ent= stehen, sagt er, geht die Annahme einer ersten Materie voraus, welches das Beharrende in allen Beränderungen ift. Bir glauben, fährt er fort, Gott habe erst biefe Urmaterie geschaffen. So hat ja jeder Wertmeister vor Allem bafür ju forgen, daß das Material ju feinem Werte herbeigeschafft werde. Nachdem Bott die Urmaterie geschaffen hatte, stattete er sie mit der Form der Rörperlichkeit aus. Nach ber Schöpfung der allgemeinen indifferenzierenden Rörperlichkeit folgte bie Schöpfung der Formen der ersten differenzierenden Körper d. i. der Elemente. Darauf folgte die Berbindung der Formen mit der allgemeinen Körperlichkeit als ihrem Stoffe; es entstanden die Elementarkörper: das Baffer, das Feuer und bie Erde. Eine aufeinanderfolgende Reihe göttlicher Schöpfungsatte traf ein. Das erste Produkt der Schöpfung war die erste Materie, die den Stoff bildete, durch deffen Vereinigung mit der Form der Rohärenz, die allgemeine Rörperlichkeit ent= ftand. Bum ferneren Fortgang ber Schöpfung traten zu ber allgemeinen Rörperlickleit als Stoff die differenzierten Formen der Elemente hinzu, aus deren Ber= bindung die Elementarkörper hervorgingen, worauf durch wechselseitige Verbin= dungen ber Elementarkörper mit einander bie irdischen Dinge entstanden. SO habe er, wie er felbst ertlärt, nur bie Reihe ber Schöpfungswerte barlegen wollen, die unfere Vernunft in Betracht ber Befensverschiedenheit ber geschaffenen Dinge unterscheidet. e) Die Seele. Die Seele ist unförperlich; es tann baber von ihr eine eigentliche Definition nicht gegeben werden. Bir vermögen fie nur in ihrem Birten kennen zu lernen und barnach fie uns zu bestimmen. Rach ber Führung ober ber Bewegung, bie ber Körper von ihr erhält, bildet fie die Bollendung des Die Seele ift ein immaterielles Wefen; man tennt eine vegetative Rörpers. Eeele, die der Pflanze; sie ist die niedrigste; höher ist die animalische Seele, die des Tieres, und bie höchfte Stufe erreicht fie beim Menschen, fie ift bie vernunft= begabte, intelligente Seele. Diefe unterscheidet fich von den genannten zwei andern Seelen, daß sie nicht, wie jene, mit dem Rörper abstirbt, fondern durch Ertennt= niffe und Erfahrungen zu einer Bernunft wird, die wegen ihrer Thätigkeit nicht an ihren Rörper gebunden ist und nach bessen Tod getrennt fortlebt, Unsterblichkeit erlangt; fie ist eine Emanation von der "thätigen Bernunst", שכל הפועל, und kehrt nach ihrer Trennung vom Rörper zur geistigen Welt zurück. Die Seele steht mit der Geisterwelt in innigem Zusammenhange, von der sie Anregung erhält und durch fie zur höchsten Stufe der Erkenntnis gelangen tann. Auf dieser Verbindung der menschlichen Seele mit der Urvernunft, der thätigen Ver= nunft, beruht die Gottesoffenbarung an den Menschen, die Prophetie. Weiter werden die Annahme von einer Präexistenz ber Seele, sowie die von ber Seelenwanderung in Abrede gestellt. f) Die Prophetie und bas Prophetentum. Die Prophetie hat das Vorherwissen vom Eintreffen zukünstiger Ereignisse zu ihrem Grundbegriffe. Das Wissen ber geistigen Wesen, als der Engel und der Geisterwelt überhaupt, unterscheidet sich von dem des Menschen, daß es keine Zeit= ihranken hat, Vergangenheit und Zukunst liegen ihm fo offen und klar vor, wie die Gegenwart. Die Seele daher, deren Herkunft die Geisterwelt ist und felbst ein gestiges Besen bildet, ift für den Empfang eines folchen Biffens befähigt; es

Digitized by Google

83

<sup>&#</sup>x27;) Emuna Rama II. Nap. 1--3.

## 84 Religionsphilosophie. Abraham David Salevi 3bn Dand.

ift die Brophetie, das Wilsen fünftiger Greignisse. Von der oben genannten höhern Vernunft, der thätigen Vernunft, met mir ichon oben erwähnten, die Brophetie an die menschliche Seele aus. Geistige Begibung, eine von jeder Sinnlichkeit geläuterte Seele, sowie sittliche Reinheit des Menschen überhaupt sind ihre Hauptbedingungen. In seinem Buche Emuna Rama S. 74 Text, bringt er die Angabe der sittlichen Vorbereitung zur Erlangung der Prophetie nach der Tradition in der Mischna: Die Reinheit führt zur Lauterkeit, diese zum religiöfen Gifer, Diefer zur Enthaltsamteit, Diefe wieder zum Empfange bes beiligen Beistes.1) Die 3bentität bes heiligen Geistes mit ber Urvernunft, thatigen Bernunft, wed nach haben wir bereits oben angegeben. Bei allen diescn Befabigungen bes Menschen wird die Prophetie noch als Gabe ber göttlichen Gnade angefeben, vermöge berfelben fie in Birklichkeit tritt. Go wird fie bem Burbigen nicht vorenthalten. Jedoch ift ihre Offenbarung abhängig vom Ort, als Paläftina, von ber Beit und bem Bolke, aus deffen Mitte ber Mensch bierzu bestimmt mirb, als aus Israel und auch von einem andern Bolfe, wenn es ichon eine Anzahl von Propheten hatte.2) Es werben mehrere Stufen ober Grade der Prophetie Der niedrigste Grad berfelben ift die Prophetie in Träumen. Die aekannt. Seele tann ba, weil fie im Schlafe von ben finnlichen Ginfluffen befreit ift und fo teinen Störungen berfelben ausgesett wird, ungestört bie Ausstrahlungen von ber Geisterwelt auf fich einwirten laffen und bas Butunftswiffen empfangen. Die Träume enthalten einen in Bilber gehüllten Inhalt,3) ber burch die Bernunit gedeutet werden muß (Daniel 5. 16). Höher ift die Traumprophetie ohne bilde liche Sinkleidung, als die von Abraham.4) Reben diefen find auch die in schlaf: ähnlicher Tranmvision.5) Der höhere Grad ift der im wachenden Zustande des Menschen, wovon es auch mehrere Arten giebt, als die in Bilder getleideten Bisionen; bie Bilder entstehen burch bie ftarfere Ginbildungstraft bes Propheten, bie er nur felbst fieht, aber nicht feine Umgebung zur geit. ) Anfpruch auf Glaubwürdigkeit hat ber Prophet, wenn er fich auf die durch ihn vor allem Bolke vollzogenen Wunder berufen tann; ein Borbild hierzu ift Mofes (5 Dof. 32).\*) Als Prophet erlangte er den höchsten Grad der Prophetie, er bejag biergu die zwei Grundtugenben: Gerechtigkeit und Demut in höchfter Bollfommenheit.9) Da Prophet Maleachi ift der letzte der Propheten, zugleich das Siegel und der Schlut bes Brophetentums. 10) g) Das Gefet und die angeblich mögliche Abrogation desselben. Bon dem Gesete in seiner Gesamtheit und feiner Einzelheit spricht er auf zwei Stellen: 1. im Traktat II. 11 und im Traktat III. bei der Aufstellung Auf erster Stelle giebt er bie Gruppierung ber Sefete in zwei einer Ethik. Bauptklaffen: 1. in Vernunftgefese, שכליות ober כושכלים, und vernomment Besete, Traditions= oder Zeremonialgesete, warvin, die mit der Vernunfterkenntnis wenig ober garnichts zu thun haben. 11) Bu erftern gehören die Gefete, bie infolge ihrer Vernunftgemäßheit ihre Beglaubigung in fich haben. Es gehören zu ihnen bie Gesetze der Moral, die Gesellichaftsgesetze und bie ber ftaatlichen Ordnung überhaupt.<sup>12</sup>) Bur zweiten Klasse rechnet man meist bas Zeremonialgesets. Ausführlicheres über das Gesetz giebt er im britten Traktat in der Auf stellung ber Ethik des Judentums. Die Gesetze werden da in Bezug auf ihre

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ju etwas veränderter Fassung hat diese Augade Mischna Sota 9. 15, vergl. hierzu auch Gemara Sota 49b, Aboda Sara S. 20b. <sup>3</sup>) Emuna Rama S. 70. <sup>3</sup>) Als z. S. Daniel 7. 1; 5. 16. <sup>4</sup>) 1 Moj. 15. 12. <sup>5</sup>) Vergl. Emuna Rama S. 72 und S. 73 Daniel 7. 1; 5. 16. <sup>4</sup>) 1 Moj. 15. 12. <sup>5</sup>) Vergl. Emuna Rama S. 72 und S. 73 Daniel 7. 1; 5. 16. <sup>4</sup>) 1 Moj. 15. 12. <sup>5</sup>) Vergl. Emuna Rama S. 72 und S. 73 Daniel 7. 1; 5. 16. <sup>4</sup>) 1 Moj. 15. 12. <sup>5</sup>) Vergl. Emuna Rama S. 72 und S. 73 Daniel 7. 1; 5. 16. <sup>4</sup>) 2013. <sup>6</sup>, 73 Daniel 7. 1; 5. 16. <sup>6</sup>) Daj. S. 76. <sup>6</sup>) Daj. S. 75. <sup>10</sup>) Daj. S. 76. <sup>11</sup>) Daj. S. 76. <sup>11</sup>) Daj. S. 75. <sup>11</sup>) Daj. S. 75. <sup>12</sup>) Daj. S. 75. <sup>13</sup>) Dajelbft.

Bollziehung genannt und angegeben, als: 1. Gefete gegen Gott und 2. Gefete gegen den Menschen. Die Thora, fagt er, hat die Angaben zur Lebensführung des Menschen, bestehend aus mehreren Teilen. 1) Der Detalog mit feinen zwei Tafeln hat nach dieser Angabe: auf der einen Tasel die Gesethe gegen Gvtt, da andern sind die Gesetze gegen ten Menschen.3) Das erste Gebot mit feinem Rufe : "Ich bin der Ewige, dein Gott, der bich aus Megypten geführt", bezeichnet das Balten Gottes in ben Geschiden ber Menschen gegen ben aftrologischen Glauben, daß die Gestirne Sinfluß auf des Menschen Geschick haben. Das britte Gebot Das vierte Gebot von der Sabbat= hat die Shrfurcht vor Gott zur Basis. heiligung führt zur Anerkennung Gottes als bes Weltschöpfers gegen die Annahme ber Unerschaffenheit und Weltewigkeit.6) Das fünfte Gebot, das in den Eltern die Urheber unferes Daseins und Wohles zu erkennen lehrt, erinnert an Gott, dem wir Alles zu verdanken haben, alfo gleichfam eine Anleitung zur Gottes= verehrung.<sup>7</sup>) Von andern hierher gehörenden Geseten nennt er: die Liebe zu Gott (5 Mos. 6. 5); ferner Gott zu ehrfürchten (5 Mos. 10. 20). Sinnliche Zeichen, die uns an Gott und zur Erfüllung seiner Gebote mahnen, sind die Gebote ber Tephilin (f. b. A.), ber Tierpfostenschrift (f. d. V.) und ber Schau= fäden.8) Die Gesetze gegen den Menschen, sowie die gesellschaftlichen Gebote überhaupt, haben an ihrer Spitze das Gesetz der Nächstenliebe.9) Zu dieser Klasse nennt er die Gesetze über werechtigkeit und Redlichkeit, Sülfeleistung, Krankenpflege, Leichenbestattung u. a. m. 10) In Bezug auf die Beobachtung ber Ritualien, alfo ber Reremonialgesete, hat er den Spruch: "Der Mensch forsche und gruble nicht, halte jedoch nichts für bedeutungslos, vielmehr foll ber Gläubige bebenten, daß auch bie Ritualbestimmungen von demfelben Gefetgeber kommen, der die andern wunder= vollen Gefete geoffenbart hat, fie können daher nicht bedeutungslos fein. 11) Das die Frage der Abrogation der Gesete betrifft, fo erklären Biele, daß bie Abrogation eines von Gott geoffenbarten Gesetes unvereinbar mit ber philosophischen Auffassung der Ginigkeit Gottes sei. Die Abrogation sehe eine Veränderung des göttlichen Billens voraus, die ihren Grund in einer neuen Erkenntnis habe, die bei ber Offenbarung ber Gesetze noch nicht vorhanden war. So wären ber Bille und das Wiffen Gottes Attribute als von feinem Wefen verschieden. Abraham Ibn Daud hält diesen Grund nicht als schwerwiegend, da die Gesetzeslehrer der nachbiblischen Beit, also bie Talmublehrer, nicht prinzipiell eine Unmöglichkeit ber Abrogation ausgesprochen haben. 12) Bäre daher, meint er, das Gesetz ohne jede Zeitbestimmung angegeben, fo könnte man vielleicht annehmen können, daß ein Sebot, das zu einem bestimmten 3weck gegeben, nach Erfüllung dieses 3weckes burch eine andere Offenbarung aufgehoben werden könne. Aber arade das Zeremonialgesetz wird ausdrudlich als mit Bedingung von dauernder Berbindlich= feit für ewige Zeiten gegeben. 13) Es ist baher bie Annahme der Möglichkeit einer Abrogation bes Gefetes völlig ausgeschloffen. Ausbrudlich hebt der Prophet Maleachi die Verbiudiichkeit des Gesetzes hervor in feiner Schlußmahnung: "Gedenket der Lehre Mosis, meines Dieners, Gesetze und Rechte, die ich ihm auf

<sup>1</sup>) Dafelbft S. 102 oben רבים מחלקים רבים מחלקים. <sup>9</sup>) Mehnliches. ftellen auch auf Philo, de decalogo § 23 und Abraham Ibn Esra in ber Einleitung ju 2 Moi. 20. <sup>3</sup>) Emuna Rama S. 99. <sup>4</sup>) Dai. <sup>6</sup>) Dai. <sup>7</sup>) Dagi. <sup>7</sup>) Bergl. auch Ibn Esra zu 2 Moi. 2. 20. Einleitung. <sup>8</sup>) Siehe "Mefula" und "Zizis". <sup>9</sup>) Emuna Rama S. 100 30 Dai. <sup>6</sup>) Dai. <sup>6</sup>) Dai. <sup>6</sup>. 102. <sup>19</sup>) Bergl. ben Artitel "Fortbauer bes Gejezes", "Gejezesaufhebung", "Dispeniation vom Gejez" in biefer R.-C. <sup>19</sup>) 2. Moj. 81. 17, bas Sabbatgejez; bas Fettgenußberbot in 3 Moj. 17; bet bem Berjohnungsjeft in 8 Moj. 16. 89.

## 86 Religionsphilosophie. Abraham David Halevi Ibn Dand, Maimonides.

horeb befohlen habe".1) h) Borfehung und Allwiffenheit Gottes und Die menfchliche Willensfreiheit. Die Vorsehung Gottes im Sinne von Borberbestimmung und bie menschliche Willensfreiheit find zwei Gegenftande, bie fich ju widersprechen scheinen, das Gine schließt scheinbar das Andere aus. Die Löfung biefes Biberspruches führt uns jur Erflärung ber Erscheinung bes Suten und Böfen in der Belt. Nach der Annahme einer göttlichen Borfehung, die Alles im Boraus bestimmt, muffen das Gute und Boje Werte ber Borfehung fein, was nicht möglich ist, da ein Subjekt niemals Träger zweier entgezengeseten Wirkungen sein kann. Nur der Mensch, weil er eine Zusammensetzung von Seift und Leib bildet, vermag Gutes und Böses hervorbringen, aber bei Gott als reine Geistigkeit kann dies nicht stattfinden. Woher das Bofe, da Gott als gut gehalten wird? - Die Antwort barauf ift: Das Boje ift nach feinem Grundbegriff nichts Positives und Reales, sondern ift eine Folge der Abwesenheit des Guten,2) es bedarf keines verschiedenen Urhebers. Die verschiedenen Jufälle können die Abwesenheit des Guten möglich machen. Das Böse verdankt seinen Bestand dem Möglichen d. h. den möglichen Jufällen, burch die das Gute abwesend wird. So ift es mit ber menschlichen Willensfreiheit gegenüber bem göttlichen Borberwiffen, ber Allwiffenheit Gottes. Die Möglichkeit von Jufällen behindern das Eintreffen bes göttlichen Borhergewußten; bie menschliche Billensfreiheit ift ber Boben biefer möglichen Bufälle; welche ber göttlichen Allwiffenheit ihre Grenzen fest. Die Allwiffenheit Gottes, bie nur bestimmte Gesetz zu ihrer Basis hat, fteht daher nicht mit ber Willensfreiheit bes Menschen im Biberspruch.3) Dan tritt, fagt er, bamit ber göttlichen Allwissenheit nicht zu nabe, wenn man annimmt, Gott felber habe ben Ausgang gemiffer handlungen auch für fein eigenes Biffen unent= fcieben gelaffen, bamit bie menschliche Willensfreiheit Gelegenheit zur Selbft= Im Nichtfalle, wenn der Mensch teine freie Entschließung bethätigung finde. befäße, murbe er jebe Gelbftthatigteit unterlaffen.4)

VIII. Maimonibes, vollständig Moses ben Maimon, כמשה בן מימון, Auch: Rambam, רמבו לעזר, kürzer Maimoni, מימוני, auch: Rambam, רמבו, kürzer Maimoni, מימוני, aradisch: Musa ben Maimon Ibn Abdala Almizri, Alisraeli, Obaid Allah Alturturbi. Höchst gefeierte wissen schaftliche Persönlichkeit der Juden Spaniens (1135—1304), Religionsphilosoph, Ethiker, Arzt, gründlicher und umfassender Renner des Rabbinismus, Versassen von bedeutenden Werken der Religionsphilosophie, der Ethik, eines Gesetzestoder: "Jad Chasaka", des Ronmentars zur Mischna u. a. m. Wir haben in dem Artikel "Maimonides" in dieserR.-E. ausführlich über sein Leben und seine Schriften gesprochen, hier follen seine Leistungen als Religionsphilosoph ihre Darstellung finden. Sein Hauptwerk der Religionsphilosophie ist in aradischer Sprache abgefaßt, betitelt: "Dalalat al hairin", das hebräisch von Samuel ben Jehuda Ibn Tibbon und von dem Dichter Jehuda Chariss (f. d. A.) übersetzt wurde und ben hebräischen Titel: "More Rebuchim", Curcuse, Führer der Berirrten", erhielt.<sup>5</sup>) Dieses Buch bildet eine hervorragende Schöpfung der jüdischen Religionsphilosophie im

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Emuna Rama II. S. 79. <sup>9</sup>) Nach Saadja, Emunoth S. 29, wozu fich unjer Philosoph betennt. Vergl. Emuna Rama S. 93. <sup>3</sup>) Emuna Rama, Traktat II., Kap. <sup>2</sup> S. 96. <sup>4</sup>) Das. <sup>5</sup>) Von biesen zwei hebrätichen Uebersehungen war die des Samuel Ibn Tibbon die verbreitetste, die auch vollständig später mehrere Mal gedruckt wurde, während die zweite erst im Jahre 1851-79 Herr Leon Schloßberg veröffentlichte. Gine lateinische Uebersehung fertigte man schon im 13. Jahrhuudert an. In neuester Zeit hat der gelehrte Professor französsich überset. Der arabische Text des Wertes ist am Schlusse beigengt, ebenso Borrede und Register. Gine englische Uebersehung hat in London M. Friedlaender im Jahre 1881-85 folgen lassen.

Mittelalter und wird noch gegenwärtig gern studiert. Ueber den Zweck der Absassung desselben fagt Maimonides in der Vorrede: "Ich schrieb dieses Werk nicht für das Volk, auch nicht für Anfänger, nicht für die, welche sich blos mit den Gesegen, wie fie überliefert wurden, beschäftigen, ohne die Prinzipien berfelben ju beachten. Das Ziel meiner Schrift ist nämlich bas Berständnis der Gesete in ihrer Realität bem religiofen Menfchen, ber an ber Bahrheit ber Thora fefthält und die Philosophie studiert, aus der Verlegenheit zu retten, in die ihn ein Biderspruch zwischen ben Lehren ber Philosophie und bem Bortfinn ber Thora bringt". Co nannte er dieses Wert: "Führer der Berirrten", hebräisch "More Rebuchim". Rächft biefem hauptwerte verfaßte er eine Schrift über bie Lehren von Gott, "Maamar Hajichub", 1) und eine andere "Sepher Hamadda", nämlich das erste Buch seines Gesetstoder "Jad Chasala". Hierzu gehören noch mehrere philosophische Themata, die er in feinem Mischnakommentar zu Sanhedrin, Abschnitt "Chelet" behandelt. Außer diefen fchrieb er noch eine philosophische Ethit in acht Abschnitten als Sinleitung zu feinem Mischnakommentar vom Traktat "Aboth". Erwähnenswert als hierhergehörig ift noch eine kleinere Schrift "Miloth Hagajon" über logische Terminologie.<sup>2</sup>) Er stellte sich mit diesen Arbeiten die Enthüllung der tiefern Grundlagen des Judentums und den Nachweis des Einklanges der Lebren der Bhilosophie mit benen des Judentums zur Aufgabe, fodaß man mit hilfe dieses Buches die biefem icheinbar entgegenstehenden Schwierigkeiten leicht auszugleichen vermag. Bibel und Philosophie, behauptet er, find bie zwei Quellen, die ein und dasselbe nur in verschiedenen Ausbruden lehren. Berfundet ja das Judentum gleich der Philosophie die Geistigkeit Gottes, die Vollkommenheit seines Besens ohne jede Sinschränkung. Er nennt dieselbe die wahrhafte Philosophie. Das hauptwert "More Nebuchim" besteht aus brei Teilen, von benen ber erfte in 76 Kapiteln die Attributenlehre behandelt und zwar die in dem biblischen Schrifttume Gott beigelegten Eigenschaften, Namen und Handlungen nebst den Anthropophormismen nach den Angaben und Meinungen darüber in den damaligen philosophischen Schulen, besonders der Mutakallimum. Der zweite bespricht in 46 Kapiteln nach vorausgeschickten Erläuterungen über die aristotelische Philosophie bie Lehre von ber Beltschöpfung und bem Dafein Gottes, ben Engeln, ber gott= lichen Offenbarung, der Prophetie und der Auslegung der ersten Rapitel im 1. Buch Moses. Der britte Teil bringt in 45 Rapiteln die Erklärung der ersten Rapitel in Ezechiel, die weitern Ausführungen über die Prophetie in ihrer Birkfamkeit, die Lehren der göttlichen Borsehung und der menschlichen Willens= freiheit, ferner die Darlegung der Gründe der im Pentateuch angegebenen Gesete Bevor wir die Themen des angegebenen Inhalts in ihrer Ausführung u. a. m. einzeln vorführen, wollen wir erft einiges feiner Grundfate, die er babei befolgte, angeben. Diefelben find: "Philosophie und Religion haben nur eine Lehre und ein Biel. Beide stellen an die Spitze aller Wesenheiten einen einheitlichen Gott als Weltenbeweger; beide erkennen als höchstes Biel des Menschen die Selbst= vervollkommnung, sich zur höchsten Erkenntnis zu erheben". Die Philosophie des Maimonides ist die des Aristoteles, versett mit neuplatonischen Ideen, wie sie durch Alfarabi und Ibn Sina ihre Modifikation erhielt. Ein eigenes System von berfelben ftellt Maimonibes nicht auf; feine Sache ift mehr überall Licht und

 <sup>&#</sup>x27;) Genannt כאמר היחור. Dieselbe wurde im 14. Jahrhundert von Jiaat ben Nathan aus dem Aradischen hebrätich überlet und im Jahre 1847 in Berlin von Steinschneider zu= sammen mit einer andern von Abraham Jbn Esra, betitelt: שני הכואררות, herausgegeben.
 ') Diese Schrift hat Moses Ibn Tibbon im Jahre 1254 aus dem Aradischen hebrätich über= lett. Moses Mendelssohn schrieb zu derselben einen hebrätichen Kommentar.

Ueber Saadja (f. d. A.) hinaus, ber ebenfalls an dem Rlarbeit zu schaffen. Ausgleich ber Religion mit ber Philosophie arbeitete, ftellt er für die Philosophie volle Ebenbürtigkeit mit den Lehren ber Religion auf; er hält die Philosophie als bie Wiffenschaft, welche die tritische Richterin bei der Auslegung biblischer Aussprüche ift; wo Bibelaussprüche in Biderspruch mit ber Philosophie find, follen diefelben metaphorisch erklärt werden. "Ich bin ein folcher Mensch", fagt er in feiner Vorrebe zum More, "wenn mich ein Gedanke brängt und ich kann ihn nur so darstellen, daß er Einen unter Zehntausenden, einen Denkenden befriedigt und ihn in der Spekulation fördert, wenn auch diefer Gedanke ber aroken Menschenmasse unverständlich und unerträglich vortommt, ich spreche ihn fuhn aus, mag mich auch der Tadel der unwissenden Menge treffen".1) Die Philosophie, behauptete Maimonides,2) war früher bei uns heimisch, aber seit bem Untergange bes judischen Staates ift fie uns abhanden gekommen, daher erscheinen ihre Lehren als nicht außerjühisch und unserm Gesete fremb. "Die rätfelhaft icheinenden Aussprüche im Midrasch (f. b. A.) und Talmud (f. b. A.), fagt er, find in Bilder verhüllte Bahrheiten und Lehren; fie wurden verhüllt fürs Bolt, aber unverhüllt waren fie dem Kreife der Singeweihten, die durch allegorische Erklärungen verstanden wurden."3) "Der Glaube, lehrte er, besteht nicht aus dem was ber Mund fpricht, fondern aus dem, was des Menschen Seele sich davon porstellt, wovon man überzeugt ift, daß der Gegenstand wirklich das ift, wie man fich ihn benkt."4) Doch treffen wir ihn auch ba nicht als blinden nachbeter; er bekämpft oft die Bhilosophie des Mutakallam. Bon den Aussprüchen der ariftotelischen Philosophie läßt er nur das gelten, mas die bamalige Physik unterftüste. Auch in den Lehren der Metaphysik gelangte er zu ganz andern Refultaten als Ariftoteles. Bir nennen beispielsweije bie 3deen von der Schöpfung, Borfehung, Prophetie, ber Möglichkeit der Wunder u. g. m. Bon diefen und andern Themen, bie er in feiner Religionsphilosophie behandelt, bringen wir: I. Die Anthropophormismen in bem biblifchem Schrifttum, Gottes Attribute, Gigen= fcaften und Namen. In dem ersten Teil feines religionsphilosophischen Buches "More Nebuchim" beschäftigt er fich mit ber Erklärung ber biblischen Anthropophormismen, ben Attributen, ben Gigenschaften und Namen Gottes. Seine gauptlehre zur Klarlegung und Behandlung derselben ist: Da das Judentum aleich der Philosophie die reine einheitliche Geiftigkeit Gottes und die abfolute Bollkommenheit feines Befens als eine feiner Grundlehren aufstellt, fo bag bei ihnen weder Beschränkung, noch irgend eine Einschränkung gebacht werden kann, fo kann Gott teine Eigenschaft in positivem Sinne beigelegt werden. Die absolute Einheit Bottes, lehrt er, muß ohne jedes positive Attribut, ohne jede Eigenschaft gebacht bleiben, da jedes Attribut die Existenz eines Wesens außerhalb voraussest, dem dasselbe entnommen ift; es muffen daber bei Annahme von göttlichen Attributen in positivem Sinne mehrere Besen neben Gott, bie ebenjalls ewig find, geben. Die reine Einheit Gottes wäre baburch unmöglich.5) "Jede Sigenschaft, sagt er ferner, inhäriert nicht vollständig dem Wesen, dem sie beigelegt wird, sie ist in gemiffem Sinne von Außen hergeholt, die an das Wefen herantritt und zum Leil desselben wird, was bei Gott in positivem Sinne nicht angeht, bei ihm kommt nichts hinzu, fein Wefen ift vollfommen und unteilbar." Gbenso tann bas Attribut nicht als Definition für das Gotteswesen gelten, da das Wefen Gottes unerkennbar fei. Nicht einmal in relativem Sinne, um bas Verhältnis ber Geschöpfe zu Gott

auszubrücken, vermag man Gott ein positives Attribut beizulegen, ba Gott mit andern Wefen unvergleichbar ift. Es tann baber Gott ein Attribut nur in negativem Sinne zugedacht werden als 3. B., daß an ihm kein Mangel sei, oder daß kein Makel bei ihm gefunden wird, überhaupt, um alles Beschränkende von ihm zu entfernen. So 3. B. Gott ist barmherzig, im Sinne er ist nicht grausam; Gott ist gut, d. h. er ist nicht schlecht u. s. w. Ein für allemal sagt er: "Wer Gott ein Attribut in positivem Sinne beilegt, hat gar keinen Begriff von Gott, er kennt ihn nur dem Namen nach".") Die bennoch vorhandenen finnlich Uin= genden Ausfagen und Angaben von Gott in der Bibel find nur fürs Bolt, für ben gewöhnlichen Mann. So erklärt Maimonides die Ausbrude "Gott sieht", b. h. er ist beharrlich, unveränderlich; "er steigt nieder" bezeichnet seine Einwirfung auf die Angelegenheit der Menschen, wobei er den Ausspruch im Talmud zitiert: "Die Thora redet nach der Sprechweise des Menschen".2) Es bilden diese Lehren in dem ersten Teil seines religionsphilosophilchen Werkes "More Nebuchim" gewissermaßen die Vorhalle der Religionsphilosophie, um den Sintretenden ins philosophische Denken und Auffassen einzuführen, ihm das Verständnis für das, was in den andern Teilen behandelt wird, zu verschaffen, nämlich bie Ausgleichung bes Glaubens mit ber philosophischen Forschung und bem philosophischen Denten überhaupt. Maimonides giebt somit gleichsam bier ichon an, wie man fich mit ben biblifchen Aussprüchen, welche bie Bernunfterkenntnis zu widersprechen icheinen, ju verhalten habe, fich mit ihnen burch Umdeutung auseinander fegen foll. Was. bie biblischen Gottesnamen betrifft, erklärt er, daß sie fämtlich mit Ausnahme bes einen (f. weiter) ben Birtungen Gottes in ber 2Belt nach menschlicher Bor= ftellung und Annahme abgeleitet find, b. h. ihnen entstammen. Der eine Rame, der nicht ben Gotteswirfungen entstammt und fomit von ben andern Gottesnamen eine Ausnahme bildet, ift: רהוה, "ber Seiende", "das ewige Sein", er bezeichnet des absolute ewige Sein, das nur Gott zukommt, auch das burch sich Werdende ober Geworbene. In ber Tradition wird biefer Name burch die Bezeichnung, oder Gewordene. In der Tradition wird diejer Name durch die Bezeichnung, wohlten bezeichnet. In der Tradition wird diejer Name durch die Bezeichnung, ihn bezeichnet.<sup>3</sup>) Der mit ihm verwandte, d. h. mit ihm einem Grundstamm angehörige ist "אהוה, 2 Mos. 3. 14, und drückt nach der Bedeutung seines Grundstammes "cein", der "Immer Seiende" aus. Der Name ist keine Berbalform, sondern ein Substantivum,<sup>4</sup>) der Seiende, wie derselbe beutlich um= schlieben lautet: היה אשר אהוה "Ich der ich bin", d. h. das Sein ist Gotteswessen selbst.<sup>5</sup>) Ein fürzerer Name von demselben Stamm "dift: "of", bezeichnet die Ewigkeit des Seins.<sup>6</sup>) Der erstgenannte Gottesname "Bierbuchstadige" genannt. Der das Tetragrammaton vertretende Gottesname ist "Norai", "Serr. es ist dies ein Name, der schung wurde.", "Serr. es ist dies ein Name, der schung feiner wurde. herr, es ist dies ein Name, der schon seiner Wirksamkeit entnommen wurde.) IL Gott, Weltschöpfung, Intelligenzen, Geister, Engel, Sphären und Welten. 3m zweiten Teil des genannten philosophischen Buches spricht Maimonibes von Gott, ber Weltschöpfung, den Engeln, den Spharen und Belten, ben Mittelwefen und ben Mittelwelten. Es wird erft von ber Schöpfung gesprochen und von da der Beweis für das Tasein Gottes hergeleitet. Es find 26 ontologische und metaphysische Axiome, die Maimonides hierzu aufstellt, durch die das Dasein Gottes in feiner Einheit und Untörperlichteit erwiesen wird. "Die Schöpfung weift auf einen Schöpfer, Bott, bin", ift ber aus biefen hervorgebenbe Gebanke,

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daj. 55-60. <sup>1</sup>) בני אדם (בני אדם - . <sup>2</sup>) More Nebuchim I. 61. Anf. Bergl. hierzu auch baj. I. 63. <sup>4</sup>) Dajelbft 61 u. 63. <sup>3</sup>) Dajelbft. <sup>6</sup>) Ju Mijchna Thora 6. 4.
 <sup>1</sup>) 1 Moj. 42. 86. Bergl. More Nebuchim II. 42.

ber Beweis für bas Dasein Gottes. So weit ist bier Maimonides der aristotelischen Bhilosophie gefolgt, mit der er sich in voller Uebereinstimmung erklärt bat. Aber bald treffen wir ihn in Abweichung von ihr. Es betraf bie Annahme eines Urstoffes bei der Weltschöpfung, welche Aristoteles aufstellte. Bott wäre nach Diefer Annahme nur ein Weltbilbner, tein Weltschöpfer. Die Materie, die Beit, bie himmelssphären und bie Bewegung, bieje zur Belticopfung erften notwendigen Gegenstände sollen nach ihm von ewig her fein. Diefe Annahme wird von Maimonides entschieden bekämpft; er fagt: "Da für die Annahme der Ewigkeit eines Weltstoffes kein genügender Beweis erbracht werden kann, so ist kein Grund, weshalb man von ben Angaben ber Bibel über bie Schöpfung aus Richts burch Bott abweichen oder fie gar verwerfen foll". Wiffe, lehrt er, das wir die Theorie von ber Weltewigkeit nicht infolge ber bagegen fprechenden Schriftstellen zurud= weisen, fondern vielmehr, weil berfelben teine unmiderleabaren Beweife aur Seite fteben. Bie follte man ba ben Schriftstellen zu Sunsten einer andern Anschauung Gewalt anthun, die ja keine kräftigen Beweise für fich hat. Es werden daher zur Darftellung ber Weltschöpfung aus Richts die neuplatonischen Emanations: lehren zu hulfe genommen. Die Entstehung derfelben, heißt es da, geschah durch Ausströmung aus Gott. Die Welt wurde aus Gott emaniert, gleich ben Strahlen aus der Sonne. Die Wefen gingen, je nach ber geringern und weitern Entfernung in verschiedenen Abstufungen hervor, fodaß bas ganze Universum ein absteigendes Stufenverhältnis bildet. Es lauten darnach die fpeziellen Angaben: Aus Gott ward eine Intelligenz emaniert, es war die erfte Intelligenz, form- und ftofflos, שכל הנבדל, eine für jich feiende Intelligenz, bie ihren Schöpfer und fich betrachtete und badurch ihre zweite Intelligenz emanierte mit bem Bermögen, weiter zu emanieren; es war bie erste Sphäre, bie aus ihr hervorging, nämlich bie oberfte, beren Bewegung von ber ersten Intelligenz geleitet wird. Die zweite Intelligenz emanierte barauf die britte Intelligenz, welche die zweite Sphäre, die ber Gestirne und ber Figfterne hervorbrachte. Shre Bewegung wird burch bie zweite Intelligenz geleitet. Aus biefer britten Intelligenz wurde bie vierte Intelligenz emaniert, bie ebenfalls eine Sphäre hervorbrachte, beren Bewegung bie dritte So erfolgten weiter bie Emanationen, immer von der lett Intelligenz leitete. emanierten Intelligenz, bis zehn Intelligenzen mit neun Sphären ba waren. Diefe für fich feienden Intelligenzen, ucre cardina wifchen Ebenso bilden die neun Sphären die zwischen Gott und ber Gott uod Belt. Welt des Werdens und Bergehens eingeschobene Mittelwelt, nämlich die Welt der Die lette Intelligenz war bie ber Mondsphäre, nämlich ber Simmelssphären. fublunarifchen Welt, betannt als vous nomizos, weck relt. Sie fteht ber Welt bes irdischen Dafeins vor, sie spendet die Formen, giebt den Impuls, sie entwidelt bie menfoliche Bernunft zur unsterblichen Bernunft. Durch fie erlangt ber Menich bie höchfte Bolltommenheit, bie Prophetie, welche eine Emanation ift, die von Gott burch Vermittlung diefer Intelligenz geschieht. So ift Gott nicht blos Bildner, Ordner und Erhalter bes Weltganzen, des Universums, sondern auch ein fortwährender Schöpfer besjelben; ift das höchfte Sein, bas Alles Bewegende, ber felbft jedoch nicht bewegt wird; Gott ift ber in fich beharrende Geift. 3hm am nächsten werben die reinen Geifter, bie Intelligenzen, gehalten; losgelöft von Stoff und Form find fie ber göttlichen Natur am vollften teilhaftig. Dieje Geifter werden in der Schrift "Engel" genannt. Es werden vier ftofflose Geister, also vier Engel oder vier Engelgruppen, entsprechend ben vier Elementen in ber niedern Welt, angenommen.1) Dieje Geifter find einander untergeordnet, abgestuft, in dem

1) Daj. II. 10.

Berhältniffe wie Ursache zur Wirkung. Der Geift ober Engel, der Ideen oder Gebanken zeugend wirkt, ift der thätige Weltgeift, die bethätigende Bernunft, Stoff und Form zusammengesett find, aber beren Stoff und Form ätherischer Ratur find. Für folche ätherischen Wesen werden bie Himmel und bie Sternenwelt gehalten, welche bem Bechfel von Entfteben und Bergeben nicht unterworfen find, sondern die eine ewig gleiche Bewegung innehalten, in ununterbrochener Regelmäßigkeit und Klarheit im Weltenraum bahinrollen und im Kreislauf wiederkehren. Den tieferstehenden Befenskreis gestalten und verändern fie. Diefe Sternenwelt, fo mannigfaltig und unendlich fie auch fcheinen, werden in vier Bruppen, Sphären, geschieden. Man tennt bie Sphäre ber Figsterne, ber 3rr= fterne (Planeten), ber Sonne und bes Mondes. Dieje Sphären werden ebenfalls als übereinander schwebend gebacht, sie find mit Leben begabt und geistesthätig. Unter der Mondfphäre find Wefensstufen aus gröbern Stoff mit Empfänglichteit zur Annahme von Form, Gestaltung und Bewegung. 3hr Stoff vermag die Form nicht stetig festhalten, unterliegt einem Wechsel vom Entstehen und Vergehen. Da ist die Welt der vier Elemente, die ebenfalls als vier Sphären übereinander geformt find. Es bilden fich innerhalb ber Sphärenwelt burch die verschiedenen Formenwechsel burch Anregung ber Sternenwelt tote Mineralien, vom Leben angehauchte Pflanzen, Tiere und Menschen. Interessant ist, wie Maimoni diese ariftotelischen Philosopheme und Angaben in Verbindung mit den neuplatonischen Emanationsideen mit den Aussprüchen und Angaben des biblischen und talmubischen Schrifttums zu vereinigen fucht. "Alles", fagt er, "was sich im Pentateuch über bie Weltschöpfung vorfindet, darf nicht im wörtlichen Sinne, wie es die Ungebilbeten thun, genommen werden. Wäre es so, dann hätten die Weisen nicht so mit der Sprache zurückgehalten und sie nicht mit solchem Nachdruck empfohlen, über biefe Dinge vor dem Bolke ju fcmeigen. Die Aussprüche ber Bibel nach ihrem Wortfinne führen oft ju großer Verberbtheit der Gedanken und veranlaffen nicht allein Gelegenheit zu folechten Vorftellungen von Gott, fondern können auch jur Srteligiosität führen und bie Grundfesten ber judischen Religion erschuttern".2) Auf einer andern Stelle lehrte er: "So oft der wörtliche Sinn einer Stelle der hetligen Schrift irgend einem wissenschaftlich nachgewiesenen Lehrsatz widerstreitet, muß notwendiger Beife ber wörtliche Ginn aufgegeben und bafur ber allegorifche genommen werden".3) Maimonides will somit viele in der Bibel vorkommenden metaphysischen und kosmologischen Stellen in allegorischem Sinne erklärt und behandelt haben. Er meint, daß bie Lehrer im Talmud dieje Stellen nach ihrem esotirischen Sinne "Geheimnisse der Lehre", סתרי התורה ober סתרי, nannten. Shre Benennung für bas erste Rapitel bes 1 B. Mos. "bas Schöpfungswert", מעשה בראשית, das fie als etwas Internes geheim zu lehren befahlen, ift nichts anderes als die Rosmologie, חכמת המבע, und die ersten Rapitel in Ezechiel, beren Inhalt sie durch die Benennung: מעשה cercichneten, bildeten bie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auf einer anbern Stelle werben bieje zehn Mittelwefen, bie Intelligenzen ober Sphärengeister in zehn Stufen gesondert und mit bestimmten Namen bezeichnet, es heißen die Geister ber höchsten Stufe: העות (Gzechiel 1. 3); bie anbern: אראלים (bas. 1. 4); bie britten: (Jes. 33. 7); bie Bierten: אראלים; bie fünsten: אראלים; bie stitten: bie stenten: אראלים; bie stierten: אראלים; bie stierten: אראלים; bie stieten: bie zehnten: אראלים; bie stierten: אראלים; bie neunten, Rherubim, אראלים bie zehnten: אראלים. Bon biefzehnten Stufe haben bie Bropheten ihre Gricheinungen; ste find bie zu ihnen rebenden Engel (Mam. M. T. 2. 7). ) Rore II. Stap. 29. ) Das. I. 83-84.

Antnupfungen für die Lehren der Metaphysit, יהכמת אלהות.) Beide Teile follten vorsichtig und geheim gelehrt werden. So stellt Maimoni ben Sinn bes ersten Verses in 1 Mof. 1 "Vermittelst des ersten Prinzips, nämlich der ersten Intelligenz (j. oben), schuf Gott das Himmlische und Irdische".2) Das Wort "himmel" bezeichnen bie Sphären ber Intelligenzen und unter "Erbe", YN, versteht man die sublunarische Welt von den Feuerregionen angefangen, also Alles, was sich unter bem Monde befindet. 3m Vers 2 findet er die Bezeichnung ber vier Elemente: 1. die Erde; 2. das Baffer; 3. die Luft, רוה אלהים; und 4. das Feuer, hier , n. b. b. die Sphären des Feuers, die zwar durchsichtig, aber farblos find. Die Atmosphäre heißt in Vers 6 rort, welche die obern Masser Die Atmosphäre heißt in Bers 6 , rert, welche bie obern Baffer von den untern scheidet. Beiter foll Vers 2. 6 "Und ber Dunft flieg von ber Erde auf" verkünden, daß die vier Elemente in Mischung gerieten, wodurch die Mineralien, Pflanzen, Tiere und der Mensch gebildet wurden.3) Ferner sind die hierher gehörenden metaphorisch zu erklärenden Bezeichnungen in 5 Mof. 33. 26, und ארבות als Benennun- רנכב ערבות 5. 68. 5 ערבות als Benennunaen für Sphären zu beuten,4) als Angaben, daß Gott mittelft ber Intelligenzen bie Bewegung der Sphären bewirkt.<sup>5</sup>) Gehen wir an Ezechiel 1. 1, fo hat man unter ben vier Lebensgestalten, Merin, die Sphären zu verstehen; die Sphäre des Mondes, der Sonne, die der übrigen Planeten und die Sphare der Figsterne; bas Die ihnen bezeichnet ihre Begabung mit Berftand gleich dem Menschen. Die Menschengestalt über die oberste Sphäre, דמות אדם מלמעלה, bezeichnet bie erfte Intelligenz.6) Beiter Lautet eine Angabe bei Daimonides, baß ber im talmubischen Schrifttum vortommende, שר העולם, Fürst ober Oberer ber Belt, 7) die lette, zehnte Intelligenz sei, die der neunten Sphäre, nämlich die der Mondsphäre, der sublunarischen Welt. "Cherubim" in der Bibel sind Benennun-gen der Intelligenzen, mittelft beren Gott in der Schöpfungswelt wirkt und der Ausdruct "Maasse Merkada" bezeichnet "die Wirkung der Intelligenzen auf die Sphären". III. Das Bofe, das Uebel, bie Prophetie und Propheten. Rach biefer Darftellung laffen wir feine Bhilofopheme folgen über das "Uebel", bas Bofe in der Belt, ferner die über den Menschen, seine mögliche geistige Bilbung und Erhebung zur Stufe ber Prophetie und endlich über die Offenbarung, bie Brovhetie und bie Propheten. Das Boje und das Uebel find, fo philosophiert Maimonibes, teine Schöpfungen Gottes, von dem, ber bie höchfte Bolltommenheit und Urheber ber Belticopfung ift, burch ben nur gute und zwedentsprechende Schöpfungen hervorgehen. Das Uebel entsteht aus ber natur bes groben Stoffes, ber mangelhaft für das Bute und den Segen begabt ist, daher er beide mangelhaft annehmen und halten tann; das Uebel entsteht infolge ber Abwesenheit des Guten und Bolltommenen. Ferner entsteht das Uebel durch die Menschen, die dasselbe fich Doch hat Gott in des Menschen Seele die Anlage und ben einander zufügen. Trieb zur Erkenntnis geset. Folgt er diefem Trieb zur Erkenntnis, fo vermag ihm bie hierzu geschaffene thätige Intelligenz, שכל הפועל (fiehe oben), beljend entgegenzutommen, ihm bie Quelle bes göttlichen Geistes zu öffnen, baß er bie Belt mit ihrer Verbindung mit Gott erkennt, woburch er ein zweckentsprechendes



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe Maimonibes Einleitung zu More I. Uebrigens hat nicht Maimonibes da die Gregeje der Allegorifien geichaffen, ihr Uriprung ist schon der Schlo und in der vorphilonischen Philosophenschule Alerandriens zu suchen. Siehe oben über den Vorphilonismus. Bergl. More I. 83–84 ) 1 Mos. 1 אלהים את השמים ואת הארץ גראשית ברא אלהים את אלהים את השמים ואת הארץ גראשית ברא אלהים את השמים ואת הארץ. Achnliches hat auch der Targum Jeruschalmt ברוכמא ברא 1. Mittelst ber Intelligenz schuf Gott Himmel und Erbe. <sup>3</sup>) More II. 30. <sup>4</sup>) Daj. I. 70. <sup>4</sup>) Daj. II. 6. <sup>9</sup>) Daj. III. 1. 2 u. 7. <sup>4</sup>) Daj. II. Sap. 6.

Leben zu führen vermag. Der Mensch braucht nicht Schöpfer bes Bojen zu fein. Tas Sute erfolgt auf beffen gute Berke und ift ber Lohn berfelben, sowie ent= gegengesett das Böje infolge böjer Handlungen entsteht und die Strafe berfelben wird. Durch den Aufschwung zur höhern Erkenntnis und Sittenreinheit, wo man fich nicht von Tierischen meistern läßt, erreicht ber Mensch die Unsterblichkeit und tann bie Stufe der Prophetie ersteigen. Die Prophetie ift eine von Gott burch bie Bermittelung, Einwirkung, Emanation der thätigen Bernunft, wech nervel auf bas Denkvermögen und bie Phantasie bes Menschen. 1) Die menschliche Ber= nunft tritt in Verbindung mit der wirkenden Vernunft, welche die Emanation ber Prophetie zur Folge hat.2) Er fteht alsdann auf der höchsten Stufe der mensch-lichen Erkenntnis, an der Grenze der philosophischen Einsicht, er erkennt sich von berjelben verschieden und sieht sich gleichsam in einer andern Welt.3) Die Beschäftigung der Prorhetenjünger war die Vervollkommnung zur Erlangung ber Prophetie.4) 3m Buftande bes Traumes oder auch machend erhält der Prophet bie Offenbarung. Das Einbildungsvermögen ist im zweiten Falle in voller Thätigkeit. Die Prophetie heißt da "Bision", אור Die Bision im wachenden Zustande ist erschreckend und aufregend (Dan. 10. 8). Von Seiten des Menschen gehört zur Prophetie Phantasie in ihrer vollen Spannung und Ausbildung; von feiten Gottes die Ausgießung feines Geistes. Im traumähnlichen Justande, wenn die Thätigkeit der Sinne ruht und der Geist frei wird, um sich der Einwirkung von oben überlaffen zu können, wird bie Phantasie am ftärtften und ift für bie Prophetie am tuchtigsten. Moses stand auf ber höchsten Stufe ber Prophetie, er war ber gerr und Meister aller Propheten. 6) Auf vierfache Beije unterschied er sich von ihnen.7) Mit Mofes redete Gott von Mund zu Mund (4 M. 12. 8) b. h. unmittelbar, aber mit den andern Propheten nur mittelbar; mit Moses in wachendem Buftande (2 M. 25. 22), aber mit den andern Propheten im Traume ober in Bision; mit Moses: wie ein Mensch mit dem andern, aber die andern Propheten waren dabei erschüttert und in Angst (Daniel 10. 8); Moses konnte zu jeder Zeit Offenbarungen erhalten, aber die andern Propheten nur zu gewiffen Zeiten. 7) IV. Vorsehung, Fürsorge, Gott und das Wunder. Von der Borfehung wird nur bie fpezielle Providenz mit Nachbruck hervorgehoben, beren fich nur der Mensch erfreue. Sie wird ihm je nach feinem Berbienste mehr ober weniger zu teil. So lautet ber Ruf an Abraham infolge feines frommen Bandels: "Ich bin dir ein Schilb" (1 Mos. 15. 1); ferner an Jakob: "Siehe, ich bin mit dir" (1 Mos. 28. 15) u. a. m.<sup>9</sup>) Das Wunder. Die Zurückweisung der Annahme der Weltewigkeit von Seiten Maimonides und die Lehre von der göttlichen Weltschöpfung aus nichts, beides bildet gemiffermaßen ben Boben der Möglichkeit von Bundern. Gott ift der Herr der Natur und ihrer Gesetse; er vermag auch die Aenderung ihres Sanges zu bewirken. Doch fügt Maimonides hinzu: "nur zeitweilig, bamit die Ordnung der Natur bald wieder hergestellt werde". Als Beispiele nennt er: "die Verwandlung des Rilwaffers in Blut; die plöhliche Gestaltung der Hand Moses in Aussah, weiß wie Schnee; die Spaltung bes Meeres für die Israeliten" u. a. m. "Die Natur folgt sonft ihren ewigen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) More Nebuchim II. Rap. 46 und 36. Mehr in feinem Rommentar zur Mischna Sanhedrin Ginleitung zu Chelek VI. <sup>5</sup>) Bergl. Maimonibes Jesode hathora 7. 1. בעת הנבואה עולם אחר.<sup>3</sup>) Maimon. Brief an Chasbai Salevi Robez II. 23. שתנוח עליו הרוח Bergl. More III. 51 Auf. II. 24. Gnbe. <sup>4</sup>) More II. Rap. 32. Joel I. c. hat mit Recht gegen Epinoza gerügt, baß er bie Thätigteit ber Brophetenichulen überjehen hat. Bergl. Joel 18 über Spinoza, Breslau 1870, S. 20. Anmertungen bajelbft. <sup>4</sup>) Daf. <sup>6</sup>) More Nebuchim II. Rap. 81. Gr heißt כל הנביאים Jaf. Rap. 81. Sierzu baf. I. Gin= leitung III. Rap. 5. <sup>6</sup>) More III. Rap. 22, 28.

Sejegen". Aber bei ber Schöpfung berfelben ward zugleich bie Bedingung, bag bas Bunber als Ausnahme zur Beit eintreten werbe. Nichtsbestoweniger erklart Maimonides die Totenerweckungen durch die Broybeten Elia und Elifa als Beilungen von Scheintobfällen. Auch die Wunder bei den andern Propheten erklärt er als Traumgesichte, die in Verzudung geschaut wurden. Die verheißene Auferftebung wird von ihm ebenfalls als Bunber bezeichnet.") V. Die menfchliche Billensfreiheit, bas Wiffen, Borherwiffen Gottes und die göttliche Allmacht. Die Willensfreiheit des Menschen ist im biblischen Schrifttume ausdrücklich ausgesprochen und anerkannt. In 5 Mof. 30. 15. 19 beißt es: "Siehe, ich lege bir vor bas Leben und bas Gute, ben Lob und bas Boje . . ., wähle das Leben!" Im Jusammenhange damit wird die Vergeltung auf Beobachtung ober Uebertretung des Gesets, auf Tugend und Lafter, verheißen.2) 3m engsten Zusammenhange bamit erklärt Maimonides:3) "Der Mensch besitzt volle Freiheit, sich auf den guten oder auf den schlechten Weg zu begeben. Jeder Mensch kann ein Gerechter wie Moses oder ein Frevler gleich Zerobeam werden". "Es möge bir baber nicht einfallen", fagt er ferner, "gleich ben Narren unter ben Boltern ober wie die Unmiffenden bei ben Israeliten zu fprechen, Gott habe über ben Menschen gleich bei beffen Schöpfung bestimmt, ob er ein Gerechter ober ein Frevler werben foll, fondern jeder Denfch tann durch fich felbft fromm ober frevelhaft, liebevoll ober graufam gegen feinen Rächsten werben".4) Wie bieje Angaben mit bem Glauben von ber göttlichen Allmacht und Allwiffenheit zu vereinen seien, waren Fragen, bie oft aufgeworfen und verschieden beantwortet wurden. Maimonibes hat barüber folgendes. In Bezug auf Gottes Allmacht lehrt er: "Die menschliche Willensfreiheit fei ebenfo von Gott bestimmt, wie bas Raturgefet, daß Feuer und Luft fich nach oben, Baffer und Erbe fich nach unten bewegen. Bott hat jedem Wefen der Schöpfung das Gefet vorgezeichnet, ebenso hat er bem menschlichen Willen die Freiheit bestimmt, daß er in Freiheit fein Wollen sich bestimme. In Betreff der Allwissenheit Gottes sagt er, daß das Biffen Gottes gleich feinem Befen für den Menschen unfaßbar und unerkennbar fei, daher es auch nicht erklärt werden tann, wie Gottes Borhermiffen bie menfchliche Willensfreiheit weder aufhebe, noch beschränke.") Es ift bekannt, fagt er auf einer andern Stelle, ) daß Gottes Wiffen zum Unterschiede von dem bes Menschen nicht vermittelft ber Biffenschaft, burch bas Ertennen ber Dinge wird, es ift tein von Bott getrenntes Attribut, fondern Gott und fein Biffen find eins, fo daß man von Gott fagen tann, er ist das Wiffen, das Gewußte und ber Wiffende zugleich, also ein Biffen, das uns völlig unerklärbar ift. In Betreff bes aftrologischen Glaubens, daß die Sterne in ihrem Sinfluß auf ben Menschen bestimmen, ob er fromm und gerecht ober frevelhaft werde, erklärt Maimonides, baß biefer Glaube ein Bahnglaube fei, bem nur Narren anhangen. 7) -VI. Das Gesetz, die Gründe der einzelnen Gesetze. Die Angaben von Brunden ber Gefete in bem jubischen Schrifttum haben eine geschichtliche Entwidelung burchgemacht, bie zu verschiedenen Richtungen innerhalb des Judentums geführt hat. In den biblischen Schriften werden diefelben bei vielen Gesehen mit Nachdruct angegeben und zur Kenntnisnahme von ihnen hingestellt. Auch für bas Gesets im Allgemeinen und im Ganzen find Bernunftsgründe an= gegeben, welche die Aufrechthaltung und Erfüllung einschärfen. Bir haben die= felben in dem Artikel "Gründe des Gesetes" ausführlich gebracht und bort über



 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe ben Artikel "Bunder" in Abt. I biefer R.=G. <sup>9</sup>) Bergleiche 5 Moj. 11. 19;
 5. 1. <sup>9</sup>) Jad chasaka hilchoth Teschuba Abich. V. 1. <sup>4</sup>) Daj. V. 2 und 4. <sup>5</sup>) Maimonides h. Teschuba 5. 1. <sup>9</sup> More Nebuchim I. 57. <sup>1</sup>) Maimonides hilchoth Teschuba V. 4.

ihre spätere Geschichte bei ben Gelehrten innerhalb des Jubentums gesprochen. Es gab Gelehrte, welche jeber Angabe von Gefetesarunden als die Gefetesvoll= ziehung schädigend ansahen und basselbe geschichtlich nachwiesen. "Ein Gesetz Gottes ift es." Das war Alles, was sie als Grund aufstellten, mehr bedarf es nicht; es soll auch nicht barüber geklügelt werben. Moses Maimonides ist ein ent= schiedener Gegner dieser Richtung, er will, daß für jedes Gesetz der Grund gesucht und angegeben werde.<sup>1</sup>) Wir hören ihn in seinem religionsphilosophischen Buche "More Rebuchim" Teil III Absch. 31 darüber: "Es giebt Leute, benen es unerträglich erscheint, wenn Jemand von einem biblischen Gebot ben Grund angiebt, fie erachten es für bas Beste, den Geboten und Verboten teine Gründe zu unterbreiten. Das stammt aus einem krankhaften Zustand ihrer Seele, so bas man darüber von ihnen kein vernünftiges Wort hören kann. Sie meinen nämlich, wenn die Vorschriften des Gesetses einen klar vor Augen liegenden Ruten hätten, ber ihr Grund fein follte, daß sie uns befohlen wurden, dann wäre es ja gerade als feien bieselben aus menschlichem Sinnen und Nachdenken entstanden. Diefe Schwachsinnigen! Es wäre ja alsdann ber Mensch vollkommener als sein Schöpfer, denn der Mensch ist es, dessen Wort und That einen gewissen Zweck anzustreben pflegen, während Gott nicht so verfährt, sondern Gegenstände besiehlt, deren Befolgung uns keinen Vorteil und beren Uebertretung uns keinen Schaden bringt. Das sei fern von Gott. Es verhält sich umgekehrt, nur nach 3med und Absicht find feine Gefete; wie es heißt, bamit es uns wohlergehe und wir am Leben bleiben, wie am heutigen Tage. "2) Ferner: "Daß die anderen Völker alle diese Sazungen vernehmen und sprechen: "Nur eine weise und vernünftige Nation ist dieses große Volk. "3) Klar wird hier verheißen, daß auch die Satzungen unserer Religion den Bölkern die Ueberzeugung einflößen werden, daß sie voll von Weisheit und Bernunft sind. Wäre es daher wirklich der Fall, baß kein Grund von den Satungen, Digin, angegeben werden tann, daß fie weber Rugen bringen, noch Schaben anrichten, weßhalb tonnte man von ben Betennern und ben Bollziehern biefer Gefete fagen, fie feien weife, vernünftig und nehmen einen folch hohen Standpunkt ein, daß auch die anderen Völker darüber erstaunen? Nicht doch! Sicherlich ift es, daß jeder der 613 Vorschriften die Absicht zu Grunde liegt, wahre Erkenntnis zu fordern oder falfche Meinungen zu entfernen, Gerechtigkeit zu stiften oder Unrecht zu beseitigen, die guten Sitten zu üben und vor ben schlechten zu warnen, sodaß es bei allen auf brei Dinge ab= gesehen ift, nämlich: auf die Erkenntnis, die Sitte und auf die Stiftung bürgerlicher 2Bohlfahrt. Bir hören ihn baher mit Recht auf einer anderen Stelle,4) mit Rachdrud hervorheben, daß ein Handeln ohne Grund fich von keinem benkenden Menschen voraus= fegen laffe, bei Gott widerspreche dies feine Bolltommenheit. Wie man in ber Natur nur vernünftige Zwecke gewahrt, fo muß es auch in ben göttlichen Vorschriften vernünftige Gründe geben, die aufgesucht und auch gefunden werben können.5) Mit diefer Darlegung feines Standpunktes und feiner Stellung gegen feine Gegner mit den klar entwickelten Ideen und Lehren darüber, die mächtig und überzeugend für ihn sprechen, — geht er an die Sache felbst, die Grundzüge der Gesetsgründe anzugeben. Er weiß wohl, daß er damit auf starte Opposition bei ben Geanern stoken werde, er will icon jest nicht stillschweigend

barüber hinweggehen, sondern fügt bald seinen Angaben von Gesetzesgründen gegen etwaige Sinwürfe feine Gegenerklärungen hingn. 1) Rachdem er im allgemeinen die hauptgründe ber Gefete angegeben, geht er jur speziellen Aufstellung ber Gründe ber einzelnen Gesetze über. hierzu teilt er bas ganze Sefet in vierzehn Rlaffen oder Abteilungen. Die hauptgründe des Gesetes im allgemeinen sind: die Förderung unseres geistigen und leiblichen Wohles; sie führen uns zur Erkenntnis des Wahren und leiten zum richtigen Glauben, wie wir uns geistig vervollkommnen, vom Wahnglauben uns fern zu halten haben und ber Unsterblichkeit teilhaftig werden.2) Bie hier das geiftige Bohl, so gründet auch bie Gesetsvollziehung nnfer leibliches Bohl; fie beffert die gegenfeitigen Berhältnisse der Menschen, beseitigt die Ungerechtigkeiten unter ihnen, veredeln ihre Sitten und bilden ihn zum tüchtigen Mitglied des Staates.3) Geschickt versteht Maimonides darüber den Ausspruch in 5 Mos. 6. 24. 25 anzuführen und ju beuten: "Der Ewige befahl uns all diefe Gefete zu vollziehen, daß mir den Swigen, "nnfern Gott ehrfürchten, damit es uns alle Tage gut gehe und wir leben, wie diesen Tag"; "Unser Wohlergehen ift es, wenn wir beobachten, das ganze Gebot zu vollziehen vor bem Ewigen, unferm Bott, wie er es uns befohlen"⁴). <sup>®</sup>Bon der oben genannten Einteilung der Gebote (613) in 14 Alassen rechnet Maimonides⁵) zur 1. Klasse die Gebote, welche die Haupt= befohlen"4). gesetze des Judentums bilden, als des Glaubens an Gott, ihn zu lieben und zu verehren, seinen Namen zu heiligen, ihn nicht zu entweihen u. a. m.<sup>6</sup>) Jur 2. Klasse gehören die Gesetze gegen den Götzendienst, den Glauben an Bolkendeuter, Schlangenbeschwörer, Zauberer Geisterbanner und andern Aber-glauben 2c. 7) Hierher werden auch die Verbote gerechnet gegen den Genuß der Baumfrüchte in ben ersten brei Jahren ber Baumpflanzung8;) zur britten Rlaffe gehören fämtliche Ge= und Verbote zur Veredlung ber Sitten;9) zur 4. Rlaffe bie Geset über Wohlthätigkeit;<sup>10</sup>) zur 5. die Gebote zur Verhinderung jeder Un= gerechtigkeit und Gewaltthat;<sup>11</sup>) zur 6. die Gesetzer Rechtsflege und das Straf= recht;12) zur 7. die Gefete über die bürgerlichen Rechtsverhältniffe;13) zur 8. die Gebote über die Feier von Sabbat und Fest; zur 9. die Geses über den Gottesbienft, als Gebet u. a. m.; zur 10. bie Gebote betreffend bas Heiligtum, deffen Diener und Einrichtung;14) jur 11. die Opfergesege;15) jur 12. die Gesege über Rein= und Unreinheit;16) jur 13. die Verbote mehrerer Speisen; zur 14. endlich bie Verbote über gemiffe Chen. 17) Gine fürzere Angabe über die Ginteilung ber Gebote ift die: a) in Gebote gegen Gott und b) in Gebote gegen die Menschen. Man kennt noch eine britte Einteilung: 1. Der Vernunftsgesete, welche "Rechte", nechte", beißen und beren Gründe sich von felbst ergeben, als die ber gesellschaftlichen und staatlichen Ordnung, und die, deren Grund niðt angegeben ift und den Namen "Sayungen", niqui, führen.18) Die Gründe diefer Gefete haben bald das positive Moment, die Einschärfung von Tugenden, bie Aufrechthaltung ber staatlichen Ordnung und ben Schutz des gesellschaftlichen Lebens, sowie die Festigung des religiofen Bandels in und außerhalb des Hauses; bald auch das negative Moment, die Beseitigung alles deffen, was dem Aufschwunge und ber Festigung des religiösen und gesellschaftlichen Lebens störend und schäbigend für Religion Recht und Sitte wäre — zu ihrem Gegenstande.



 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe weiter.
 <sup>3</sup>) More Nebuchim III. 27.
 <sup>3</sup>) Dajclbft.
 <sup>4</sup>) Daj. III. 37 mit Bezug auf Jad chasaka h. Jessode bathora Abig. 1.
 <sup>7</sup>) Da. III. 37 nach bem Gemara Trattat Aboba Sara.
 <sup>8</sup>) Daj. 43.
 <sup>10</sup>) Daj. 44.
 <sup>11</sup>) Daj. 45.
 <sup>12</sup>) Daj. 41.
 <sup>13</sup>) Daj. 42.
 <sup>14</sup>) Daj. 44.
 <sup>15</sup>) Daj. 45.
 <sup>16</sup>) Daj. 46.
 <sup>17</sup>) Daj. 49.

zur richtigen Renntnis und Angabe ber Gründe ber Gesetze ift es nötig, sagt Naimonides, daß man sich mit dem Leben und den Sitten der heidnischen Bölker sowie mit ihren götendienerischen Zeremonien vertraut mache, ba eine bedeutende Anzahl von den biblischen Geboten gegen dieselben gerichtet ift, um das Bolk von ihnen fernzuhalten, oder wenn diefelben in deffen Mitte eingedrungen, sie von da zu bannen und zu vernichten. Die Sesetze hatten somit den Rampf bes wahren Glaubens gegen den Gögendienst und Unglauben ju ihrem Biele; fie bildeten die Baffen zum Schutz des heiligtums. Maimonides nennt besonders die Schriften der Sabier, die ihm viel Aufschluß über die Gesettes bes Judentums in ihrem Gegensate zu dem heidnischen Leben und feinen Bräuchen gaben. 1) Maimonides geht darin soweit, daß er annimmt, man habe die Institution des Opfers (3 Moj. 1. 2), des Heiligtums (2 Moj. 25. 8), des Altars (2 Moj. 20. 24) auch die der Priefter (daf. 28, 41), also die gebotenen Gottesdienstformen als Konzession an das Volt von dem heidnischen Kultus entlehnt.2) Es waren die dem Volke vertrauten Formen, die nicht beseitigt werden konnten. Aehnlich verhielt es sich ja mit der 40jährigen Wanderung der Israeliten in der Bufte, da dem Bolke der plötliche Uebergang von der Sklaverei zur Kriegs= führung unmöglich war, fie daher auf langem Umwege durch die Wüste nach Ranaan ziehen mußten. Der Opferdienst wurde daher, weil er eine Ronzession an das Bolt war, fehr beschränkt; man durfte nicht zu jeder Zeit und an jedem Orte opferu, ja die Propheten sprachen sich oft tadelnd gegen den Opferdienst aug.3) VII. Die Seele, die Unsterblichteit, bas emige Leben, Jenfeits. Die Seele ift ein geiftiges Wesen, sie bildet die Einheit und auch die Form des menschlichen Körpers; sie unterscheidet sich von ber tierischen Seele durch das Denken und bie Vernunft, wodurch fie bie wahre Form bes Menschen ift. Die Materie für biese Form, der Stoff für die Vernunft ist die Einheit der sensitiven und vegetativen Seelenkräfte. Doch ist die Vernunft in diesem Seelenstoff erst nur potentiell, gekannt als die hylische oder latente Vernunft, שכל היולי, hylische Vernunft, wo sie einem leeren unbeschriebenen Blatte gleicht. 3hr Denkvermögen hat fie erst für das Immaterielle, für die von der Materie losgelösten, reinen Formen, zugleich auch die Fähigkeit, auch das unmittelbar zu erfassen, was nicht von der Wahrnehmung vermittelt wird. Die latente Vernunft wird badurch aktuell und gelangt zur Wirklichkeit, wird eine aktuelle Vernunft. Von da steigt fie zur erworbenen ober reellen Vernunft, שכל הנקנה, auf, wenn fie bie Erkenntnis erworben, reine Formen in sich aufzunehmen, daß sie sich burch diese Ibeen gleichsam substantiiert; sie hat sich gleichsam dadurch, da sie in ihrem Wesen nur reine Formen, nur Ideen hat, vom Körper losgelöft. Diefe Entwicklung der latenten Vernunft zur realen Vernunft durch die Aufnahme realer Formen wird durch die thätige Beltvernunft, den zehnten Sphärengeist, bewirkt. Die reale Vernunft ist die höchste Form; sie hat eine selbständige Substantialität, wodurch fie nicht mehr eine Kraft des Körpers ift, sondern felbständig ein Sein für sich behauptet. Mit dem Tode des Körpers wird sie nicht mitvernichtet, sie

97

25

7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergleiche barüber More Nebuchim III. 29. Ende, befonders bas 30. Rapitel bafelbit, auch bafelbit bas 37. Die Bichtigfeit ber Litteratur der Sabier betont Maimonides in dem Sendichreiben nach Marfeille (erhalten in Robez II. 256), wo er fagt בתברר לי מעם כל המצוח ומאותם ספרים. Bergl. Chwolion, "Die Sabier und ber Sabismus" I. 689 ff. II. 721 ff. hierzu gehört auch Finlenstein, "M. Maimonides Stellung zum Aberglauben und zur Mystil", S. 8 ff. 3) More Nebuchim III. 32 und 49 gegen Ende. 91. 5. 22; Bef. 1, 11; Serem, 7, 22.

ift unsterblich nach bem Grabe ber erworbenen Erkenntnis. Diese Lehre ber Unsterblichkeit und vom ewigen Leben in der "kommenden, künftigen Welt" hat Maimonibes in feinem Gefetescober, in bem Buche hamabba, in einer Beife vorgebracht, bie ihm viele Gegner erwedte, bie fpäter zu einem Rampfe gegen feine religionsphilosophischen Schriften: "More Nebuchim" und "Sepher Hamadda" geführt.") Maimonides kennt das Fortleben des Menschen im Jenseits nur für die Seele; er lehrte: "In der künftigen Welt giebt es weder Maimonides kennt das Fortleben des Menschen im Körper, noch Leibliches, bie Seelen der Gerechten find ba körperlos gleich den Engeln". ?) Dagegen bemerkt Abraham ben Davib (f. b. A.): "Die Worte dieses Mannes scheinen sich dem zu nähern, der da fagt: "Es giebt keine Auferstehung (f. b. A.) für bie Körper, sondern nur für bie Seelen". So wahr ich lebe, (1. 0. 21.) für die Reinung unserer Weisen, die ausbrücklich lehren: "Die Gerechten werden in ihren Gewändern auferstehen",") Auf einer andern Stelle<sup>4</sup>) lesen wir bei ihm: "Das Jenseits unter dem Namen "Künstige Welt", olam haba, ist nicht die Welt, die erst kommen wird, sondern die schon da ist, bestimmt für das Fortleben ber Seelen der Frommen nach ihrem Tode". Bieder bemerkt Abraham ben David: "Das klingt ähnlich ber Annahme, daß die Welt nicht untergehen, fondern ewig bauern werbe, was einer Leugnung ber jubischen Lehre gleich tommt, boch die Welt wird vergehen, worauf Gott eine andere erschaffen werde". Maimonides wurde nämlich von feinen Gegnern in ihrer Beschuldigung migverstanden; auch er glaubte an eine "Auferstehung", bie er jedoch nur für bas Mefsiasreich (f. b. A.) eintretend hielt, von ber das Fortleben des Menschen nach dem Tobe im Jenseits, olam haba, ein anderes ift und von obigem unterschieden wird. Das Fortleben bes Menschen nach dem Tobe ift nur für bie Seele, getrennt vom Körper nnd zwar ewig, aber die Auferstehung der Toten, wo die Seele mit dem Leib ihre Bereinigung wieder erhält, die nur für das Messasreich nnd zwar nur für die Dauer besselben wird, ift nicht ewig! Maimonides hat daher, wenn er von bem Fortleben der Seele nach ihrer Trennung vom Leibe fpricht, das ewige Fortleben ber Seele in ber Welt des Geistes im Sinne, bas von dem Leben zur Auferstehung, das nicht ewig ist, unterschieden werden muß. Für dieses ewige Leben, das der frommen Seele bestimmt ist, findet Maimonides in mehreren Bibelaussprüchen Andeutungen. In 5 Mos. 22. 7 heißt es: "damit es dir wohlergehe nnd du lange lebest", womit das Heil der kommenden Welt, das Fortleben in der zukünftigen Welt gemeint sei.<sup>5</sup>) Das ewige Leben, sagt er ferner, heißt da "Bund der Lebenden", ערור החוים, was die volle Seligkeit, das Fortleben der Seele bezeichnet.<sup>6</sup>) Die Ausschließung von diefer ewigen Seligkeit der Seele follen die Ausbrücke: "die Seele werde ausgerottet",") bezeichnen.<sup>6</sup>) Diese freie Richtung Moses Maimonides in dem Ausgleich der Bhilosophie mit ben Lehren ber judischen Religion fand unter ben judischen Religionsphilosoben nach ihm nicht blos ihre treuen, unerschütterlichen Unhänger, sondern auch ihre Fortbildner und Weiterentwickler. Einer der vorzüglichsten und bedeutendsten berfelben, der über Maimonides in seinen freiern Dispositionen weit hinausging und ohne Scheu mit ftartem Geifte ihre Ronsequenzen durchführte, mar Levi ben Gerson, zu deffen Bhilosophie wir nun übergehen.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe barüber ben Artikel "Philosophie und Jubenium" in diesem Supplement. <sup>9</sup>) Maimonibes in Hamadda h. Teschuba Abich. 8 § 1 nub § 2. <sup>3</sup>) Siehe "Auferstehung", "Belebung ber Toten". <sup>4</sup>) Dasselbst § 8. <sup>4</sup>) Maimonibes h. Teschuba Kap. 8, vergleiche Maimonibes Ciuleitung zur Mischna Sanhedrin Absch. Chelek. <sup>5</sup>) More Nebuchim I. 42 und II, 29. <sup>7</sup>) 4 Mos. 15, 81. <sup>6</sup>) Maimonibes Mischna Thora h. Teschuba Kap. 9.

IX. Levi ben Gerson, לוי בן גרשון, Gersonibes, הגרשוני. auch "Leon be Bannolas" genannt, sonft auch "Ralbag", ber von 1317-1344 thätig war1) und zwar in Drange, Perpignan und Avignon. Seine Schriften haben ihm einen wohlverdienten Namen weithin erworben. Bir haben über fein Leben und feine Thätigkeit einen eigenen Artikel "Levi ben Gerson" geschrieben, auf den wir bier Das Buch, welches feine philosophischen 3been und Lehren nach ihrem vermeisen. innern Busammenhange enthält, ist feine Schrift "Rämpfe Gottes", מלחמות ה׳. Diefelben find auf freisinniger Basis aufgebaut, welche in Bezug auf die verschiedenen Gegenrichtungen rücksichtslos ausgeführt werden. Die Themen, die er hier behandelt, find: 1. das Dasein Gottes; 2. die Urstoffe der Schöpfung; 3. die Zeitlichkeit des Weltalls; 4. das Wiffen Gottes; 5. die menschliche Willens-freiheit; 6. die göttlichen Attribute und die Vorschung; 7. die Offenbarung; 8. die Prophetie und die Propheten; 9. das Wunder; 10. die Seele, ihre Unsterblichkeit; 11. das Gesets; 12. die Halacha und der Talmud; 13. der Messias und 14. die Erlösung. Es sind sechs Traktate, in denen er diese Themen bespricht: ber erfte ift über die Seele, ihre Unfterblichkeit; ber zweite über bie Prophetie und die Propheten; der dritte über das Biffen Gottes; der vierte über die göttliche Vorsehung; ber fünfte über die Simmelstörper und ber fechfte über bie Weltschöpfung. Gleich feinen Vorgängern ift auch fein hauptziel, die Vereinbarkeit der Philosophie mit den Lehren der judischen Reliaion nachzuweisen, wobei er von ben Voraussezungen Maimonis absieht und unbefangen rein fritisch zu Werte geht. Sein hauptprinzip babei war, das Aufsuchen und bie Feststellung der Bahrheit auch gegen herrschende, herkömmliche religiöse Anschaunngen. Der sich baburch erweckende Widerstand ber Altfrommen schreckte ihn bei feiner Arbeit nicht ab. In der Vorrede diefer Schrift fagt er: "Es glaube ja Niemand, daß mich Jemand zu irgend einem Resultate außer der Wahrheit, auch nicht bie Thora, bewogen habe. Wir müssen uns, wie schon Maimonides erklärt, vor Allem von dem überzeugt halten, zu deffen Bahrheit wir durch das Denken gelangt find. Die Worte der Thora müssen wir so erklären, daß sie mit ihr in Sinklang gebracht werden. Die Thora, fagt er ferner, hat keine Borschrift, bie uns zwingt, Unwahr-heiten zu glauben, sondern sie führt uns den geraden Weg, um die Wahrheit zu erlangen, barum haben wir bei diefer Forschung siets vorerst barauf zu sehen, was das Denken lehrt, bann wird erst uns klar, daß dies auch die Meinung ber Thora sei". "Wenn die Worte der Thora, sagt er ferner anderwärts,2) mit Lehrfäten der Biffenschaft im Biderspruche stehen, follen wir die Borte der Thora fo erklären, daß sie mit diesen Lehrsätzen der Biffenschaft übereinstimmen, wie biefes schon Maimonibes im More Nebuchim gethan hat". "Sind meine Gedanken richtig", sagt er ferner in der Borrede, "so kann der Ladel ber Gegner mir nur zum Lobe gereichen; ben Feinden ber freien Forschung genügt ber Glaube, mögen sie ihn behalten und sich nicht vom Wiffen ftoren laffen. 3ch schreibe nur für die, welche Erkenntnis suchen und unklar in diesen Fragen find".3) Er machte sich barauf baran, nicht blos die von Maimonides aufgestellten Ideen aufzunehmen, sondern sie auch noch weiter zu entwickeln und ihre Konsequenzen auszuführen, was, wie vorauszuseten war, gewichtige Gegenstimmen hervorrief. Wir nennen von den Protestierenden Ijaat Abarbanel (f. d. A.), Manaffe ben Jørael (f. d. A.), Sabbathai Kohen ben Malkiel und Elia de Man nannte seine Schrift "Milchamoth" nicht "Rämpfe Gottes", Mediao.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Andere geben sein Leben von 1288—1344 an. Seine schriftstellerische Dätigkeit mag wohl die bezeichnete Zeit gewesen sein. <sup>9</sup>) Milchamoth Abschnitt III. Kap. 6. <sup>9</sup>) Einleitung zu seinem Milchamoth.

fondern "Rämpfe gegen Gott." Rach diesen feinen hier angegebeneu Grundfaten fcheint es nicht zu weit gegriffen, ihn als Borläufer Spinozas zu bezeichnen. Wir aeben nun an seine Behandlung ber oben genannten Themen. a) Dafein Gottes, die Weltschöpfung. Der Beweis für das Dasein Gottes ist der Hauptsache nach derselbe, wie wir ihn bei seinen Vorgängern finden: "Rein Wesen kann sich felbst hervorbringen, es muß Einer ba sein, der es geschaffen hat"; wir wiederholen ihn bier nicht weiter. Dagegen treffen wir Gersonides in feiner Philosophie über bie Weltschöpfung ftart von ihnen abweichen. Maimonides ftellt die Annahme einer Beltemigkeit, sowie die von Urftoffen aus deuen die Belt hervorgegangen fein foll, gegen Aristoteles entschieden in Abrede. "Biffet. fagt er, daß wir die Theorie von der Beltewigkeit nicht infolge ber bagegen fprechenden Schriftstellen zurüchweisen, sondern vielmehr, weil berfelben feine unwiderlegbaren Beweise jur Seite ftehen. Beshalb follte man ben Schriftstellen zu Gunsten einer anbern Anschanung Gewalt anthun, sie umbeuten, da sie ja teine genügenden Beweise für sich hat". Die Materie, die Zeit, die Himmels= sphären und die Bewegung sollen ewig sein, das wird von ihm zurückgewiefen. Levi ben Gerson tritt zwar gegen die Annahme der Weltewigkeit anf und erklärt fich für die Meinung einer Beltschöpfung bnrch Gott, aber bekennt fich gegen Maimonides zur Annahme von Urstoffen, aus benen die Weltschöpfung hervor= gegangen. Den zwingenden Grund zu diefer Annahme, ben Maimonides nicht fand, glaubt er gefunden zu haben; er stellt ihn in folgendem auf: der Erbgeist, ber thatige Beltgeist, der die sublunarische Belt hervorgebracht hat, ift reine Form, völlig immateriell, er tann feinerseits auch nur Immaterielles, wieder nur reine Formen, hervorbringen, wie tann nun bas Entstehen von Körpern burch ibn möglich gebacht werden? Das zwingt zur Annahme einer formlofen Urmaterie, einer Hyle, bie ebenfalls ewig ift. Dasselbe ist jedoch kein zweites Göttliche, ba es als bas Unvollkommenste aller Dinge nur als ein relatives Nichts gelten kann'). So nimmt er eine Zeitlichkeit der Welt an, weist die Lehre von der Weltewigkeit zurück, aber benkt sich die Weltschöpfung aus gewissem formlosen Urstoff, der teinen Anspruch auf Existenz hat, ber in gewissem Sinne ein Richts ist.?) Gott erst habe bemfelben eine Form und die Möglichkeit zur fernerm Formentwicklung verliehen.?) Sein Beweis über bie Zeitlichfeit ber Beltichöpfung ift ber ginweis auf bie Biffenschaft und die Rultur überhaupt, die aus kleinen Anfängen fich immer mehr entwidelt und ausgebildet haben. So bei Sprachen, Rünften und Staatsverfaffungen. Wäre die Welt bald so von ewig her, so gabe es keinen Fortschritt, keine Entwicklung; es wäre Alles in ewigem Stillstand von Uranfang her.3) b) Das Wissen Gottes, die menschliche Willensfreiheit, die göttliche Borfehung und bas Bunber. Maimonides behauptet, daß fich zwischen unserm Wiffen und bem Wiffen Gottes gar tein Bergleich aufstellen laffe. Das Wiffen Gottes ift eins mit feinem Wefen; es beruht nicht, wie beim Menschen, auf Erkenntnis ber Dinge außer sich; Gott ist ber Urheber, bie Ursache alles Seienden, er kennt daher die Wefen der Welt einzeln durch und ans sich felbst; er erfaßt in einer Intuition Gegenwart und Zufunft; es liegen vor ihm enthüllt bie Wesen in ihren Gigenschaften und Geschiden aller geiten. Soweit stimmt auch unfer Gersonides mit ihm überein. Aber was er weiter zum Ausgleich der Annahme der menschlichen Willensfreiheit mit dem Biffen, Boraus= wiffen Gottes, als sich nicht gegenseitig aufhebend, vorbringt, "daß, ba Gottes Wesen anders ist als das unfrige, auch sein Wissen ein völlig anderes sei, das mit unferm Wiffen nur ben Namen gemein habe", bagegen protestiert er entschieden

1) Milchamoth Absch, 6 S. 60. 9 Das. 9 Das. 58,

"Biffen" bezeichnet bie Renntnis eines Begriffs von einer Sache, was anders könnten wir benn von Wiffen, wenn es von Gott ausgesagt wird, verstehen? Wiffen bleibt Wiffen, ob bei Gott oder beim Menschen. Man könnte nur den Unterschied von mehr oder weniger, von volltommener ober unvolltommener annehmen. Gottes Wiffen übertrifft bas menschliche Biffen an unvergleichlicher Bolltommenheit und Sicherheit; ersteres ift ein ursprüngliches, auf fich beruhendes, letteres jedoch nur ein abgeleitetes, entnommenes. Auch würde, fügt er hinzu, das göttliche Wiffen, wenn es sich auch auf alle Einzeldinge als solche erstreckt, sich nicht mit der Natur des Möglichen, dem Boden der menschlichen Willens= freiheit, vereinigen lassen. Anders gestaltet es sich, wenn wir annehmen, das Bissen Gottes sei, genau genommen, ein Wissen feiner selbst, das ihm die gesammte von ihm ausgehende Weltordnung enthülle, wozu auch die Natur des Möglichen und bie Thatsache ber menschlichen Willensfreiheit gehören, worunter man also im Ganzen bas Wiffen ber Ordnung, wie sie wirklich ift, nämlich bas Notwendige als eines Notwendigen, das Mögliche als eines Möglichen zu verstehen habe. Sott weiß sich felbst und in der Idee dieses Selbstwissens ist auch das Wissen der von ihm ausgegangenen Weltordnung, wozu auch die Natur des Möglichen und bie mit ihr in Verbindung ftehenden Afte ber menschlichen Billensfreiheit gehören. Es hängt mit dieser Darftellung auch eine klare Auffaffung der göttlichen Vorsehung zusammen.<sup>1</sup>) Die göttliche Vorsehung. Sott kennt nicht die Einzeldinge nicht als solche, sondern nur aus der allgemeinen Ordnung der Dinge, von der die Idee in Gott eristiert. Die göttliche Vorsehung daher kann sich nicht speziell auf die Individuen erstrecken; ihre Sache ist nur die Gattung, die ein gesamtes bildet; die göttliche Vorsehung hat nur die von Gott erschaffene Welt zu erhalten. In der niedern Welt sollen nur durch fie die Gattungen und Arten erhalten werden. Die Einzelwesen bleiben allen Zufällen ausgesetzt. Der Mensch macht hiervon eine Ausnahme. Gottes Vor-sehung erstreckt sich gewissermaßen stufenweise über die Sattungen, je nachdem fie in dem Berhältnis zu dem allgemeinen Geiste stehen. Der Mensch bildet bie höchste Stufe unter den Geschöpfen; es erstreckt sich daher für ihn, als auf der höchsten Stufe stehend, ein höherer Grad von göttlicher Vorsehung. Die Einzelnen unter ben Menschen vermögen sich durch höhere Erkenntnis und Sittlichkeit zu einer eigenen Gattung zu erheben, dadurch mit dem Weltgeiste in Verbindung zu treten und so vor Unfällen geschützt zu werden. Sie erringen sich, je nach dem Grade der Vollkommenheit einen höhern Grad göttlicher Fürsorge, einer speziellen Vorsehung. Dieselbe wird dem Menschen dieser Art zu teil, sollte er auch nur ein Einziger diefer Art fein.?) Mit diefen Angaben steht er ganz auf maimonischem Boden. Das Wunder. Trop ber Annahme einer Urmaterie bei der Weltschöpfung wird es ihm doch nicht schwer, sich zur Annahme der in der Bibel genannten Bunder zu bekennen. Das Bunder hat nach ihm die spezielle göttliche Vorfehung zu seiner Basis; es ist einem Schöpfungsakt ähnlich und verträgt sich mit der Annahme eines Urstoffes. Die Wunder sind es ja, die auch aus einem etwas Vorhandenen hervorgehen, das Vorhandene zur Frundlage haben. Es wird, wenn Gott einen Menschen bamit begnaden will, burch Bermittelung bes Erdgeistes, ber thätigen Intelligenz, wech nevorgebracht. Das Bunder foll die Naturgesete nur vorübergehend ändern, was auch nur in der sublunarischen Welt vor sich geben kann, aber nicht in den Himmelssphären. Die Schriftstellen vom Stillftehen ber Sonne follen baber burch richtige Gregefe ertlärt werben. c) Offenbarung, Prophetie und Propheten, Babr-

1) Milchamoth III. 9 Daselbft IV.

sagerei und Zauberei. Die göttliche Offenbarung des Gesets und der Lehren der Thora an Moses, die zunächst für das israelitische Bolk war, das zu beffen Empfang erlöft und bestimmt wurde, betrachtet Gersonides als eine geschichtliche Thatsache, bie keiner Beweise mehr bedarf. 3hr 3wed ift, ben Menschen zur Gludfeligkeit zu verhelfen.1) Der Plan ber göttlichen Borfehung follte baburch verwirklicht werden. Die Öffenbarungslehren mit ihren Gefeten verzeichnen dem Menschen Alles, was er zu thun und zu unterlaffen habe. Diefen Lehren und Geseten folgen Erzählungen, welche Berfönlichkeiten als nachnhmungswerte Muster aufstellen. Die Lehren, zu benen ber Mensch nur mühjam gelangen würde, veranschaulichen burch prophetische Darstellung bie Bege ber Erkenntnis. Bie die Bibel hat auch der Talmud Gesete und Erzählun= gen, welche als Muster ber Gesetesvollziehung gelten.?) Die Prophetie wird als bie höchfte Stufe ber Entwidlung bes menschlichen Geiftes gehalten; man tennt fie als bie Gabe, Bufünftiges vorauszusehen. In wesentlichem Unterschiede von ihr, wenn auch formell verwandt, find die Babrfagereien und die Traum-Der thätigen Intelligenz, Sechel hapoel, verdanken beide ihre erscheinungen. Offenbarungen. Bum Empfange ber Brophetie gehören sittliche und intellettuelle Bor= züge, auch gewisse Belehrung und Vorbereitung in Bezug auf deren Empfang. Rur einem ftarten und ebeln Geifte offenbart ber Sechel hapoel, bie thatige Intelligenz, bie Mitteilungen. Alle niebrigen Geiftesvermögen, als Bhantafie u. g. m., foll alsbann die Vernunft von sich fern halten. Jum Unterschiede von der Prophetie sind Wahrsagerei, Träume und Zauberei, bei denen nur die Phantasie ihre Thätigkeit entwickelt und zwar ebenfalls durch die thätige Vernunst, Sechel Hapvel, aber nur mittelbar burch einen himmelstörper.3) d) Die Seele, ihre Unfterblich= teit. In den Angaben über die Seele ftimmt er ganz mit Maimonides überein, er weicht nur in Betreff ber 3dee ihrer Unsterblichkeit von ihm ab. Er erkennt für sie eine spezielle individuelle stufenmäßige Unsterblichkeit, je nach dem Grade ihrer erworbenen Vollkommenheit an; er tritt damit gegen die Annahme des Maimonides auf, ber keine spezielle individuelle Unsterblichkeit ber Seele anerkennt. fondern fie zu dem Weltgeift ganz oder gar zurücktehren, in ihm aufgehen und verschminden läßt. Ein entgegengesettes, weit fühneres Borgehen, bas ben gangen geistigen Bau bes Ausgleichs ber jubischen Religion mit ber aristotelischen Philosophie, wie derselbe von Maimonides und Gersonides nebst den andern jubischen Religionsphilosophen vor ihnen unternommen wurde, in Frage stellte und eigene Spekulation, vernunftgemäßes Denken, an deren Stelle zu feten versuchte, um bie Lehren, Gesete und Inftitution bes Jubentums zu beleuchten, haben wir nun von einem Manne zu berichten, der zu den bedeutendsten Gelehrten und Religionsphilosophen Spaniens gehörte; es war:

X. Chasbai Crestas, WPUT, art Recht and Retter später in Saragossa, 1340—1410. Bir haben über sein Leben und seine Schriften einen eigenen Artikel in dieser Real-Encyclopädie, auf den wir hier verweisen. Uns interessiert hier seine Religionsphilosophie, zu deren Darstellung wir jest übergehen. Das Buch, worin er seine religionsphilosophische Aufsassung bes Jubentums niederschrieb, ist die Schrift "Licht Gottes", hebräisch "Or Abonai", das als Ginleitung zu einem größeren Werke, "Leuchte Gottes", hebräisch "Ner Abonai", bestimmt war. Beide sollten das Jubentum in seiner Lehre und seinem Gesebe beleuchten, sodaß in ersterm die Theorie, die Lehren des Juden= tums, beleuchtet und in letzterm die religiöse Praxis desselben behandelt werben

<sup>1)</sup> Levi ben Gersons Einleitung zum Pentateuchkommentar. 9 Daselbst. 9 Daselbst.

follten; ein Verfahren, das wir ebenfalls in den Schriften des Maimonides finden, von denen die philosophische Schrift "More Nebuchim" die Theorie und das größere Wert "Jad Chasata" die Gesetze der jüdischen Religion behandeln. Doch gelang es Chasdai Crestas nur ersteres zu vollenden, von dem andern ift nichts bekannt; vielleicht hat ihn fein Alter, ober gar fein Tod an der Abfaffung desselben geftört. Er sagt barüber in ber Borrebe zur ersten Schrift: "3ch beabsichtige ein Werk zu arbeiten von den Ideen, Lehren, Gesetsen u. s. w. des Judentums, wie es Maimonides gethau hat". Sein erstgenanntes Werk, "Licht Gottes", Juricht, zerfällt in vier Traktate, von denen spricht der erste über ben Glauben, das Dasein Gottes, das Grundprinzip ber Religion; ber zweite über die fundameutalen Glaubenslehren; ber britte von den andern Lehrfägen, bie zwar keine fundamentalen des Judentums find, boch für jeden Anhänger bes Judentums verbindlich werden und endlich der vierte von den Lehren, die zwar als überliefert gelten, aber teine bindende Kraft haben, boch für ben gufammenhang bes Ganzen von Bedeutung find. Die Themen, die hier zur Besprechung tommen, erftreden sich über Gottes Dasein, seine Einheit und Unkörperlichkeit, Allwissenheit, Vorsehung, Allmacht; ferner auf die Prophetie, die menschliche Willensfreiheit, die göttliche Borfehung, bie Beltschöpfung, ben 3med bes Beltalls, bie Seele und beren Unsterblichkeit, den Mefsias u. a. m. Bevor wir an feine Behandlung dieser Themen gehen, wollen wir hier erst Einiges von feinen Grundsätzen und den Sigentümlich= feiten seiner Auffassung und Darstellung vorausschicken. Chasbai Creskas erweist fich als entschiedener Gegner der aristotelisch=maimonischen Philosophie, doch nicht fo, daß er sie verketert, fondern nur, daß er ihre Annahme zu widerlegen sucht. Mit tuhnem, scharfem philosophischen Geifte versteht er beren Grundpfeiler au erschüttern; er will die Lehren und Aussprüche der biblischen Bücher von bem Joche befreien, bas ihnen burch ben von Maimonides und Gersonides vorgenom= menen Ausgleich der Philosophie mit dem judischen Religionsglauben aufgeburdet wurde, um beren Worte und Aussprüche nach allegorischer, symbolischer Auffassung, wenn auch zwangsweise, so zu erklären, daß sie der Philosophie nicht mehr wider= sprechen. So weist er erst nach, daß die aristotelisch=philosophischen Sätze wenig feststehen. Mit diesem Nachweis war ihm die Bahn frei, die Bibel vom bem Joche der aristotelischen Philosophie zu befreien. Es war ein erstaunliches Unternehmen, da Juden und Christen derselben fast gläubig anhingen. So greift er den Freifinn beider, bes Maimonibes und bes Gersonides, heftig an und wiederholt, daß die aristotelische Philosophie das Judentum nicht zu erschüttern vermag; baher die judische Religion nicht ihren Ausgleich nötig habe. Chasbais Verdienft war, daß er gewiffermaßen der Philosophie die Strahlenkrone vom Haupte geriffen und ihren allein feligmachenden Glauben vernichtet hat. Seine eigene Spetulation, eigenes vernunftgemäßes Denten genügte ihm vollständig, bie jubifche Religion mit ihren Lehren und Gefeten zu beleuchten und barzustellen. a) Dafein, Einheit und Untörperlichteit Gottes. Als Beweise für dieje Glaubenslehren werden die in den aristotelischen Schriften zerstreut angegebenen 26 ontologischen Lehrsätze angeführt'; Maimonides hat dieselben im zweiten Teile seines "More" zusammengestellt. Aber Chasdai Creskas weift gegen Maimonides gründlich nach, daß aus benselben sich nur das Dasein Gottes, aber nicht bessen Einheit und Unkörperlichkeit erweisen laffen. Das Dasein einer ersten Ursache, Gott, ergiebt sich, wenn man die unendliche Rette von Ursachen und Wirkungen burchmustert, bie uns zuletzt zu einer Ursache bringt, bie nicht die Wirfung einer ihr vorausgegangenen Ursache ist, sondern die in sich selbst ihre notwendige Eristenz hat, es ist Gott! Dagegen weist er richtig nach, daß daraus nicht der Erweis für die Einheit und Unkörperlichkeit Gottes hervorgeht, höchstens lasse

fich nachweisen, daß die erste Ursache einfach und keine Ausammensebung haben tonne, da alsdann wieder eine andere über fie hinausgehende Exiftenz noch möglich wäre, aber bas wäre tein Beweis für bie Annahme eines einzigen Bottes, welche bas Dasein eines andern Gottes negiert. Daber fein Schluß: "Was uns die Philosophie versagt, das giebt uns der Glaube, der Ruf: "Höre Israel, der Swige, unser Gott ist Gott, der Eine und Einzige!"<sup>1</sup>) Rächst diesen heben wir noch hervor seine Zurückweisung ber Angabe der Philosophen, daß die Ertenntnis, das Biffen, die höchste Seligkeit bei Gott fei, er halt dieselbe als unzulänglich und giebt bafür die überströmende Gottesliebe an, die ftets mitteilen und Gutes spenden will; es bildet dies die Seligkeit Gottes. b) Fernere Attribute Gottes. Die Annahme und die Angaben von göttlichen Attributen und Gigenschaften will Maimonides nur in negativem Sinne gelten laffen, da positive Attribute sich nicht mit der Annahme von Gotteseinheit vereinigen laffen. Positive Gigenschaften gehören zum Befen Gottes, werden Teile besselben; bilden baher eine Mehrheit in Gott; bie Einheit des göttlichen Besens eriftierte dann nicht mehr. Chasdai Crestas widerlegt diefe Auseinanderfezung und will auch Attribute in positivem Sinne als Angaben von göttlichen Gigenschaften zulässig Die positiven Attribute, sagt er, erscheinen nur fubjettiv als von einerflären. ander verschieden, aber objektiv find fie es nicht, fie fliegen famtlich in Gott als eine identische Einheit zusammen. Bei Praditaten, die nur logische und begriffliche Bedeutung haben, tritt dies noch deutlicher hervor. Da sie nur beariffliche Bedeutung haben, wie können fie da reale Teile, eine Bielheit ober ein gufammen= fetsung in Gottes Befen bilden? Man bente fich Gottes Eigenschaften fo, daß fie aus feinem Wefen, nämlich dem absolut Guten, gleich den Strahlen, bie aus einem leuchtenden Gegenstande hervorgehen. Daber wie bieje mit bem leuchtenden Begenstande eine Einheit bilden, nicht erst eines Zufammensegers bedürfen, fo brauchen auch Gott und feine wefentlichen Gigenschaften teinen Bufammenfeger.") c) Allwiffenheit Gottes. Ueber diefes Thema läßt er jedes abweichende Bedenken bei Seite und ftimmt vollständig mit den Angaben bes Maimonides barüber, die ja auch ganz mit ben Lehren des jubischen Glaubens übereinstimmen. Bottes Biffen faat er, umfaßt fämtliche Ginzelwefen, fo fehr fie auch an Babl unendlich scheinen; er weiß auch das noch nicht Daseiende; er kennt bei Möalich= feiten im Boraus ben eintretenden Fall, ohne daß baburch die Ratur des Möglichen geschädigt wird. Wie fehr auch Gersonides in diesem Punkte von Maimonides abweicht und ihn mit Gegenbeweisen überhäuft, entscheidet sich Crestas dennoch für Maimonides, daß das göttliche Wiffen von dem des Menschen fo febr verfchieden ift, daß tein Schluß von bem Ginen auf das Andere zuläffig erscheint, da Gott Alles intuitiv aus sich, seiner Selbsterkenntnis, heraus, erschaut. d) Die göttliche Vorsehung.) nach feiner, schon angegebenen Annahme des gott= lichen Biffens, bag dasselbe fich auf die Renntnis jedes Ginzelwefens erftredt, lautet die nähere Angabe von der göttlichen Borsehung, daß dieselbe sich mittel= bar, wie unmittelbar auf alle Gattungen, Arten und Einzelwefen ausbehnt. c) Die menschliche Willensfreiheit. In diesem Bunkte weicht Chasbai von fämtlichen jübischen Religionsphilosophen vor ihm ab. Der Mensch, behauptet er, ist in seinen Handlungen nicht ganz frei, vielmehr erfolge alles, was mit ihm vorgeht, was er felbst thut ober unterläßt, notwendig aus einer vorausgegangenen Urfache, sodaß das Eintreffen jedes Zustandes bei ihm unfehlbar aus gewisser Urfache, ja bis zur ersten Urfache hinauf, eintritt; ber menfch=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chasbai, "Or Abonai", Traktat 1 Abích. 1 Kap. 1, Kap. 2; Abích. 2 Kap. 1, 2, 3 und Kap. 11 und 15; Abích. 8 Kap. 1. <sup>3</sup>) Dajelbít I. Abích. 8. <sup>3</sup>) Daj. II. 1. <sup>4</sup>) Daj. II. 2.

liche Wille ift durch Birkungen und Ursachen, die vorausgegangen, gebunden, nicht frei; die Entscheidung des Menschen für oder gegen — ist eine veranlaßte.<sup>1</sup>) Da jedoch der Mensch sich nicht dieses Zwanges bewußt ist, so ist er in feinem Handeln, subjektiv genommen, immer frei, dagegen unfrei in Bezug auf das, was über ihn bestimmt ist. f) Zurechnungsfähigkeit, Verantwortlichkeit und Vergeltung. Eine Zurechnungsfähigkeit und Verantwortlichkeit hat ber Mensch bei allem bem bennoch, weil er sich nicht des äußern Zwanges bei ber handlung oder Unterlassung einer That bewußt ist und die Vergeltung, Lohn ober Strafe, auf die Gesinnung des Menschen, auf die Seelenbeschaffenheit des= felben bei der Bollziehung oder Unterlassung einer Handlung erfolge.2) g) Belt= schöpfung, Urmaterie. Zu den Lehrsätzen, die zwar keine fundamentale Bedeutung haben, aber deren Leugnnng als unjüdisch bezeichnet wird, gehört nach Chasbai die von der Weltschöpfung aus Nichts. Die Annahme von Urstoffen ift gegen die überkommenen Lehren des Judentums und kann nur als außerhalb besselben ste ubertommenen zegten des Judeinang und einen nur uns undergate besselben stehend betrachtet werden. Da jedoch auch die Anhänger der Annahme einer Urmaterie zugeben, daß auch da die Schöpfung notwendig durch Gott erfotgt sei, die nur aus dem göttlichen Willen als freier, selbstgewollter Att hervorgegangen, ferner, daß Gott durch seine Allmacht auch aus dem absoluten Richts erschaffen könnte, werben die Leugner der Beltschöpfung aus Nichts nicht als Abtrünnige ber judischen Religion gehalten.3) h) Das Bunder. Auch bei ber Annahme von Urstoffen kann ber Glaube an Wunder fortbestehen, da Gottes Almacht und ber freie göttliche Wille dasselbe ermöglichen.4) i) Mensch, Seele und Unfterblichkeit. Gegen die Annahme von Maimonides und der Religionsphilosophen vor ihm, welche die Erkenntnis als die höchste Volkommen= heit des Menschen halten, erklärt Chasdai, daß in erster Reihe der Mensch seine höchste Vollfommenheit durch die thätige Liebe, das Hinstreben zum Urquell alles Guten erlange, nämlich durch Bollziehung der göttlichen Gebote und guter Werke im Allgemeinen. In der Liebe und Anhänglichkeit an Gott und Menschen liegt bas höchste Gut und ber lette Zweck bes Menschen; ebenso ift Gottes höchstes Biel, daß der Mensch sich im Jenseits der höchsten Seligkeit erfreue. Die Seele des Menschen ist eine geistige Substanz, welche die Form und Wesenheit des Menschen bildet, selbst befähigt zum Erkennen. Die Unsterblichkeit, d. h. das Fortleben der Seele nach dem Tode des Körpers wird von Chasdai im Gegen= sate zu frühern jüdischen Religionsphilosophen nicht als eine Rückkehr zu ihrer ursprünglichen heimat, bem thätigen Berftande, als eine Biebervereinigung mit ihm, wo alle Seelen wieder eine Sinheit werben, sondern als eine persönliche, individuelle Fortdauer und als ein persönliches, individuelles Fortleben gehalten. "Benn wir", fagt er, "eine Unsterblichkeit der Seele behaupten, so ift der Grund, weil die Seele ein geistiges Wesen ist und keine Ursache des Vergehens in sich trägt, sie kann daher durch die Liebe zu Gott, welche sie durch die Beobachtung feiner Gesetze zeigt, zur Unsterblichkeit gelangen. Der Mensch besteht während feines Lebens aus Leib und Seele; wie durch den Tod nicht dessen Leib ver= loren geht, da derselbe zu seinen Elementen wieder zurückkehrt, so kann auch sein Beift nicht untergehen. Bei beiden ift nur der Unterschied, daß der Körper sich mit ben Elementen wieder verbindet, aus denen er geworben, weil ja ber Rörper während des Lebens nicht besser als seinen Elemente geworden, während die Seele, die während ihres irdischen Lebens infolge ihrer Erkenntnisse und durch ihre Liebe zu Gott vollkommener geworden, hat sie sich dadurch ein ferneres

1) Daf. II. 5. 5. 9) Daselbst. Auch Spinoza nimmt eine bedingte Willensfreiheit des Menschen an, aber aus tosmischen Gründen. 9) Das. Traktat III. Kap. 5. 4) Daselbst.

individuelles Bestehen gesichert; sie kann sich baher als Individuum weber mit anbern Seelen, noch mit bem thätigen Berftande verschmelzen, um in ihm aufzugehen.<sup>1</sup>) k) Lohn und Strafe im Jenseits. Darüber bringt er die im talmudischen Schrifttum oft erwähnte Lehre, daß des Frommen Seele sich ber Erkenntnis Gottes erfreut und bie Liebe zu Gott bei ihr immer ftarter wird, bagegen wird ber Seele des Frevlers dies versagt, wodurch ihr Schmerz, die Strafe für sie, bereitet wird. Da die Seele, fügt er hinzu, ihrer natur nach ein geiftiges Besen ist, so vermag nichts ihr größere Freude zu bereiten, als ihre nähere Berbindung mit dem höchsten Geiste, sowie entgegengeset ihr nichts schmerzlicher werden tann, als die Trennung von ihm.2) 1) Prophetie, Propheten. Bur Erklärung der Brophetie treffen mir Chasdai ber Hauptlache nach in Uebereinstimmung mit Maimonides. Die Prophetie ist auch bei ihm der höchste Grad der geistigen Entwicklung des Menschen. Db der Mensch bei erlangter aller erforderlichen Borbedingungen fich ber prophetischen Gabe ficher erfreue, berfelben gewürdigt werde, darüber weicht Chasdai in feiner Angabe von der Meinung des Maimonides ab. Diefer lehrt, daß Gott auch den Befähiasten oft die Dagegen bemerkt Chasbai, die Befähigung zur Prophetengabe verweigert. Prophetie liege nicht blos in der erworbenen, hierzu nötigen Erkenntnis, dem erworbenen Biffen, sondern auch und dies hauptsächlich in der Liebe und der Berehrung, die uns zu Gott hinzicht durch Bollziehung und Erfüllung seines Gesetses.) m) Das Gesetz und feine Unveränderlichkeit und Richt-aufhebung. Das Judentum hält gegen die Annahme des Christentums und des Islams an der Beständigkeit b. h. an der Nichtaufhebung des durch Moses geoffenbarten Gesets fest. Chasbai giebt in ber Aufzählung ber acht Glaubensartitel, die er aufstellt, die Richtaufhebung bes Gefetes als den vierten Glaubens= fat an.4) Er fucht biefen Glaubensfat vernunftgemäß zu begründen. Die Lehren ber Thora, sagt er, führen ben Menschen nicht blos zur Vervollkommnung seines Denkens und Handelns, sondern pflanzen auch in des Menschen Herz Liebe zu Bott. Sollten biefelben aufgehoben werden, fo würden entweder teine andern an ihrer Stelle kommen ober man werbe andere anstatt ihrer geben. Erfteres ließe fich von ber göttlichen Allgute, bie nur bes Menschen Bohl zu begründen fucht, gar nicht denken. Bei Letterm müßte die neue Lehre, da fie nicht voll= kommener als die Thora sein kann, minder vollkommen ausfallen. Es ware bemnach entweder eine Beränderung völlig überflüssig, oder es ließe sich der göttliche Zweck für bie Menschheit nicht erfüllen. n) Glaubensartikel. Gegen Maimonides, ber breizehn Glaubensartikel aufstellt, kennt er nur acht. Diefelben find: 1. die Weltschöpfung als einen freien Willensatt Gottes zu einer bestimmten Beit; 2. bie Unsterblichkeit der Seele; 3. die vergeltende Gerechtigkeit Gottes; 4. die Auferstehung ber Toten; 5. die Unabänderlichkeit der durch Moses geoffenbarten Gesets; 6. bie höhere Prophetie Moses; 7. die Lehre von ber gottlichen Verkündigung durch die Urim und Thumim (f. d. A.) aus dem Munde des Hohenpriesters und 8. die Hoffnung auf den Messias.) Diese Glaubenssäte bruden ihm bas charafteristische bes Jubentums aus, mahrend bie von Maimonibes bie Grundlehren der allgemeinen Religion mit denen des Judentums ohne weitere Scheidung von ihnen nach einander folgen.

XI. Joseph Albo, יוסף אלבו. Ausgezeichneter Religionsphilosoph und Renner der jüdischen Theologie zu Soria und Monreal in Spanien, geb. 1380, gest. 1444. Durch Anleitung seines berühmten Lehrers Chasdai Crestas (s. d. A.)

<sup>1</sup>) Dajelbst Absch. 2 Kap. 1 u. 2. <sup>9</sup>) Daj. Absch. 3 Kap. 1—3. <sup>9</sup>) Daj. <sup>4</sup>) Dajelbst Absch. 5. <sup>3</sup>) Dajelbst Trattat III.

wurde er in die Theologie und Religionsphilosophie eingeführt und studierte auch bie Arzneikunde, worauf er spätlr als praktischer Arzt thätig war. Wir haben über ihn und seine Schriften ausführlich in dem Artikel "Albo, Joseph" berichtet, unsere Beschäftigung hier ist die Darstellung seiner Religionsphilosophie. Das Buch, worin er feine religionsphilosophischen 3been und Lehren niederschrieb, führt ben Namen "Buch der Grund= und hauptglaubenslehren des Judentums", hebräisch: Sepher Iffarim, כפר עקרים. In demselben werden die von Moses Maimonides (f. b. A.) aufgestellten 13 Glaubensartikel auf brei zurückgeführt, benen er bie andern Lehren teils unterordnet, teils von ihnen ableitet und als ihnen zugehörig erklärt. Diefe drei find: 1. das Dasein Gottes; 2. die göttliche Offen= barung und 3. die göttliche Vergeltung (Lohn und Strafe). Das Buch zerfällt in vier Traktate, von denen spricht der erste über die Aufstellung von Grund= und hauptglaubensfäten ber Religion des Judentums und beren Bedeutung; ber zweite über ben ersten Grund= und hauptglaubensfat: das Dasein Gottes: ber dritte über die Offenbarung und ber vierte über Lohn und Strafe. Bon diesen Dogmen und ben andern sich ihnen anschließenden Philosophemen und Lehren bringen wir hier: a) Die Grund= und hauptglaubenslehren in ihrer Bedeutung nebst ihrer Verbindung mit der Lehre von der freien Forschung im Judentume. Die Kenntnis der Grund= und Haupt= lehren der Religion ist für ihre denkenden Bekenner notwendig, doch wird die Aufstellung derfelben, fagt Albo, sehr schwer, ba ber, welcher eine berfelben nicht anerkennt, sich baburch gleichsam von biesem Religionsverbande lossagt, er wird ein Leugner, der nicht mehr zu demfelben gezählt werden tann. Hierzu tommt, daß es nur wenige find, bie über die Grund= und Hauptglaubenslehren des Judentums geschrieben, auch ihre Angaben verschieden machen. So zählt Maimonides 13 Grund= und Glaubenslehren ber jüdischen Religion; ein anderer nach ihm giebt deren 26 an und endlich ist es Chasdai Creskas, der acht der= felben nennt. Doch Reiner giebt die Prinzipien an, ohne welche fich eine göttliche Religion, das göttliche Geset, gar nicht denken läßt. Unsere Aufgabe foll daber in diefem Buche fein, die Haupt= und Grundlehren der jubischen Religion, sofern fie Anspruch auf ihre Göttlichkeit haben, genau anzugeben. Bor allem bemerken wir, daß, nach der gründlichen Darlegung Albos1), nicht berjenige, der sich aus wiffenschaftlichen Gründen nicht zu einem Glaubensfat, einer Grundlehre betennt und ihn als mit ben biblischen Aussprüchen in Biderspruch hält, zu den aus dem Judentume Ausgeschiedenen ju rechnen fei.2) Sonft bekennt fich auch Albo zu bem Grundsat: "Alles, was im Pentateuch verzeichnet ist, habe man als unum= stößliche Wahrheit zu halten. Wer bavon etwas leugnet, heißt ein Leugner, Ropher".<sup>3</sup>) Er stellt im Gegensatz zu feinen Vorgängern nur drei Hauptglaubens= und Grundlehren ber judischen Religion auf: 1. das Dasein Gottes; 2. die Offenbarung und 3. die Vergeltung, Lohn und Strafe. Jeder von diesen drei schließen sich einige Folgesätze, Fundamentallehren, an. So rechnet Albo zur ersten, dem Dasein Gottes: a) die Einheit Gottes; b) die Unkörperlichkeit und Allmacht Gottes; c) Gottes Unabhängigkeit von der Zeit und d) die Negation jeder Unvollkommenheit an ihm. Zur zweiten, der Offenbarung, gehören: 1. die Allwiffenheit Gottes; 2. die Prophetie und 3. die Abordnung eines Bur britten, ber Lohn und Strafe: bie Vorsehung und Fürsorge Gefandten. Sottes. So bilden die ersten brei die Wurzeln und die andern, nämlich die abgeleiteten ober bie aus ihnen fich ergebenden, die Aefte des Glaubensbaumes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ikarim Abschnitt 1. Kap. 2. <sup>9</sup>) Daselbst. <sup>3</sup>) Daselbst. Bergleiche hierzu die Artikel "Glaube", "Dent-, Lehr- und Redefreiheit".

ber jubischen Religion. Diefer Unterschied foll jeboch teine Scheidung in Bezug auf die fich ergebenden Berpflichtungen zwischen ben Burgeln und ben Aeften zur Folge haben, vielmehr hat Jeder, der die Erstern als wahr anerkennt, auch Lettere fo ju halten. Albo sucht nun Andeutungen für diese feine Aufstellung ber drei hauptglaubens= und Grundlehren, Ittarim, des Judentums im biblischen und nachbiblischen Schrifttume auf. Er zitiert hierzu aus Pfalm 33. 22 ben Bers: "Der Emige ift unfer Richter, ber Emige ift unfer Gefetgeber, ber Emige ift unfer König, er wird uns beistehen". Von diefen, fagt er, deuten Ersteres: "Der Ewige ist unfer Richter" auf den britten Hauptglaubenssatz, die Bergeltung; bas 3weite: "Der Ewige ist unfer Gesegeber" auf ben zweiten: die Gottesoffenbarung auf Sinai und bas dritte: "Der Ewige ift unser König", auf ben ersten: "Das Dasein Gottes". Aus dem nachbiblischen Schrifttum bringt er die drei Teile der Muffaf=Schemone Esre (f. d. A.) zum Reujahrsfest, von benen ber Erfte, Malchioth, "Gott ift König!" das Dafein Gottes; der Zweite: Sichronoth, Erinnerun= gen, bie Offenbarung Gottes auf Singi und der Dritte: Schoferoth, bie Vergeltung angeben foll. Bir tommen nun zur Besprechung ber verschiedenen Themen biefer brei hauptglaubenslehren. a) Gottes Dafein, feine Einheit, Einzigkeit, Unkörperlichkeit nebst den Attributen und Namen. In der Behandlung biefer Themen genügen ihm die Darstellung derfelben mit ihren Beweisen für fie bei ben zwei bedeutenden judischen Religionsphilosophen Moses Maimonides und Chasdai Crestas. Neu von ihm ift fein Rachmeis in bem biblischen Schrifttum für beren Angaben. Indem mir über Ersteres auf die Religionsphilosophie bieser Männer in diesem Artikel binweisen und als bekannt voraussegen, beschäftigen wir uns hier mit Letterm, ihrem Nachweis im biblischen Schrifttum. 3m 1 B. Mofes Kap. 1. 1 bis 2 und 3, fagt Albo, wird mit der Weltschöpfung begonnen, um auf das Dasein eines Schöpfers hinzuweisen, der nach seinem Billen die Geschöpfe hervortreten ließ, eine Biberlegung ber Meinungen ber epikuräischen Schule, welche die Welt ohne einen schaffenden Grund als zufällig fich so gestaltend halten, sobaß die Schöpfung in sechs Schöpfungstagen, alfo zu verschiedenen Zeiten vollendet wurde, ein Beweis, daß fie nach Absicht und Gut= bunten ber Beisheit Gottes, jedes zu feiner Zeit geschaffen wurde. Es zeigt bie Drbnung ihrer Schöpfungen zu biesen verschiedenen geiten auf die verschiedene Stufenfolge ber Geschöpfe nach einander, wie jedes Einzelne in ber feiner natur gemäßen Beit hervortrat, damit jedes feine ihm zugebachte Bolltommenheit erreiche, worauf die Worte sich beziehen: "Und Gott fah, daß es gut war!" b) Das Biffen, Borhermiffen, bie Allmiffenheit Gottes und bie menschliche Willensfreiheit. Gott wird als von allen Mängeln frei gedacht, das Richt= wiffen wäre ein Mangel, folglich wird ihm mit Recht bas Wiffen in höchfter Bollendung zugeschrieben. Er kennt und weiß alle Greignisse ber Belt, somit alle menschlichen handlungen in Gegenwart und Butunft. 1) Bie bieje Gottes= Allwiffenheit sich, wenn sie auch für bes Menschen Thun und Laffen entscheidend gehalten werden foll, mit der menschlichen Billensfreiheit und bes Denschen Verantwortlichkeit bei Vollziehung von Werken in Einklang zu bringen sei, diefe Frage, die so sehr die jüdischen Religionsphilosophen beschäftigt hat, wird hier nach dem Aufschlusse von Maimonides (s. d. A.) barüber beantwortet. Das Biffen Gottes ift von bem bes menschlichen Biffens gang und gar verschieden, es beruhe nicht anf sinnliche Wahrnehmung ober auf gewisse Vernunftschluffe, fondern gehöre ju feinem Befen, fei nicht von Außen bergeholt ober bingu-Wie baher fein Wefen für uns unerforschbar und unerkennbar ift, aekommen.

<sup>1)</sup> Itlarim, Absch. II. Rap. 21 und Absch. 4 Rap. 1.

fo tann auch fein Biffen vom Menschen nicht erfaßt und erklärt werben. Die göttliche Allwiffenheit fteht nicht mit ber Billensfreiheit des Menschen und feiner Verantwortlichkeit über vollbrachte Berke in Biberspruch, fie heben einander nicht auf, wenn auch dies von uns weder erklärt noch begriffen werden kann. Albo schließt daher diefe Betrachtung mit dem rabbinischen Spruch darüber: "Alles wird (von Gott) geschaut, ber freie Wille ift (bem Menschen) gegeben, d) Die göttliche Vorsehnung, Gottes Fürforge, das Wohlergehen der Sünder und das Leiden der Frommen. Jeder Religionsbekenner ist zum Glauben an die in der Schöpfung waltende göttliche Vorsehung, Gottes Fürforge, verpflichtet; es ift dies ein Folgejas der oben aufgestellten britten gauptglaubens= und Grundlehre, nämlich bes von "Lohn und Strafe". Die Erscheinungen von bem Bohlergehen bes Frevlers und ben Leiden des Frommen wurde von Bielen als Gegensatz des Glaubens an eine göttliche Vorsehung angeführt, die sie zum Abfall von demfelben verleiteten. Go lefen mir bei gjob 9. 22. 24: "Eins ift es", spreche ich: "den Frommen und den Frevler vernichtet er. 2Benn die Geißel plötzlich tötet, spottet man der Unschuldigen!" Ebenso ruft Jeremia 12. 1: "Warum ift der Weg der Frevler denn gludlich?" Zur Beseitigung dieser und ähnlicher Einwürfe gegen den Glauben an eine göttliche Vorsehung erklärt Albo ein für allemal,2) daß die göttliche Vorsehung sich bei allen Lebewesen nur über bie Gattung derfelben erftredt, bagegen macht fie bei bem Menschen über jebes Individuum einzeln ertra, je nach der Stufe der Bollkommenheit, die dasselbe einzunehmen sich hervorgearbeitet. Die Erscheinung des Wohlergehens der Sünder und bes Leidens ber Frommen hat bie verschittebenen, dem Menschen oft unbe= fannten Absichten ber göttlichen Vorsehung zu ihrem Grunde. Der eigentliche Lohn und die wirkliche Strafe, beide erfolgen erst im Jenseits für die Seele.") e) Seele, Seligkeit und Seelenheil. Die Seele wird auch von Albo als ein Ausfluß eines geiftigen, immateriellen Prinzips gehalten,4) fie ift im Besitz ber Fähigkeit, zu erkennen, was sie zur Erkenntnis und Verehrung Gottes hin= Daher der Spruch: "Erkenne beine Seele und du wirft deinen Schöpfer leitet. erkennen".5) Für die Werke, die ihre Vervollkommnung fördern oder dieselbe untergraben, trägt die Seele felbst den Prodierstein in sich; sie freut sich, empfindet innere Wonne bei guten Werken, aber hat Verdruß, Reue und Nieder= geschlagenheit auf vollbrachte boje Thaten. Es hängt diese Erscheinung mit ihrem göttlichen Ursprunge zusammen. Die guten Werke gewähren der mensch= lichen Seele Bollkommenheit, aber die bösen Thaten trüben und verdüstern sie.6) So erlangt bie Seele je nach ben vollzogenen Werken verschiedene Stufen ber Seligkeit.) Diefe Seligkeit wird auch den Frommen unter ben Nichtisraeliten verheißen, wenn sie die sieben Noachibischen Gebote (f. b. A.) befolgt haben.<sup>9</sup>) f) Das Geset, 3wed desselben und bie Gesesabrogationsfrage. Reben bem Naturrecht und bem bürgerlichen Gesetz nennt Albo bas göttliche Gefet, das zum Unterschiede von jenen die Aufgabe hat, eine Anleitung dem Menschen zur Erreichung ber wahren Glückseligkeit b. i. bes Seelenheils und ber Unsterblichkeit zu geben; es nennt bie Mittel, bas wahrhaft Gute zu erstreben und das Böse zu meiden. 9) Wir bemerken schon in dieser Angabe Albos eine Abweichung von den bisherigen biblischen Deutungen des Zieles der Gesets=

praxis, bas sich auf bas Slud bes biesseitigen Lebens erstredenb gehalten wurde. Ein Absehen von bem diesseitigen Leben, daß die Frucht all unseres Thuns und Laffens bas zu erlangende Seelenheil nach dem Tobe im Himmel fein foll flingt criftlich und hat criftliche Färbung.") Weiter nennt er als Prinzipien bes Geseges: 1. die Erkenntnis und Beisheit; 2. den Billen Gottes und 3. die Macht. Bu Erstern rechnet er bie Gefete bes Detalogs; ju ben Zweiten follen bie Satzungen gehören, gekannt unter ber Benennung nicht, als bas Berbot von vermischten Gattungen, Cלאים, das Opfer der roten Ruh u. a. m. Zu den Dritten rechnet man die Bestimmungen der Rechtsgesetete, "Mischpatim".) 3m Ganzen beziehen sich die Gesetet 1. auf die Pflichten des Menschen gegen Gott; 2. auf die gegen seinen Nebenmenschen und 3. auf die gegen sich selbst. Die religionsfittliche Vervollkommnung nennt er hier als 3wed ber Gesesvollziehung, worauf nach ihm der Ausspruch eines Talmublehrers deuten foll: "Bon ben Geboten, die 613 find, entsprechen 365 den Tagen des Sonnenjahrs und 248 ben Gliedmaßen bes Menschen;" ber Mensch in allen feinen Lebensjahren ift zur Bollziehung bes Gesetzes verpflichtet. Tiefer und folgenschwerer war fein Aufwerfen der Geschesabrogationsfrage, ob eine Abanderlichkeit ober gar bie Aufhebung des Gefezes zulässig fei. Bir haben in den Artikeln "Fortdauer bes Gefetes" und "Gefetesaufhebung" in Supplement II biefer R.=E. Die Beant= wortung diefer Frage von Albo mit ben Gegenstimmen und Gegenerklärungen, welche fie hervorgerufen, ausführlich gebracht. Bir bringen bier nur in möglichster Rürze bas Refultat feiner Entscheidung darüber. Albo unterscheidet zwischen den Gesetsen des Dekalogs<sup>4</sup>) und den andern Geboten, die später nach demselben erfolgt waren. Erstere sind die Gesetse, die Gott unmittelbar dem Volke ver= fündet hatte, sie bilden ben Kern des Judentums und sind unabänderiich') und bleiben für den Israeliten für alle Zeiten verbindlich. Dagegen können die andern, deren Mitteilung später durch einen prophetischen Mittler erfolgt war, verändert ober gar aufgehoben werden. So tam es vor, daß ein Prophet die Aussprüche und Anordnungen eines Andern aufgehoben habe. Es find dies die Bestimmungen, daß man die Monate nicht wie früher mit dem Monat Niffan, sondern mit dem Herbstmonat Tischri zu beginnen habe, wonach das Jahr zu rechnen sei. Es wurden von Esra an die Stelle ber alten hebraischen Schriftzüge die assprischen für die heilige Schrift eingeführt u. so a. m.6) Doch möchte er biefe Angaben nur als eine theoretische Grörterung betrachtet wiffen, um nur die Möglichkeit einer Gesetsanfhebung der Idee nach dazuthun. In Wirklichkeit jedoch, so es sich um eine thatsächliche Gesetsaufhebung handeln follte, hält auch Albo die Verpflichtung für die Gesethe der Thora so lange unabänderlich und für den Israeliten verpflichtend bis es Gott gefallen werde, andere Gefete durch einen ebenso großen Propheten wie Mofes und auf eine ebenso öffentliche Offenbarung, wie es auf Sinai gewesen, zu vertünden.) g) Offenbarung, Prophetie und Propheten. Gleich feinem Lehrer Chasdai Creskas (f. b. A.) spricht auch er von dem Zwecke ber Gesetsoffenbarung als die Angabe der Mittel ber zu erftrebenden Bolltommenheit bes Menschen und Zeich= nung des Weges, der ihn zur Erlangung ber ewigen Seligkeit bringt. Der Mensch foll sich nicht blos geistig vollenden, sondern foll auch körperlich thatig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Im Talmub und Mibrasch wird von beiden gesprochen, von dem diesseitigen und jenseitigen Heil als Frucht der Gesetsesbeobachtung. <sup>3</sup>) Das. Absch. 1 Rap. 24. <sup>3</sup>) Das. Kap. 87. <sup>4</sup>) Siehe: "Zehn Gebote" in Abt. I dieser R.-E. <sup>3</sup>) Vergl. Ikarim Absch. III Rap. 18. <sup>6</sup>) Vergleiche hierzu den Artikel "Rabbinismus" in Abt. II dieser R.-E. <sup>7</sup>) Ikarim III Rap. 14—19. Nehnlich spricht sich Mosses Mendelssohn aus in seiner Schrift "Jerusalem" S. 287 edit, Wien 1888.

fein, feine Berte follen Beweise ber geiftigen Bollenbung barthun. Diefe Gefetesoffenbarung, welche bie Handlungen bes Menschen regeln foll, mußte burch einen eigens hierzu ermählten Sendboten, burch einen mahrhaften Propheten geschehen. Die Propheten, die mit Moses begonnen und mit Maleacht als ben letten Propheten geendet, waren bie Männer, welche während des erften und zweiten jubischen Staatslebens in Paläftina die Bertunder, Bahrer und Bachter bes Seses waren. Die Prophetie wird im Sinne der Angabe von Maimonides über dieselbe erklärt. Sie bildet die höchste Stufe der menschlichen Erkenntnis; ein Mann von hochentwidelter Vernunft tann ein Zuströmen des göttlichen Geistes erlangen und zwar mittelft ber Einbildungstraft, doch auch ohne diefelbe. Die Höhe ber prophetischen Stufe ift, je mehr ber Prophet seine Einbildungstraft dabei zurudbrängen ober gar zu unterbrucken versteht. Der talmubische Spruch darüber ift: "eine Prophetie, mit ber die Ginbildungstraft mitwirtt, gleicht einem Spiegel, ber nicht leuchtet", וו אספקלריא שאינה מאירה. Mofes allein verftand die Einbildungstraft völlig auszuschließen; er erlangte bie höchste Stufe der Prophetie und glich mehr einem Engel als einem Menschen. Aber es geschieht auch oft, daß auch ein Untergeordneter, ein weniger geistig Bollendeter die Prophetie unter Umständen erlangt. Aber je geistig vollendeter der Prophet ist, desto mehr tritt seine Einbildungstraft zurück und desto klarer wird seine Auffassung und Darstellung der ihm gewordenen Prophetie.<sup>3</sup>) Die Prophetie besteht nicht immer aus Butunftsweiffagungen, bat nicht bie Förberung von ben Intereffen einzelner Menfchen zur Aufgabe, sondern foll eine Gesamtheit, die menschliche Gesellschaft ber höchsten Volltommenheit zuführen und zwar durch Beachtung und Bollziehung ber Lehren und Gesethe ber Religion, damit Erkenntnis, Gefinnung und That fich vereinigen.4)

**Saadja Gaon**, JUTT, LM, auch Saabja ben Joseph, arabisch Saib, aus Fajum in Negypten, dem biblischen Bitum (s. d. A), geboren 892, gestorben 942 im Alter von 50 Jahren. Hervorragende wissenschaftliche, rabbinische Personlichkeit der Juden Assenschaften. Hervorragende wissenschaftlichen Sprache und Litteratur, Bibelüberseter Religionsphilosoph, Renner der arabischen Sprache und Litteratur, Bibelüberseter, Bibelegeget, Grammatiker, religiöser Dichter u. a. m. I. Leben, Bildung und Lhätigkeit. Von seiner Jugendgeschichte und seinem Bildungsgange wissen wir nur, daß Abu Rathir seine Behrer war. Unrichtig nennen andere den Raräer Salman den Zerucham (s. d. A.), gegen den Saadja ipäter heftig polemisserte, als solchen. Sbensson (s. d. A.), gegen den Saadja ipäter bestig polemisser, Sien Bildungsgang war, daß er neben den hebräischen Bilfenssächern auch die arabische Sprache erlernte, sowie mit benen des Islams vertraut wurde. Jugleich versuchte er die grammatikalische Behandlung ber hebräischen Sprache, wie dieselbe bei den Arabern damals schon heimisch war sum Berständens bes Herverten. So umfasten seine Studien fast das ganze Gebiet des damaligen Bissens, die ihm die Befähgung zu seiner spätern schnichten Erache, mie dieselbe bei den Arabern damals schon heimisch war sum Berständnis bes Gebräschen zu verwerten. So umfasten seine Studien fast das ganze Gebiet des damaligen Bissens, die ihm die Befähgung zu seiner spätern schnmentar bes Pentateuchs und der andern biblischen Bücher<sup>6</sup>) ansertigte, gehörte

Ø,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daj. I. Rap. 1—8. <sup>3</sup>) Jebamoth S. 49b. Ikarim daj. Rap. 17 und 18. <sup>9</sup>) Daj. **Lap.** 17. <sup>4</sup>) Ikarim Abich. 8 Rap. 11—14. <sup>5</sup>) Bergl. über Beide Fürft, Raräer I. S. <sup>9</sup> Stehe weiter,

zu den Erften, bie bas Jubentum miffenschaftlich behandelten und eine Biffenschaft bes Judentums begründeten; ju den Ersten, die ihre Schriften in ber Landes= fprache, im Arabischen, abfaßten; ju ben Ersten, welche Die Beltanschauung Des biblifchen und nachbiblifchen Schrifttums nach philojophifcher Dent- und Anf hauungswrife wiedergaben, und fo die Grundlage einer Religionsphilosophie des Juden= tums schufen. Dit Saadja begann eine neue Epoche in der Bibelegegeje, wo ber einfache Bortfinn, die vernunftgemäße Auslegung, vereint mit Tradition und ber philosophischen Auffassung ber Gesete und Lehren berfelben ihre Rormen bildeten. Es machten fich zur Zeit unter ben judischen Gelehrten mehrere Richtungen in ber Auffaffung ber Lehren und Gefete bes Judentums geltend, welche bie bisherige Lehr= und Auffassungsweise betämpften. Die eine war die ber Raraer (f. d. A.), die jede traditionelle Schrifterklärung und Gesetzesdeutung verwarfen; berige Lehr= und Auffassungsweise betämpften. eine andere, die der Myftifer, die einer gewiffen Seheimlehre anhingen und das Schriftwort nach derselben mit verschiedenen Bhantasiegebilden auslegten. Gott ftart vermenschlichten und fo ben reinen Gottesglauben trubten und falichten. Bu Diefen zwei tam eine britte Richtung, bie ber Allegoriter, welche Die Gefete, Lehren und bie Geschichtserzählungen allegorisch erklärten und bie Geschesvoll= ziehung bei Erfaffung ihrer Ideen als nicht notwendig erachteten. Saadja tämpfte gegen Diefelben und fuchte in feinen Schriften beren Unrichtigkeit nachzuweisen. Begen die Raräer verfaßte er die Schrift "Ritab al rud 3bn Anan", in der er von ber Rotwendigkeit ber Tradition zum Berftandnis ber Schriftgesche u. a. m. Die Gesethe find oft nur umrikartig angegeben und feten die traditionelle fprict. Ertlärung voraus als 3. B. die der Sabbatgeset u. a. m. Auch die Gebetspflicht, das Dogma von der Erlöfung durch den Mefsias, der Auferstehung u. a. m. haben nur die Tradition zu ihrer G. undlage. Gegen die Mystiker und die Raräer war feine Bibelübersegung mit dem Rommentar zu berfelben. Das Bibelwort wird in berfelben vernunfigemäß in feiner Bereinbarkeit mit der Tradition wieder= "Die heilige Schrift", behauptet Saabja, "enthalte nichts Vernunftaeaeben. widriges, das angeblich bagegen Sprechende fei nur icheinbar, welches ber richtigen Auffassung und Ertlärung bedarf". So erklärt er die Perfon des Satans im Buche Siob als teinen Engel, fondern hielt ihn als eine Menschengestalt, da man Bott gegenüber tein bojes Prinzip stellen tann; ebenjo deutet er die Reden ber Schlange in 1 Mos. 3. 1 und der Gselin 4 Mos. 22. 28, daß nicht die Tiere, fondern an beren Stelle ein Engel gesprochen habe.1) Beibe Schriften erregten weithin die größte Aufmertfamteit und verschafften Gaabja den verdienten Ruhm. In der Hochschule zu Sura, Babylonien, war das Lehramt eines Schuloberhauptes Dem Erilarchen lag es ob, einen Gelehrten für diefes Umt zu bestimvafant. men. 3wei wurden ihm vorgeschlagen: Saadja und Zemach ben Schahia, ein Mann von altem Abel. Der Exilarch David ben Satai entschied sich für Saadja, ber zu biefer Bürbe berufen murde. Im Alter von 36 Jahren erhielt Saabja bas Amt eines Schuloberhauptes der Hochschule zu Sura. Es war diese Emfetung gegen das übliche Herkommen, das Schuloberhaupt aus ben Reihen der Gelehrten Babyloniens zu mählen. Dieje Musnahme erlaubte man fich zu Gunften eines Saabja. Die Hochschule zu Sura hatte wieder einen Mann von bedeutender Autorität, ber ihr ben alten Glang ju verschaffen vermochte. Aber Saadja erfreute fich nur turge Beit, taum zwei Sahre, Diefes Gludes. Der Grilarch David ben Satai hatte in einer Erbichaftsjache eine Entscheidung getroffen, die fich nicht mit ben Bestimmungen bes jübijchen Rechts vereinen lich. Nichtsbestoweniger forderte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergl. ben Kommentar von Abraham Ibn Esra zu 1 Moj. 8. 1. Hierzu Einleitung zu Emunoth u. 11. 44,

er Saadja zur Unterschrift der getroffenen Entscheidung auf, die biefer jedoch verweigerte. Der Grilarch entjetzte darauf Saadja feines Amtes und verhängte ben Bann über ihn; er ernannte nachher ben gelehrten Jofeph ben Jatob ben Satia an beffen Stelle. Diefer Gewaltstreich fouchterte jeboch Saabja nicht ein, er griff zu einem Gegenmittel, er entsetzte David ben Satai feiner Bürbe als Erilarchen und ließ deffen Bruder Johia Haffan zum Exilarchen ausrufen (930). Die Juben Babyloniens waren barauf in zwei Lager geteilt. Die Ginen hielten es mit Saabja, die Andern mit David ben Sakai. Die Angelegenheit kam vor ben Ralifen in Bagdad zur Entscheidung, sie fiel gegen Saabja aus, ber fofort Sura verließ und sich heimlich nach Bagbad zuruckzog. In diefe Zeit feiner Burudgezogenheit verfaßte er eine Anzahl wertvoller Schriften. So verainaen fieben Sahre (930-937), endlich traten Männer beiber Barteien zufammen und brachten eine Verföhnung zwischen Saadja und bem Exilarchen zu ftande. Saaia wurde wieder feierlich als Dberhaupt ber Hochschule zu Sura eingesett. Die Freude barüber war eine allgemeine. Bon außen liefen wieder Gefetesanfragen zur Entscheidung ein. Aber fein Gesundheitszustand hatte in diesen Jahren des Rampfes viel gelitten. Er ftarb 942, im 50. Lebensjahre, und hinterließ einen Sohn, Doffa, evenfalls fehr gelehrt, der ihm jedoch nicht in feine Burde gefolgt Der früher gewählte und abgesette Joseph ben Satia wurde zum Rachwar. folger Saadjas eingefest. II. Seine Schriften und beren Inhalt. Die Schriften Saadjas waren zahlreich und bie meisten von bahnbrechender Bebeutung. Bir nennen von benselben: A. Die ichon ermähnte Uebersezung ber biblischen Bücher und den Kommentar zu derselben. Diese Uebersezung verfaßte er in arabischer Sprache und schrieb sie gegen das Herkommen bei den jubischen Gelehrten mit arabischen Schriftzügen;1) sie erstreckte sich, wie man annimt, auf fämmtliche Bucher ber Bibel, aber es erhielten sich von ihr nur bie zum Pentateuch, zu Jefaia, den Pfalmen, Sprüchen Salomos2) und zu mehreren Studen vom Buche Hiob. Von benfelben find vollständig gedruckt: bie zum Pentateuch und ju Befaias; von ben andern Buchern find noch Manuffripte vorhanden,3) ebenso findet man Auszüge von denselben in verschiedenen Schriften.4) Bon bem Rommentar, der sich ebenfalls auf fämtliche biblischen Bucher erftreckte, gingen mehrere Teile verloren. Doch eriftieren auch von diefen bald größere. bald kleinere Rotizen in verschiedenen Schriften.5) In der Uebersetzung hielt er fich minder ängstlich an den hebräischen Text, sondern berücksichtigte dabei mehr den nichtgelehrten Volksteil, dem das Verständnis des Bibelwortes erleichtert werden follte. Die Wiedergabe des einfachen Bortfinnes, DUD, verbunden mit einer vernunftgemäßen Auffassung unter Berudsichtigung ber Eradition maren feine leitenden Grundfate babei. So war diefe Uebersetung zugleich Erklärung, ohne jedoch ben Charakter einer Paraphrafe zu haben; fie gestaltete fich mehr als eine freie Uebersegung. Die verschiedenen Barteirichtungen mit ihren Berufungen auf das Bibelwort verursachten eine arge Verwirrung in der Auffassung und dem

8

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Abraham Ibn Esra hebt diefes in feinem Kommentar zu 1 Moj. 2. 11 befonders hervor, שתרגם התורה בלשיו ישמאל ובכתיבחה. Es war dies gegen die Sitte anderer jüdischen Gelehrten, die das Arabische mit hebrätichen Lettern schrieben. Der Grund diefer Abweichung Saadias war, daß die Araber nicht sagen, er hat uns doch nicht Alles besannt gegeben. <sup>9</sup>) Bergl. Getger, Jüdische Beitichrift, 1868, S. 310; die Arbeit von J. Derenburg und Steinschneter, Catalog Bodel. col. 3193—94. <sup>3</sup>) Manustripte von denstelben befinden sich in der Drforder Bibliothet. Die erste Ausgabe durch den Drud geichah durch H. S. S. Baulus, Jena 1790—91. Doch war die zum Bentateuch Coust. 1516 gebruckt in der Bolyglotte. <sup>4</sup>) Ewald u. Dudes Beiträge 1. 1—74; 75—115; Steinschneider, Catal. Bodel. S. 3181 ff. <sup>5</sup>) Siehe Beiträge Ewald u. Dudes S. 76.

Berftänbnis besselben. Saadja hat darüber in ber Ginleitung zu seiner Ueber= fesung: "Diefes Buch (bie Ueberfesung) verfaßte ich auf das Gefuch Bieler, eine einfache Uebersetung des Thoratertes in einem besondern Buche mit Uebergehung ber Angaben über das Sprachliche u. a. m. anzufertigen. 34 fand biefes Ansuchen löblich, ba burch eine berartige Biebergabe bes Thoratertes bie Renninis feines Inhaltes leichter und ichneller ermöglicht wird, der Lefer wird bier nicht burch allerlei Erläuterungen gestört und aufgehalten. Ber jedoch die Begründung ber Vernunftgebote und ber Spezialisierung ber Offenbarungsangaben u. a. m. tennen lernen will, ber suche bieses in meiner andern Schrift, in bem Rommentar, Dementsprechend aab ich in biefem Buche nur eine Erklärung (Ueberfegung) bes bloßen Textes der Thora nach Maßgabe der Vernunft und der Tradition. Зð fügte oft, wo es nötig ichien, ein Bort ober einen Buchftaben hingu, bamit ber Sinn beutlicher werde". So war Saabja unter ben Rabbaniten ber Erfte, ber aleich ben Raräern bie Bibel mit deren Erflärung als Schluffel und Mittelpuntt aufstellte, um den fich Alle zu scharen haben. So hatten die Bibelübersetzung mit ihrem Rommentar Vernunft, heilige Schrift und Tradition in ihrer Vereinigung und gegenseitiger Ergänzung zu ihrer Grundlage. "Manche Menschen", sagt er,1) "unterlassen vielleicht, sich an die Bibel zu halten, weil das Sinzelne ber Gebote barin oft nicht auseinander geset ift, allein wir haben außer bem Bibelworte noch zwei Quellen, eine bie ihm vorausgeht, bas ift der Quell ber Bernunft, bie andere, die ihm folgt, bas ift ber Strom der Tradition, durch sie werden die Gebote nach Beschaffenheit und Dauer ober ber Bestimmung, wie oft fie zu wiederholen feien, ergänzt". Dem Raräismus, ber bie Tradition von fich gewiefen, wurde bie unbedingte Bufammengehörigkeit ber Schrift mit ber Tradition nach= gemiefen; gegen bie Allegoriften, als bie Berächter ber Gefetesprazis, mar bie einfache finngemäße Schrifterklärung aufgestellt und endlich erhielt ber Dyftigismus mit feiner Vermenschlichung Gottes burch Umdeutung und Umschreibung ber in ber Bibel gebrauchten fünnlichen Bezeichnungen von Gott feine Jurudweisung. Um ber vernunftgemäßen Auffassung gerecht zu werden, ertlärte Saabja, wie ichon erwähnt, daß im 1 Moj. 3. 1 nicht die Schlange zu Eva, und ebenso in 4 Mof. 22. 28 nicht bie Efelin zu Bileam gefprochen, fondern daß es ein Engel gewesen, ber hierzu bestimmt wurde. Bu 1 Dof. 9. 13 bemertte er, bag ber Regenbogen nicht erst nach ber Sündflut entstanden, fondern bag er ichon früher ba war, aber infolge des fortwährenden Regens in den 40 Lagen ber Flut, wo bie Sonne nicht icheinen konnte, nicht bervorzutreten vermochte. Daber er nach ber Sündflut beim erften Bieberhervortreten als Bundeszeichen angegeben wurde.2) B. Der Rommentar zum Buche ber Schöpfung, Sepher Jezira, JOD. Wir haben im Supplement III. S. 98-102 über Diejes Buch einen ausführlichen Dasselbe murde von den Rabbaliften als Grundbuch ber Geheimlehre Artikel. Saadja forieb zu demfelben einen philosophischen Rommentar, er erklärte aebalten. es in philosophischer Dentweise und entriß dadurch dem Mystizismus die Grund-Ausbrücklich unterscheidet er den Schöpfungsbericht in der lage seiner Lehren. Bibel von bem des Jezirabuches, er hat für jenen eine besondere Behandlung aufgestellt. So hatte auch die Abfaffung diefer Schrift eine polemische Tendens. Dieselbe war ebenfalls in arabischer Sprache, von ber sich noch ein Manufkript erhalten hat.3) Diefer Rommentar wurde auch hebraisch übertragen, von dem



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Emunoth Wedeoth III. 10. <sup>9</sup>) Ueber mehreres hier vergleiche Salomon Muni, Notice sur Saadja, S. 44 ff. Mehr Jost II. S. 285, Beiß V. S. 142–144. <sup>9</sup>) In ber Orforder und Münchener Bibliothet. Bu unterscheiden von bemselben haben wir ben Kommentar in der Ausgabe des Jeztrabuches, Mantua 1562, der fälschich Saadja beigelegt wurde.

fich ebenfalls noch Manuffripte in verschiedenen Bibliotheten erhalten haben. In ber Ginleitung bespricht er bie verschiedenen Meinungen über bas Schöpfungswert, wo er fich mit dem Neuplatonismus auseinander fest. Der Abfaffung biefes Rommentars folgte fpäter fein bebeutendftes Wert: C. das Buch "Emunoth Bedeoth", כפר האמונות והדעות של, Glaubenslehren und Bernunfimeinungen, arabisch: "Ritab el Amanat m'al-l'tigadat".1) Dasselbe bespricht die Lehren und bie Grundgesethe ber judischen Religion in ihrer Bereinbarkeit mit ben Lehren und Prinzipien des vernunftgemäßen, philosophischen Dentens und wurde ebenfalls in arabischer Sprache abgefaßt, von bem sich noch Manustripte erhalten haben.") Von Jehuda 3bn Libbon wurde dieses Werk im Jahre 1186 unter bem Titel: bebräifc überfest.4) Much ber Fabelbichter Sehuba Sanatbon fertigte davon eine bebräifche Uebersetung an, die weniger verbreitet wurde.5) Es ift bas erste Buch, bas eine Religionsphilosophie bes Judentums aufstellt, in der die heilige Schrift, die Tradition und die Bhilosophie als die Ertenntnisquellen und als gleiche, ebenbürtige Faltoren behandelt werben, bie fich nicht nur widersprechen, sonbern auch fich gegenseitig ergänzen und erhellen. Die Schrift ist ber volle Ausdruck der Vernunft, sie hat nichts, was der Vernunft widerftrebt. Offenbarung und vernunftgemäßes Erfennen haben nur eine 2Babr= beit, eine Lehre und ein Gefet für des Menschen Glud und geil. Die Frage, wozu Offenbarung, da auch durch bie Vernunft biefelben Babrheiten und Lebren aufgefunden werden, beantwortet er dahin, daß die Offenbarung ihre Lehren für Alle aufstellt, auch für bie, welche bie Vernunftlehren nicht aufzufinden vermögen. Diejes darzulegen ift die Aufgabe diejes Wertes, das Refultat feiner Forfchungen. Was ihn zur Abfassung desfelben bewogen hat, darüber äußerte er sich in der Einleitung: "Was mich auf biefen Gebanken brachte, war, daß ich verschiedene Menschenklaffen tennen lernte, von benen Manche wirklich bis jur Bahrheit vor= gedrungen, fie erkannt und sich derselben gefreut; die Andern kamen in Besitz der Wahrheit, aber sie zweifelten an deren Richtigkeit und nahmen dieselbe nicht in fich auf; die Dritten haben die Bahrheit, halten fie fest, aber ohne Ueberzeugung. Mein Derz betrübte fich über bieje Anfichten ber verschiedenen Menschenklaffen, besonders wurde mein Mitgefühl für meine Stammesgenoffen, bie Israeliten, rege, benn ich fehe viele, beren Glauben nicht lauter und deren Erkenninis nicht über= zeugend klar find; ich sehe viele Religionsleugner, die sich des Unglaubens rühmen und fich erhaben über bie Männer der Glaubenswahrheiten dunten. Bieber febe ich Biele, die in den Strudel des Zweifels versunten, und es findet fich tein Taucher, der fie aus der Tiefflut herausholt. 3ch erachtete es als meine Pflicht, nach meinen Rräften zu helfen. Den Denschen durch mein Wiffen zu nuten, hielt ich als meine Schuldigkeit, fie auf grader Bahn zu Gott zu führen. Geaen bas Vorurteil, bie philosophische Spetulation führe zum Spituräismus, zur Leug= nung des Glaubens, war feine Antwort, daß eine folche Meinung nur die Ibioten haben können, bie weiter nicht in Betracht kommen. Auch gegen die Angabe Bieler, baß auch der Talmud gegen bie Forschung ben Sat aufflelle: "Wer über vier Dinge forscht: was oben, über uns, unten, unter uns, was vorher und nachher fein werde, für den mare es beffer, wenn er nicht eriftierte",6) lautete feine Ant=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So lautete ber Titel diejes Buches im Original nach einer Orforder und Beters= burger Handichrift. Siehe Dr. J. Guttmann, Religionsphilosophie des Saadja, 1882, S. 27. Anmertung 1. <sup>1</sup>) Ju den Bibliotheten zu München, Orford u. a. a. O. <sup>3</sup>) In Emuna Rama von Abraham Ibn Daud S. 98 heißt der Titel desselben המכור והסברות. <sup>4</sup>) Ju neuester Zeit hat dieses Wert deutsch übersetzt: Professor Julius Fürst in Leipzig. <sup>4</sup>) Manu= stripte von derselben find in der Orforder Bibliothet, Nr. 1185 der Oppenheimerichen Bibliothet, in Frankfurt a. M., von der die Zeitschrift Zion I. Proben hat. <sup>6</sup>) Chagiga Mischna Abich. 2. 1.

wort: "In vielen Stellen ber heiligen Schrift (Jefaia 40. 21; 44. 7 und 8; hiob 34. 1) wird nachdrucksvoll zum Forschen und Erkennen gemahnt, der Talmub tonne baber nicht die philosophische Forschung verbieten. Die Forschung zerftört nicht ben Glauben, wenn fie vereint mit ber heiligen Schrift und ber Tradition. als gleiche Faktoren, unternommen wirb, bie sich gegenseitig ergänzen, wie bies ausdrüdlich in Jefaia 44. 8 und baf. 51. 13 angegeben wird". Die Haupttendens bes Buches ift bemnach, 1. gegen bie Stadfrommen, bie jebe philosophische Forfchung als ben Glauben vernichtend halten, fie verbieten und zurüchweifen und 2. gegen die philosophischen Verirrten, die Freigeister, die Allegoriter u. g. m., welche bie Gesetsvollziehung bei Erfassung der ihr unterliegenden Idee entbehrlich halten, auch gegen die, welche ber Religion abtrünnig geworden. Das Buch hat zehn Abschnitte, in denen die Religion des Judentums mit ihren Lehren und Gesetzen philosophisch beleuchtet und in ihrer Bereinbarkeit mit der Philosophie, bem vernunftgemäßen Denten und Ertennen, bargestellt werben. Bon biefen behandelt der erste: die Schöpfung der Welt und ihrer Wefen, gegen die Annahme, sie sei von Ewigkeit her; ber zweite: daß ihr Schöpfer Gott, ber Eine und Einzige, sei; ber dritte: die Offenbarung ber göttlichen Lehren und Gesetze; ber vierte: die Gottesverehrung, bie Billensfreiheit bes Menfchen und bie gottliche Alwiffenheit; ber fünfte: bas Berdienft und bie Schuld, bie Leiden ber Frommen und das Wohlergehen der Sünder, das Gebet, die Sünden, die Reue, der innere Bottesdienft und bie Befinnungen; der fechfte: bie Seele, ihr Befen, ihre Schöpfung und Bestimmung; daß ihre Versetung in den Körper teine Dearadieruna fei, ihr Jusammenwirken mit ihm, ihre Trennung von ihm, ihr Geschid nach ber Trennung und bie falfchen Angaben einer Seelenwanderung; der siebente: bie Totenbelebung und bie Auferstehung; ber achte: die Erlösung und den Mefsiasglauben; der neunte: die Vergeltung, Lohn der Lugend und die Strafe ber Der gehnte Abschnitt hat bie Ethit, bie Lehren von bem frommen, gott= Sünde. gefälligen Lebenswandel. Saadja hat in diefem Buche kein abgeschloffenes, abgerundetes religionsphilosophisches System des Judentums geben wollen, die Bibel und die Tradition bedurften keine Bearündung durch die Abilosophie, da biefelben als unbeftrittene Thatfache, als etwas Gegebenes gelten, auf die fich die andern Religionen, das Chriftentum und ber Islam, berufen und fie als Grund= lage ihres geistigen Baues anertennen. Nur zur Beleuchtung, Erklärung, Rechtfertigung und Burudweisung etwaiger Angriffe auf Dieselben bient fie. Der Erfolg ihrer Bereinbarkeit mit bem Judentume war, bag fämtliche finnliche Bezeichnungen von Gott geiftig aufgefaßt und fo miebergegeben murben. Auch die Bunber, die nicht angezweifelt werben durften, wurden vernunftgemäß erflärt. Rur ber Glaube an die Erifienz von bojen Engeln, als Repräfentanten einer gottwidrigen bojen Macht, wurde abgewiefen. Die geoffenbarten Lehren und Gefete werden fämtlich vernunftgemäß bargestellt, das bagegen Sprechende wurde erklärt. Mit vieler Wärme spricht Saadja in bem britten Abschnitt für die Unauflösbarkeit bes Gefetes und gegen bie, welche eine Beitlichkeit derfelben annehmen. "Bir Israeliten", fagt er, "haben eine getreue, vollftänbige Ueberlieferung; bie Propheten haben von ben Borfchriften bes Gefetes bie Berheißung, baß fie nie aufhören werbe, fo flar, daß jeder Rebengebanke dagegen verschwindet. Bei vielen Geboten ift der Ausbrud "für eure nachfolgenden Geschlechter". In 5 Dof. 33. 4 beißt es: "Die Lehre hat uns Mofe geboten, ein Erbe der Gemeinde Satobs"; ferner wird ben Befeten hinzugefügt: "für alle Geschlechter;" auch ift Israel nur eine Gemeinschaft. fo lange es bas Gefet hat. Gott hat bie Verheißung ber ewigen Dauer ber Gemeinbe Israels verfündet, folglich besteht auch das Gefet ewig. Seremia 31. 35-37 heißt es: "So fpricht ber Ewige, ber die Sonne zum Licht bes Tages bestimmte, ben

Rond und bie Sterne zur Erleuchtung ber Nacht gegeben, sollten biefe Gesete vor mir weichen, so würde auch Israel aufhören ein Bolt vor mir zu sein". Ebenfo lefen wir bei Maleachi 3. 22, 23 am Schluß des Prophetentums: "Gedenket der Lehre Mosis, meines Dieners, dem ich auf Horeb Gesete und Rechte befohlen. Siehe, ich sende euch den Propheten Eliahu bevor da eintritt ber Tag groß und furchtbar". Mehreres fiehe die Artikel: "Fortdauer des Gesetses" und "Gesetzesaufhebung" und "Albo Joseph". Ausführliches darüber bitten wir noch in dem Artikel "Religionsphilosophie" nachzulesen.<sup>1</sup>) D. Polemische und apologetische Schriften. Obenan stellen wir hier den Bericht von seiner polemischen und apologetischen Thätigkeit gegen die Raräer. Er hat eine Anzahl von Schriften gegen dieselbe verfaßt, aber fämtliche find nicht mehr vorhanden; nur Auszüge und Notizen aus ihnen finden fich ba und bort in dem Schrifttum der Raräer von ihren Entgegnungen. Wir nennen von benselben: 1. "Ritab el Rud al Anan", Schrift ber Widerlegung gegen Anan, die er in feinem 23. Lebensjahre verfaßt hat.2) Diefelbe eriftiert nicht mehr, aber es kennt fie der Verfasser der Schrift "Chilluk", fie berichtet über Anan und dessen Thätigkeit zur Stiftung der Karäerserte; er widerlegt Anans Schrift der Gebote, auch die von deffen Dogmatit, besonders die über das Befen ber Seele.3) Er ftellt ben Raräern ihre Angabe von dem Alter ihrer Sette, das auf Jadot und die Sadducäer zurückgeführt wird, entschieden in Abrede, was der Karäer Salman ben Jerucham in feiner Schrift "Milchamoth" betämpfte. 2. Das Buch ber Prüfung, חפר תמייז, hebräijd: המבחן, ober החכרה) biejes Buch verfaßte Saadja 926. 3. Das Buch gegen Satavija in Irat (915), arabijd: "Ritab al Rudd ala ben Satavija", hebräijd: "Lejchuboth al Benjatuvija", b ber gegen bie Tradition und bie vernunftmidrigen Agadastellen im Talmud geschrieben hat. 7) 4. Das Buch "Taanoth", gegen Benjamin Nehavendi,8) bas ebenfalls verloren ging und nur aus ben Zitaten der faraifchen Gelehrten gekannt ift.9) 5. Gine Schrift gegen den karäischen Brauch, am Freitag Abends kein Licht im Haufe brennen zu laffen. Dieselbe wird von Abraham Ibn Esra in feinem Pentateuchkommentar (2 Mos. 35. 3) genannt; 6. Die Schrift gegen Ben Sitha in Irak, Persien, betitelt: Theschuboth al Ben Sitha, Widerlegungen Ibn Sithas, der in seinem Rommentar zum Pentateuch ganz im Sinne der Raräer gegen die Tradition das Grammatikalische zur Angabe der Wortbedeutung Auch diese Schrift Saadjas eriftiert nicht mehr. 10) beachtete. Hierher gehört noch 7. feine Schrift, "Arajoth" gegen die Eheverbote der Karäer, die von ihnen sehr ausgedehnt wurden. Auch dieses Buch hat sich nicht erhalten und ist nur noch durch Auszüge von ihm in den Schriften ber Raräer betannt. Endlich nennen wir noch feine polemisch-apologetische Schrift gegen ben Freigeist: Chivi Hatalbi, חוי הכלבי, oder wie man ihn fonst auch nennt: Chiwi Habalti,11) ber in feiner

<sup>1</sup>) Ferner wäre noch über diefes Thema nachzulefen Guttmann, Saadja Gaon S. 148–157 mit den Anmerkungen daselbst. Hierzu noch die Schrift desselben Abraham Ibn Daub S. 184. <sup>3</sup> Binsker, Einleitung in Las babylonische Punktationsjustern S. 170. <sup>3</sup>) Likute 1619. Uebrigens unterläßt Saadja nicht, ansdrückich die Meinung Anans über die Seele in seinem Emunoth Kap. 1 zurückuweisen. Bergl. darüber Jost, Annalen 1841, den Aussach von Sal. Munk. Einen ganzen Abichnitt von diesem Buche Saadjas hat das rurrund von Bo von A. Josua Haron in chaldäticher Sprache. <sup>4</sup>) Unter diesem Titel erwähnt es Abraham Ibn Esra. Bergl. Ison, Jahrgang II. S. 137. Aussführliches sindet man in Fürst, Karäer II. S. 40-41. <sup>4</sup>) So von Abraham dar Chija Meor Engime S. 109, Ausgabe Berlin. <sup>9</sup>) So bei Moje ben Esra in Arugath Habosem. <sup>7</sup>) Bergl. Arugath Habosem. <sup>9</sup> Nach Fürst, Raräer II. S. 27. <sup>9</sup> Dasselbst. <sup>10</sup>) Auch Abraham Ibn Esra in seinem Rommentar zu 2 Moj. 20. 26; 21. 24 u. a. a. Orten polemissert gegen Ben Sitha. <sup>11</sup>) Ewald u. Ducks in thren Betträgen II. S. 33 schretben "Chivi Hatalbit", benen Jost, Braek und Geiger gesolgt sind, bagegen hat Hürst, Raräer II. 30-31 "Chavi el Balkhi".

Schrift<sup>1</sup>) zweihundert Thesen, Zweisel und Fragen gegen die Glaubwürdigkeit bes Pentateuchs, feines geschichtlichen und gesetzlichen Inhalts, aufftellte u. a. m. Diefer Schrift ging feine arabische Ueberfezung bes (fiehe Chivi Albalchi).) Pentateuchs mit Erklärungen, ebenfalls im rationalistischen Sinne, voraus.2) Begen beibe begann Saadja in feinen Schriften ben Rampf. Er verfaßte ebenfalls eine arabifche Ueberfetung bes Pentateuchs mit Erklärungen in rechtgläubigen, traditionellem und miffenschaftlichem Beiste, bie den Gebrauch der Ueberfezung Chivis verbrängte. Darauf fcrieb er feine Schrift zur Widerlegung ber Angriffe Chivis Albalchi.) Außer diefen hat fein hauptwert Emunoth Wedeoth mehrere polemische Abschnitte4) gegen bie Raräer. E. Die fprachmissenschaftlichen Bon ben hierher gehörigen Schriften Saabjas nennen wir: 1. das Schriften. Buch ber Sprache: כהאב אללנה. Dasfelbe zitiert er felbst in feinem Rommentar aum Jezirabuch;5) Es ift bas Buch ber hebräischen Sprache, ספר לשון עברי, bestehend aus gehn Abhandlungen: 1. über bie Ronsonanten; 2. die Rehllaute, ארוחע; 3. die Wandlungen derfelben, רולופים; 4. die Botale; 5. das Dagesch und Rafe; 6. die Accente; 7. die Leseregeln; 8. die Zusammenfügung der Wörter, צרופים; 9. bie Romina und 10. bie Bartifeln. Es werben bieje Abfonitte auch einzeln als für fich bestehende "Schriften" erwähnt.6) 2. ein Borterbuch, Burgelwörterbuch, אגרון, ber hebräischen Sprache, Egron, אגרון, auch Sepher Bitronim, כפר פתרונים, in alphabetifder Ordnung. Dasselbe war in bebraifcher Sprache abgefaßt, wo jeder Buchstabe ein Heft, מחברת, bildet, auch fo genannt und bezeichnet wird. 3. Die Schrift zur Erklärung ber Haparlegomena, 91 an Bahl, ju beren Berdeutlichung ähnliche Börter im Talmub und Targum angeführt werben. 4. Die Schrift von ber Eleganz ber hebraifchen Sprache, JD. Diefelbe kennt Abraham 3bn Esra in seiner Schrift "Meosnaim"; sie ift bas, was man Syntar in der Grammatik nennt und enthält die Regeln über Wortbildung, des Stils u. a. m. Diefe Arbeiten Saadjas wurden von Dunasch ben Labrut ftart tritifiert, was jedoch Abraham 3bn Esra in feinem Buche "Sephath Jether" gurudzuweisen verftand. Endlich nennen wir noch bas Buch hagaluj, חפר הגלוי, bas Buch bes Exilierten (das israelitische Bolf) ober ber Exilierten (ber 3sraeliten). Dasselbe hat 7 Pforten, Abschnitte, von denen behandeln Pforte 1 bie Borzüge der Beisheit und die Riedrigkeit derer, die sie verachten; Pforte 2 bie Beit der Propheten und die Beit der Abfassung der Mischna und des Talmubs; Pforte 3 bas Ungliic durch die Einfesung unwürdiger Fürsten; Pforte 4 das Glud burch ein würdiges Oberhaupt; Pforte 5 die Gebote und die Butunft des israelitischen Boltes; Bforte 6 die Leiden Israels und feine Geschichte; Bforte 7 die Disputationen mit den Gegnern Israels.8) F. Talmudifde Schriften von ihm kennt man: a) eine arabische Uebersezung ber Mischna mit Erflärungen;9) b) eine Hobogetit zum Talmub, betitelt: דרכי התלמוד;10) c) tal-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Diefe Schrift heißt bet Saabja Jon Danon (vergl. Chemda genusa S. 28) הורה הכלבי יושה ספר חבשה.
<sup>1</sup>) Er verfaßte eine arabijche lleberjesung mit Ertlärungen in rationaliftischem freigeistigem Sinne. Diefe lleberjesung wurde noch zur Zeit Saabjas von ben Rehrern benust (Chemda genusa S. 28).
<sup>3</sup>) Diefes Buch giebt er selbit in jeinem Buche Emunoth Wedeoth an.
<sup>4</sup>) Eiche bas Ausführliche barüber gegen Raufmann S. 80 90.
Bacher, Bibeleregeje, S. 87 unb bas Ausführliche barüber fiehe ben Artitel "Salman ben Serucham".
<sup>5</sup>) Munt, Notice, sur Saadja S. 14.
<sup>6</sup>) Ausführliches fiehe Garlavy S. 29
<sup>7</sup>. 5 feiner Schrift: כוכרון לראשונים .
<sup>7</sup>) Rach Beremia 32 Bers 14.
<sup>9</sup>) Rach Barlavy in feiner Schrift aus Mehr hat Graes, Geichichte V. S. 536.
<sup>10</sup>) Diefelbe zittert Bezald
<sup>10</sup>/<sub>2</sub> Michier 145

mudische Abhandlungen über Civil- und Sherechtssachen.<sup>1</sup>) G. Liturgische Arbeiten. Saadja schrieb in aradischer Sprache eine liturgische Agende, genannt D. die noch handschriftlich in London, Bibliothek Bodeliana, existiert; dieselbe hat eine Anzahl seiner eigenen Rompositionen, auch andere hebräische Gebete und liturgische Dichtungen, Bijutim.<sup>2</sup>)

Sahal ben Mazliach Hakohen, arabisch: El Muallin Abu el Suri (910-950). Von ihm wird erzählt, daß er im Jahre 910 in Jerufalem geboren und da von feinem Bater Abu Sahal, wo derfelbe als Lehrer und Schriftsteller thätig war (920), Unterricht und Ausbildung erhielt. So kennt man ihn, was auch seine erhaltenen Schriften bezeugen, als einen tiefen Renner des biblifchen und nachbiblischen Schrifttums, ber das gebräische und Arabische vortrefflich verftand und fo ein energischer Rämpfer und Verfechter des Raräismus gegen bie Angriffe ber Rabbaniten wurde. Seine polemischen Schriften, bie weniger gegen Saabja, aber defto mehr gegen beffen Schüler und von biefen besonders gegen Samuel ben Jatob gerichtet waren, find scharf und durchdringend. Bon feinen hebraischen fprachlichen Schriften tennt man eine hebraische Grammatit und ein legitalifches Buch "Lefchon Limudim", beide murden von fpätern Gelehrten benutt und oft zitiert.3) neben diefen kennt man noch mehrere andere, wertvolle von ihm verfaßten Bücher, als einen Rommentar zum Pentateuch, betitelt: "Mischna Thora",4) den Abraham Ibn Esra (f. d. A.) im 2 Moj. 13. 3 nennt<sup>5</sup>) und ein Buch "Sepher Dinin";<sup>6</sup> ferner einen Kommentar zu Jefaia<sup>7</sup>) und zum Buche Daniel. Zehn Streitschriften verfaßte er gegen die Rabbaniten, die "Effer Teschuboth" genannt wurden.8) Wir haben endlich noch eine Schrift von ihm zu nennen: "Sepher Thochacha", "Mahnbuch, ober Igeret Hathochacha", "Thochachath Megulah". Bon diefen Schriften haben fich nur vollftändig erhalten: die genannte Mahnschrift und mehrere Fragmente aus zwei Streitschriften, die lefenswert find.

**Saiman ben Jerucham**, Octin Color, geb. 885 in Fostat (Aegypten), der später ber karäischen Gemeinden in Aegypten, geb. 885 in Fostat (Aegypten), der später bald in Jerusalem, bald in Aegypten und bald in Jrak (Babylonien) lebte, überall war er für die Ausbreitung und Erstarkung des Karäismus und dessen Gemeinden thätig.<sup>9</sup>) Rühmlichst bekannt machte er sich durch seine Schriften gegen Saadja (s. d. A.) zum Schutze und zur Abwehr der Angriffe auf den Karäismus. Bon diesen war seine in hebräischer Sprache abgesaßte Schrift "Milchamoth Abonai", "Kämpfe Gottes"<sup>10</sup>) die bedeutendste. Dieselbe ist in poetischem Still und hat die Form eines Sendschreibens an die karäischen Gemeinden, besteht aus achtzehn alphabetischen Stücken in Versen und bildet eine Streitschrift, in der er Saadjas Beweise für die Tradition widerlegt. Es spreche, meint er, gegen die Cristenz einer Tradition, daß in der Schrift nichts von derselben erwähnt und in der

Mischna und Gemara die Halachoth mit ihren gesetlichen Angaben unter Meinungs= verschiedenheit der Gesetselehrer vorgetragen werden u. a. m., besonders hebt er hervor, daß ber Festkalender des Rabbinismus nicht aus uralter Zeit ftammen tönne, ba der Talmud ihn nicht erwähnt. Boll Erbitterung wirft er dem Rabbinis= mus vor, daß er Unerlaubtes gestattet und Grlaubtes verbietet, auch die Berührung unreiner Gegenstände und unreiner Personen zulaffe und badurch bie Gesete über "rein" und "unrein", שומאה ומהרה, außer Rraft fese. Um bas rabbinifche Judentum recht lächerlich zu machen, stellt er eine Menge von Lehren, Aussprüchen und Angaben ber mustischen Agada aus bem jüngern Schrifttum bes Mibrafch zusammen, die Gott ganz nach menschlicher Gestalt mit Gliedern u. f. w. unter Benennung beren Maß, Sohe und Größe barftellen. In Bezug darauf zitiert er die Worte des Pfalmisten (Pf. 19. 51): "Die Frevler haben mich verspottet" und fagt: "Das sind die Rabbanisten; sie haben zwei Thoras, Gesetze, die der Schrift und die der Tradition gegen 5 B. Mos. 31. 9. 26, wo nur von einer Thora gesprochen wird; ferner heißt es: 2 B. Mos. 20: "Ich bin der Ewige, Dein Gott", doch die Rabbiner behaupten und lehren, daß die doppelte Angabe von Gott in diesem Berse zwei Götter bezeichnen, einen großen Gott und einen fleinen, ber kleine Gott, fei Metatron (f. b. A.); ferner beißt es: "Du follft teine anderen Götter vor meinem Angesichte haben" (baj.), aber die Rabbiniften glauben neben Gott auch an bas "Schiur Roma". 1) Entschieden werden von ihm bie Erklärungen Saabjas über ben Ralender, bie Chronologie, den Genuß vom Fett Rinder, die Verwandschaftsgrade im Chegesete, den zweiten Festtag, das Feueranzünden von Freitag auf den Sabbat u. a. m. zurückgewiefen und bekämpft. Dieses Vorgehen Salmans ben Jerucham hat eine Replik Saadjas hervorgerufen, bie er in feiner Schrift "Ritab el Lanjiz", Schrift der Unterscheidung, zusammen= stellte. Auch bieje faabjanische Schrift eriftiert nicht mehr. Neben diesen polemischen Arbeiten verfaßte er arabische Uebersezungen des Bentateuchs, ber Hagiographen und ber Rethubim und fchrieb Rommentare zu benfelben. Erhalten haben fich von denfelben ber Rommentar ju Roheleth, ben Pfalmen und den Rlageliebern. In demfelben findet man eine Menge geschichtlicher Notizen über die Entstehung des Karäismus u. a. m., besonders wichtig sind die polemischen Auslassungen gegen ben Rabbinismus. Bemerkenswert in ihnen ift fein Gifer gegen bas Studium der Philosophie, der arabischen Grammatik und anderer Bissensfächer, boch hat er früher felbst eine philosophische Schrift verfaßt. Mehreres fiehe: "Saadja".

Salomo ben Hdereth, vollständig: Salomo ben Abraham Ibn Abereth, קפולו אברהם אבן אברהם אבן אדרת, abgekürzt "Raschba", אברהם אבן אדרת gest. 1310). Hochgeachtete, gelehrte rabbinische Autorität in Barzelona, seiner Baterstadt, Jünger des R. Jona Gerundi und des Nachmanides (s. d. A.), der wegen seiner umfassenden, gründlichen talmubischen Gelehrsamkeit zu den bedeutendsten Rabbinern seiner Zeit gezählt wurde. Man verehrte ihn als einen Mann von scharfter. Bon seinem Behrer Nachmanides eignete er sich die Sanstmut an und seinem Lehrer Jona Gerundi glich er an Festigkeit in der Aussührung gesählter Entschlüsse. Seine immense Belesenheit in der Aussührung gesählter Entschlüsse. Beine immense Belesenheit in der Aussührung gesählter Entschlüsse.

י) Siehe barüber bieje Real-Encyclopädie, Artifel "Myftit" und "Aabbala". \*) 3n demjelben bezeichnet jeder Buchstabe ein Wort: das – Rabbi; das שלמה – אדרת ; בן = ב; אדרת - אדרת .

ging meistens ohne weitere sophistische Rlügelei und Abschweifung auf die sachliche Behandlung des vorliegenden Themas ein. Der Talmud mit seinen Aussprüchen (f. Talmud) waren für ihn eine Quelle von Beisheit, er verfaßte Rommentare zu dem größten Teil der Talmudtraktate, aber den Teil im Talmud, den man "Ngada" (f. b. A.) nennt, hielt er für minder wichtig, schon wegen seiner Allegorien, verblümten Redensarten und frembklingenden Meußerungen, besonders infolge von Reflexionen, bie gemiffe Berirrungen hervorrufen tonnten. Doch entichloß er fich in den spätern Jahren, um gewisse Angriffe auf das Judentum zurückzuweisen, einen Rommentar zu einem großen Teil der Agada zu schreiben, in welchem er bie Mißbeutung ihrer Gate aufzuklären fuchte.1) Bon ben andern Biffensfächern, bie er sich anzueignen verstand, war es die Philosophie,2) beren Forschungen er nur dann zu beachten für berechtigt hielt, wenn sie sich mit den Lehren des Juden= tums vereinbaren ließen.3) Von der Rabbala (f. d. A.) fpricht er mit Achtung, aber er gesteht, wenig von ihr zu verstehen; die Angabe ihrer geheimen Ueberlieferung stellt er in Abrede;4) ihre Mitteilung folle nur geheim bleiben.5) So verbreitete fich fein Ruf weithin unter ben Juben Guropas, Afiens und Afrikas. Aus den eutfernteften Gegenden eilten Jünger ju ihm, die fich zu feinen Lalmudvorträgen mit großem Gifer und feltener Bigbegierbe brängten. ) Bon nah und fern liefen taufende von Briefen mit Anfragen und Bitten um Bescheibe über Rultus- und Rechtsangelegenheiten ein.<sup>7</sup>) Von feinem Wohlwollen erzählt man: David Maimonides, ein Enkel des Mofes Maimonides (j. d. A), das Oberhaupt, Ragib, ber jubischen Gemeinden in Negypten, wurde von den ihm feindlichen Juden bei bem Sultan Ritamun verläumdet, worauf feine Abfepung erfolgt war. Nur große Gelbsummen vermochten eine Aenderung diefes Detrets zu erzielen. David Maimonides wendete sich in dieser Not an Salomo ben Adereth nach Barzelona, dem er fein Geschich mitteilte. Der Angeredete befann sich nicht lange, er wählte, von tiefem Mitleid ergriffen, einen geachteten Mann, Samson ben Meir aus Tolebo zum Abgefandten, dem er ein Schreiben an bie Gemeinden Spaniens mitgab, worin er dringend um Abhülfe bat. Bebeutende Summen wurden zusammengebracht und David Maimonides erhielt seine Würde als "Nagid" wieder.<sup>8</sup>) Eine andere Thätigkeit führt ihn uns als einen gewissen= haften Apologeten des Judentums vor. Martin Raimund, ein Mönch eines Rlofters in Barzelona, veröffentlichte zwei Schriften gegen das Judentum, von denen eine: Capistrum Judaeorum und die andere Pugio Fidei hieß; sie enthielten eine Zufammenstellung von mißverstandenen Aussprüchen aus der Agada (f. d. A.) und dem Midrasch (f. d. A.), aus denen er folgerte, daß Jesus in den rabbinischen Schriften als Meffias und Gottessohn anerkannt wirb.9) Salomo ben Idereth hatte barauf mehrere Disputationen mit Geiftlichen und verfaßte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe barüber feine Schriften. <sup>9</sup>) Bergl. Minchath Kenaoth, Brief 43. שלה ברעתם עלה ברעתם עלה ברעתם עלו חלקבבינה ידענו אותן החכמות הרמות נו שאין לנו חלקבבינה ידענו אותן החכמות הרמות vo er fich über philoi. Themen ausipricht, bezeugen feine Bertrauthett mit ben philoi. Schftemen.
<sup>9</sup>) Siehe ben Artifel "Bhilofophie und Jubenium". <sup>9</sup>) Reiponien I. 94. 220. 228. III. 12. 40.
<sup>9</sup>) Reiponien II. 12. 40 שלא בלחישה כך לא נאמר אלא בלחישה 54. 200. 2018. III. 12. 40.
<sup>9</sup>) Reiponien II. 12. 40. <sup>9</sup> Ju biefen gehörten bie schrem Gelehrten; Schemtob ben Abraham, Berfaffer bes מגר אלא בלחישה 20. 2018. <sup>10</sup> Chajim ben Sanuel Lubela, Bachja ben Ajcher aus Scaragoffa, Jomitob ben Abraham aus Sceilla u. a. m. <sup>1</sup>) Seine Reiponien waren ungemein zahlreich, bie zujammengeftellt mehrere Bände bilbeten. Bon benjelben find über 8000 gebrucht, aber noch 8000 befinden fich im Manusifript. <sup>9</sup>) Bergl. ben Brief Ro. 57 in ber Sanulung Minchath Kenaoth von Abba Mari; ferner Juchafin edit. Philpowsth p. 219, wo von diefer Berläumdung berichtet wirb. <sup>9</sup>) Pugio fidei III. 11.

eine Gegenschrift,1) in der er die falschen Deutungen der vorgebrachten Ritate nachwies. Eine andere apologetische Schrift von ihm war gegen einen muhame= banischen Gelehrten, ber ebenfalls gegen bas Jubentum geschrieben hat.2) Eine fernere Thätigkeit mit ber vollen Energie feines Charakters entwidelte er in bem wieder angeregten Streit gegen das Studium der Philosophie und gegen bie religionsphilvsophischen Schriften von Moses Maimonides "More Nebuchim" und "Sepher Hamada" in dem ersten Teil des Jad Hachstafata. Wir haben darüber ausführlich in dem Artikel "Philosophie und Judentum" berichtet und verweisen hier, um nicht zu wiederholen, auf denselben. Von größerer Bedeutung war seine Bemühung für eine vollftandige bebräische Uebersetung des in arabischer Sprache abgefaßten Mischnakommentars des Mojes Maimonides. Die Renntnis des Arabischen war bei ben Juden bes chriftlichen Spaniens, besonders in der Provence start im Abnehmen. So geschah es, daß icon bei Lebzeiten bes Maimonides ein großer Teil dieses Mischnatommentars hebräifch übersett werden mußte. Gine Rachdem vergebens die jubischen vollständige Uebersetzung bavon fehlte noch. Belehrten Roms einen eigenen Senbboten nach Spanien zur Erlangung eines Exemplars bes vollständig hebräifch überfesten Mifchnatommentars geschickt hatten, fühlte fich Ben Adereth bewogen, diese Uebersetzung durch mehrere Gelehrten ans fertigen zu lassen. Es übersetzten Jakob ben Mojes die Ordnung Raschim; Joseph ben Ijaal ben Alfual die Ordnung Seraim und auch einen Leil von Moed; Naturael ben Joseph ben Almoli die Ordnung Kadoschim.) Im I. 1298 war biefelbe ichon vollendet. Bir unterlaffen nicht, auch von feiner Arbeit gur Entlarvung zweier falfchen Deffiaffe, nämlich eines angeblichen Propheten in Avila und des Rabbalisten Abulafia in Italien zu erwähnen. Bir haben über beide in dem Artikel "Meffiaffe" im Supplement III. S. 75 ff. ausführlich berichtet. Endlich fprechen wir noch von feinem Gefegestober, betitelt: תורת הבית הארוך, "Ausführliches Gefetz für das haus", den er im vorgerücktem Alter verfaßt hat, als Sulfsbuch für bie Minbergelehrten, bie Austunft über vermidelte Gejegesfälle, ohne bie oft verschlungenen Debatten der Talmubgelehrten burchstudieren zu müffen, fcnell erhalten können. In bemfelben knupft er an bie Quellen bes Gefetes an, beleuchtet sie nach verschiedenen Seiten und stellt übersichtlich das Endergebnis zusammen.4) Er glaubte bei der Abfaffung desselben dem Borwurf, den man Mofes Maimonides in Bezug auf feinen Gesetstoder Jad Chafata machte, daß er die Gesetsquellen bei ber Angabe ber Paragraphen verschwieg, auszuweichen und nannte bei jedem Gefet die Quellen desfelben, wodurch er jedoch andererfeits ben 3med des Buches verfehlte, das für Mindergelehrte, benen es fcmer wirb, ben Weg einer langen Diskuffion durchzumachen, verfaßt wnrbe. Dieses sah er fpäter wohl ein und ließ barauf die Abfaffung eines fürzern Gefegestoder, betitelt: תורת הבית הקצר, "Rurzer Gesestober für bas haus" folgen. Als jedoch auch diefer unzureichend gefunden wurde, machte er fich an die Bervollständigung besselben und verfaßte einen britten, ebenfalls turgen Gesetstober, betitelt: "heiliger Dienst" über die Speisegesehe u. a. m. Doch entging auch biefen Gefetestobices nicht bas Geschid, was bem großen Gefetestober von



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dieje Gegenichrift wurde erft in neuefter Zeit unter bem Titel "Erklärungen ber Agadoth von Salomo ben Ibereth" אברות לרשבא אגרות לרשבא Abraham Abereth", Breslau 1863, von Dr. J. Perles veröffentlicht. <sup>9</sup>) Auch dieje apologetische Schrift Ben Abereths wurde von Dr. J. Perles als Anhang zu jeiner Biographie des Salomo ben Abereth herausgegeben. Breslau 1863. <sup>9</sup>) Bergl. hierzu Ben Abereth, Responsen I. No. 399. <sup>1</sup>) Derjelbe wurde mehrere mal gedruct und wird heute noch von den Talmubisten hochgeichätt.

Drofes Maimonibes passierte. Sein erster, größerer Gesetstober wurde von bem gelehrten Ahron ben Joseph Halevi aus Lünel (s. b. A.) start tritisiert, ber eine Menge von Gegenbemerkungen in einer extra dasür abgesaßten Schrift, LTT הבית, "Ausbessenge von Gegenbemerkungen in einer extra dasür abgesaßten Schrift, ber eine entrüftet und schrieb bald barauf die Entgegnungen in einer Schrift, betitelt: "Dusbessenzen, "bie Hat des Hauses". Salomo ben Abereth stard im J. 1310 und hinterließ zwei würdige Söhne, Isaat und Jehuda, die eine geachtete Stellung in Barzelona einnahmen.

Samuel ben Joseph Jbn Nagdela, auch Jbn Nagrela, שמואל בן יוסף אבן נגדילא, fürzer: Samuel Fanagid, שכואל הנגיד, ober Samuel Falevi, שמואל הלוי (993-1055). Bebeutender Staatsmann, Gelehrter und Dichter, ber die Bürde eines Wefirs des Königs habus in Granada bekleidete, Freund und Förderer der Gelehrten und der Wiffenschaft war und zugleich als Rabbiner und Dberhaupt, Nagib, der Juden des Rönigreiches Granada wirkte. I. Seine Jugenbgeschichte und heranbildung. Samuel wurde in Corbova, wohin fein Bater Joseph aus Merida übergesiedelt war, 993 geboren. Biele Sorgfalt wurde auf seine Erziehung und Bildung verwendet. Er besuchte das Lehrhaus bes R. Chanoch, wo er fein talmubifches Wiffen erlangte. Die Renntnis Der hebräischen Sprache brachte ihm ber bedeutende hebraische Sprachforscher Jehuba Chajug (f. d. A.) bei. Für andere Wiffensfächer, als die Erlernung der arabischen Sprache u. a. m. hatte er andere vorzügliche Lehrer. Er verstand Debräisch, Arabifch, Chalbäifch, Latein, Castilianifch und Berberifch. Gine gemiffe Meifterschaft erwarb er fich im Arabischen, welches er nicht wie bie andern Juben mit hebräischen Lettern, sondern in arabischen Schriftzügen fcrieb.1) Eingetretene Bürgertriege nötigten ibn mit feinem Bater 1060 Corbova zu verlaffen und nach Malaga, unweit Granada, auszuwandern, wo er zu seinem Lebensunterhalt einem Kramlaben vorftand. In Malaga hatte ber Wefir des Königs von Granada, Ubultafin 3bn Alatif, feinen Palast, in deffen Nähe Samuels Kramladen war. Eine Sklavin des Besirs tam oft zu Samuel, von bem sie fich bie Briefe mit ihren Berichten an ihren herrn schreiben ließ. Diefelben faßte Samuel in feiner sprachlichen und falligraphischen Gewandheit ab, die balb Bewunderung erregte. Der Befir war begierig, ben Schreiber besselben tennen zu lernen. Er erfuhr bessen namen und ließ ihn zu sich kommen. Rach einer Unterredung mit ihm ernannte er ihn zu feinem Geheimschreiber (1025). Hiermit war er feiner mube= vollen Sorgen für feinen Lebensunterhalt enthoben. In einer ferneren Unterhaltung mit ihm gewahrte ber Wesir, daß Samuel neben seinem geschmadvollen arabischen Stil auch tiefe politische Ginficht befaß, ben er bald zur Beratung in Staatsangelegenheiten zuzog. Das Glud begünstigte bie Ratschläge Samuels, er erzielte burch fie große Erfolge, fobag ohne Buftimmung Samuels nichts unternommen wurde. Als diefer Befir erfrantte, empfahl er ihn bem Rönige Babus, den Samuel zu feinem Nachfolger zu ernennen. So wurde Samuel vom Könige zu feinem Staatsminister erhoben; er hatte die Leitung der diplomatischen und militärischen Angelegenheiten (1027). II. Weitere Thätigkeit Samuel ver= stand es, sich in feiner Stellung zu behaupten und im Staate fegensvoll zu wirken. Den Rönig verstand er für fich einzunehmen und beffen gaunen ftets ju zerstreuen. So verfaßte er für ihn ein Lobgedicht in sieben Sprachen<sup>2</sup>) und sieben Beilen, von benen jede in einer andern Sprache redete. Bon ichmeichelhaften,

<sup>1</sup>) Vergleiche barüber bas Mahnungsschreiben des Juba Ibn Tibbon an seinen Sohn (edit. Berlin S. 4). <sup>9</sup>) Saadja Ibn Danan in Chemda genusa.

tünftlerischen Berfen ließen fich bie muhamebanischen Berricher am ichnellften gewinnen. Ferner jog ihn fein bescheidenes Auftreten die Gunft ber islamitischen Bevölkerung ju. Rlug und böflich verftand er auch, feine Gegner ju entwaffnen; er dachte viel, aber sprach wenig. Das Ideal eines der Herrschaft würdigen Mannes ftellte er in feinem Spruchbuch (Ben Mifchle) auf, dem er wohl nachzufolgen fich bemuht hatte: "Beffen Rat, beginnt er ba, lauter ift gleich bem Sonnenlicht, wer rein ift von ber Lifte Fleden, weffen Augen fich nicht bem Schlafe fcbließen, weffen Gebanten fest wie Türme find; wen bie Burbe gleich Baffenglang umstrahlt; wer ben Billen Anderer fich unterthan ju machen versteht und fich fern halt, von bem, was Schande bringt, ber ift ber Herrschaft würdig". Doch bald ftellten sich auch für ihn bange Tage ein, die er jedoch glücklich überstand. Der König Habus starb und hinterließ zwei Söhne, die als Erben des Thrones auftraten. Die Großen bes Reiches und bie Angesehensten unter ben Juden erklärten fich für ben jüngern Sohn Baltin oder Bologgin, aber Samuel mit einem kleinern Anhange wünschten ben ältern Sohn Babis. Schon machte fich bie Bolksmenge baran, jenen frönen ju laffen. als plöglich Baltim freiwillig bem ältern Bruber feine Anfprüche auf den Thron abtrat. Im J. 1037 wurde Badis König. So war das Verhängnis, welches dem Minister Samuel drohte, abgethan. Später bereute ber jungere Bruder feine Abtretung, aber er murde burch feinen Leibargt bem Tobe zugeführt. Auf biefer erstiegenen Höhe feiner staatlichen Stellung fehlte es ihm nicht an Neidern unter den Großen des Reiches, die ihn ju fturgen fuchten. Aber Samuel verstand fie durch feine Rlugheit, fein befcheidenes und höfliches Wefen zu entwaffnen. Von diefen waren die gefährlichsten: 3bn Abbas und Ibn Abi Mufa. In einem Dankliede boren wir ihn über Diefelben fprechen:

"Jeben Tag ein neues Loblieb Sei geweiht bem großen Gotte, Daß geftürzt ber Sohn Abbas, Mit ihm feine ganze Rotte. Auch ber andere, ihm verbunden, Sinkt trotz seinem gistigen Spotte, Welt bahin, ber Macht entleert. Gott allein sei hochgeehrt!"<sup>1</sup>)

Auch in feiner Birkfamkeit als Anhänger bes jubischen Glaubens und Oberhaupt der Juden, Nagib, fteht er unvergleichlich groß da. In einem Lehr= hause, bem er vorstand, fammelten sich zahlreiche Jünger, vor benen er Lalmub= vorträge hielt;2) ebenfo verstand er religiöfe Anfragen nach außen zu beantworten.3) Wir verbanten ihm auch bie Abfaffung einer Methodologie des Talmubs, wo er die traditionellen Ausbrude erklart, eine Traditionstette aufstellt u. a. m.4) Auch als hebräticher Dichter machte er fich weithin bekannt. Rach Art von Pfalmen verfaßte er Gebete, die er "Ben Thillim" nannte. Eine andere Sammlung von Sentenzen, Parabeln und Rlugheitslehren enthält sein Spruchbuch "Ben Mischle". In einer britten Schrift entwirft er eine Lebensphilosophie, die er "Ben Roheleth" Reben biefen versuchte er fich auch in ber Dichtung von Spigrammen, nennt. Lobgedichten u. a. m.5) Voll edeln Sinnes erwies er sich in der Unterstützung ber Männer ber Wiffenschaft. Mit den Gelehrten in Irat, Argypten, Syrien und Afrita unterhielt er einen fcbriftlichen Bertehr, benen er, wo es Not war, mit voller hand spendete. Nennenswert bezeichnen wir feine freundschaftlichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dutes "Nachal Redumim" S. 89. Getger, Salomon Gabirol S. 23. ) So in Sepher Rabbala von Ibn Daud 73—74. <sup>3</sup>) Bergl, die Gutachtenjammlung אר הדור אס. 18. <sup>4</sup>) Diefelbe ift den Lalmudausgaden betgedruck. <sup>9</sup> Bon Ben Mijchle find gegen 100 gedruckt in Ital. 181; Orient. LitteraturbL, Jahrg. 1840, col. 811; 1843, 857; 1845 col. 652, 697; 1846, 797, 807; 1851, 808, 817.

## Samuel ben Joseph 3bn Ragdela. Samuel ben Chofni.

Beziehungen zu ben Häuptern ber jüdischen Gelehrten; Hai Gaon (f. d. A.) und Nissim in Kairvan (s. d.) Viel verwendete er auf Anfertigung von Abschriften von Büchern, die er an arme, junge Gelehrte verschenken ließ. Er selbst beschäftigte sich gern mit der hebräischen Sprachforschung; sein Lehrer darin war Jehuda Chajug. Von den vielen Schriften, die er selbst auf diesem Gediete versaßte, wird das "Sepher Haoscher", TUTUT, DD, "Buch des Reichtums", oft zitiert.<sup>1</sup>) Die Würdigung seiner Berdienste für das Judentum fand daher ihren vollen Ausbruck bei den Autoren seiner Zeit und noch nach ihm. "In seiner Zeit sah man die Wissenschaft sich aus ihrer Niedrigkeit erheben, die Sterne der Erkenntnis erglänzten. Mit einem hohen Geist hat ihn Gott ausgerüftet, daß er die Wissenschaft und ihre Pfleger liebte und die Religion mit ihren Trägern verherrlichte".<sup>2</sup>) Mehreres von seinen Poesen sie su seinem Rachfolger erhoben. Bon seinen Glaubens= genossen zuser in Anerkennung seiner Verdienste um sie tief betrauert. Mehreres siehen wurde er in Anerkennung seiner Berdienste um sie tief betrauert. Mehreres siehe: "Boesie, hebräische".

Samuel ben Chofni, שכוואל בן הפני, Gaon zu Gura, Dberhaupt ber Hochschule dasselbst, Schwiegervater bes Gaon Hai in Bumbadita, ein hervor-ragender Gelehrter, der gleich Saadja Gaon (f. d. A.) neben den jüdischen Wiffensfächern auch ben philosophischen Studien ergeben war und so Philosophie mit Judentum zu vereinigen suchte. Er gehörte damit den Gleichgefinnten in Sura an, die unter der Benennung "Männer der Bernunfterwägungen", nur שקול הדעת, Rationalisten, betannt waren. Er war tein Babulonier, fondern wurde angeblich in Nordafrika, wohl in Rairvan geboren, wo er seine Ausbildung bei jüdischen Gelehrten daselbst erhielt. Man tennt ihn als den Verfasser mehrerer Schriften halachischen Inhalts und eines Rommentars zum Bentateuch und zu ben Bropheten, fowie zum Buche Roheleth in vernunftgemäßer Richtung, die gleich ber faabjanischen an der Ausgleichung ber Philosophie mit dem Glauben arbeiteten. Ferner kennt man von ihm eine philosophische Abhandlung über die Einheit Bottes und eine Einleitung zum Lalmud, betitelt: תפר המבוי Seine halachifchen Schriften waren; 1. "Schaare Berachoth", Abhandlungen über die Segens- und Danksprüche; 2. "Mazranuth", über Grenz- und Nachbarrecht und 3. Abhandlungen über "Das Gebot von Schaufäden", auch über bie "verbotenen Ghen" u. a. m. Dieselben sind meist in arabischer Sprache abgefaßt und in Abteilungen "Schearim" eingeteilt; fie zeichnen fich burch fuftematische, übersichtliche Darftellung, untermischt mit Reflegionen, aus. Der Bentateuchkommentar ift weitläufig, verwebt mit verfchiedenen wiffenschaftlichen Abhandlungen, von dem fich nur noch einige Bruchftücke, die von den späteren Eregeten angeführt wurden, erhielten. Nach ber Nach-richt von Harkavi befinden sich Manustripte, einige Leile von dem Kommentar au 1 B. Moj. und vom 5 B. Moj. (fiehe Hartavi, Biographie von Samuel b. Ch. S. 3). In denselben find seine Erklärungen in der vernunftgemäßen Richtung seiner Zeit, in denen das Uebernatürliche in den Erzählungen auf natürliche Beise dargestellt wird. So hält er 4 Mos. 22. 28-30 bie Rebe ber Efelin Bileams als Borte in einer prophetischen Erscheinung, die nicht als äußerlicher Vorgang aufzufaffen find, als wenn fie wirklich von ber Gfelin ausgegangen wären.3) Ebenso wird bie Erzählung 1 Samuel 28. 14-18 von ber Erscheinung Samuels durch bie Zauberin in Endor erklärt, daß die Totenbeschwörerin ben geängstigten Rönig zu täuschen verstand.4) Dagegen erklärten

<sup>1</sup>) Bergl. Munt, Notice sur Abil Valid 107. Crfch u. Gruber II. B. 81. S. 56, Note 86. 87. <sup>3</sup>) Bergl. Munt, Notice p. 108. <sup>3</sup>) Bergl. barüber Rappaports Biographie bes Hai Gaon in Bitture Haitim 1829, Note 8. <sup>4</sup>) Bergl. Weiß IV. S. 195 und S. 196, Saadja und Haja, es wäre dies ein wunderbares Singreisen Gottes gewesen, aber David Rimchi, 1 S. 28. 24, hält an der Erklärung fest, daß die Zauberin durch eine Grscheinung Saul zu täuschen suchte.

Samuel ben Meir, שמואל בן מאיר, genannt Rafobam, משמואל, י) aus Rameru, einer kleinen Stadt unweit Troyes in Frankreich, geb. 1080, gest. 1159. Bedeutender Gelehrter, verdienstvoller Bibelereget, Enkelsohn Raschis, Sohn des gelehrten Meir ben Ifaat und ber Lochter bes weitberühmten Salomo Rizchaft. genannt Raschi (f. b. A.), die Jochebed hieß?) I. Jugend, Erziehung, Bil= bung, Entwicklung und Reife. Die Lehrer Samuels waren fein gelehrter Bater Meir ben Glaaf und fein Grofpater Salomo Sizcafi, beide waren bemüht, ihn in bie jubischen Biffensfächer: Bibel, Talmud und Midrasch einzuführen. Ebenso eignete er sich bie grammatikalischen Renntnisse ber hebraischen Sprache an und ftudierte auch die Schriften ber bebräischen Sprachforschungen und Bibeleregesen der spanischen jüdischen Gelehrten; ebenso machte er sich mit deren religionsphilosophischen Werken vertraut. So ausgebildet, besaß er ichon fruh eine bewunderungswerte Geistesreife, sobaß er gegen seinen Großvater Raschi feine abweichende Meinung bei gewiffen eregetischen Fragen geltend machte,) auch Erklärungen über Lalmubstellen gab er vor ihm ab,4) ebenfo fprach er in seiner Gegenwart gesetsliche Entscheidungen aus. 5) Die gelehrten Borbilder feines Baters und Großvaters regten auch ihn an, fich bem Bibel- und Talmudstudium fast ausschließlich hinzugeben und der Erforschung und Auftlärung buntler Bartien berfelben fich gang ju widmen, in welcher er fpäter eine hervorragende Stellung Von verschiedenen Seiten, auch von Christen, wurde er um Aufeinnabm.<sup>6</sup>) flärung über verfängliche Stellen in Bibel und Lalmud angefragt. 3m Gebiete von Anjou gab er ihm über vorgelegte fcwierige Stellen im Bentateuch Erklärun= gen ab, welche fehr befriedigten. ) Mit chriftlichen Gelehrten hatte er oft Grörte= rungen über Bibelstellen, die von chriftlicher Seite auf bas Chriftentum gedeutet wurden.8) Bei einer gelegentlich in Paris gehaltenen Gastpredigt erklärte er eine ihm vorgelegte schwierige Agaba.9) Belche große ichriftstellerische Thätigteit er auf bem umfangreichen Gebiete ber biblifchen und talmubischen Litteratur entwidelte, barüber sprechen wir im nächten Abschnitte bier. Sein Todesjahr tann nicht mehr bestimmt angegeben werben, in den Jahren 1153 und 1158 foll er noch gelebt haben.10) II. Seine Schriften und deren Inhalt. Bon denfelben nennen wir: a) feinen Bentateuchtommentar. Er hat denfelben ichon in ben vorgerudten Jahren verfaßt. 11) Es war fein hauptwert, bas auch als höchft verdienstvoll anerkannt wurde und heute noch dafür gehalten wird. Das Eigentümliche feines Rommentars ift bie Lossagung von der recipierten Ertlärungsweife im Talmub und Mibrafch und bie Rudtehr zum einfachen Bortfinn, ben er zu ermitteln fich bemühte. Dieje Ermittelung des einfachen Portfinnes geschieht bei ihm burch eingehende Brüfung bes Grundes ber Sache und nach ber Bedeutung ber Burzel des hebraischen Ausdruckes, es war dies eine Gestalt feiner redlichen

<sup>1</sup>) Es bezeichnet bas - (דכי = ב; שכוואל = ש; כס.) Berliner Magazin
<sup>3</sup>S. 82. <sup>3</sup>) Bergl. feinen Bentateuchkommentar zu 1 Moj. 37. 2, שנוער ולפניו ולפניו (37. 2, שנוער).
<sup>4</sup>) Bergl. Eben Haefer S. 145a, גרחוכחרי עכו ולפניו (37. 2, 37. 2, 37. 2) Bergl. Reiponjen bes R. Metr aus Nothenburg edit. Cremona § 152, כך פרשתי לפני רבעו וקני רשי (5. %) Bergl. Beiponjen bes R. Metr aus Nothenburg edit. Cremona § 152, כך פרשתי לפני רבעו וקני רשי (5. %) Bergl. Beiponjen bes R. Metr aus Nothenburg edit. Cremona § 152, כך פרשתי לפני וקני רשי (5. %) Bergl. bei Baaban förribt an ben Bater R. Meter in Eben Haefer edit. Brag, S. 148a. <sup>7</sup>) Bergl. bie Handban förribt an ben Bater R. Meter in Eben Haefer edit. Brag, S. 148a. <sup>7</sup>) Bergl. bie Handban förrift feines Rommentars 4 Moj. 80. 2 ber Breslauer Seminarbibliothel, נשאלתי באיוב (19. 19. 9) Bergl. feinen Bentateuchfammentar zu 2 Moj. 20 18; 3 Moj. 19. 19. <sup>9</sup>) Bergl. baffelbft 4 Moj. 11. 35. <sup>10</sup>) Bergl. Jur Geichichte und Litteratur S. 70 und Nofin, Samuel ben Metr in bem Jahresbertch bes Seminars, Breslau 1880.
<sup>11</sup>) Bas fich aus biefem Rommentar zu 2 Moj. 28. 24 ergiebt.

Forfdung gegen jede oberflächliche Annahme leichter freigeistiger Regation. Er fteht bamit auf ber gobe ber eregetischen Leiftungen feiner Beit in Frantreich und hat nur an Joseph Rara einen gleichgesinnten Sregeten.1) Bir hören ihn darüber in feinem Rommentar ju 1 Mof. 37. 2: "Mögen fie einfehen und verftehen, bie Freunde ber Einsicht, was ichon unfere Lehrer gesprochen : "Rein Bibelvers geht nicht über ben einfachen Bortfinn hinaus, b. b. die Deutung desselben barf nicht über ben einfachen Wortfinn hinausgehen,2) wenn auch die Thora felbft burch Andeutungen, uns bie Lehren ber Agaba und galacha, die religionsgesetlichen Entscheidungen lehren will. Die Alten haben fich in allem Gifer Diefer Mibrafch-Auslegung als einer hauptfache zugewendet, was zur Folge hatte, baß fie nicht Aber ichon unfer Lehrer in die Tiefe des einfachen Wortsinnes eindrangen. Salomo (Raschi), der Bater meiner Mutter, der die ganze Bibel mit einem Rommentar versehen hat, richtete seinen Sinn auch darauf, den einfachen Schrift= finn zu erklären. Ich felbst, Samuel, ber Sohn feines Sbams Meir, disputierte mit ihm und vor ihm, er gestand mir, daß, so er Zeit dazu hätte, er sich genötigt fabe, neue Rommentare ju verfaffen, gemäß bes einfachen Bortfinnes, Erklärungen, Die täglich neu auftommen". Go erschien ben Salomo Sizchati fein eigener Rommentar als einer Verbefferung nötig, aber was biefem gelehrten Greis unmöglich geworden, bas führte fein Entel Samuel ben Meir aus. Doch wollte auch diefer mit feinem neuen Rommentar keinesfalls ben feines Grofpvaters verdrängt wiffen, vielmehr wünschte er ausbrudlich, daß feine Lefer gleichzeitig auch den Kommentar feines Großvaters ftudieren, um baraus zu entnehmen, mas er felbst wegzulaffen ober zu wiederholen notwendig erachtete. Dies gilt namentlich von dem Halachischen, worüber er auf Rafchi verweift, ba er bie Halacha nur foweit berudsichtigen tonnte, foweit fie fich aus bem Wortlaut ber Schrift ober aus ber Prazis ergebe. Treu feinem Prinzipe, ben hebräischen Tert nur nach feinem Bortfünne zu erklären, treffen wir in bem Rommentar bes Bentateuchs oft recht freie Aeußerungen, die fich nicht mit ben halachischen Bestimmungen vereinen laffen. So ertlärt er 2 Mof. 13. 9 "bas Zeichen an der hand und bie Erinnerung zwischen ben Augen", Ausdrücke, welche bie Halacha auf das Gebot ber Tephilin (f. d. A.) beutet, daß bieje Ausbrude fymbolisch ju nehmen find, es fei das (Bort Gottes) bir ftets fo in Erinnerung, als mare es auf beine Sand geschrieben und zwischen beinen Augen wie ein golbenes Geschmeibe, bas man zum Schmud an ber Stirn An einer andern Stelle bezeichnet er die Annahme des Tages, nicht wie träat. gewöhnlich "von Abend bis Abend", fondern von Morgen bis Morgen.<sup>3</sup>) Merk-würdig ift feine Angabe zu dem Verbot 2 Mos. 23. 19, "das Böcklein in der Milch sciner Mutter zu kochen". Die Ziegen werfen oft zwei Junge zugleich, man pflegte dann eins zu schlachten und es in der Milch seiner Mutter zu kochen. Er bezeichnet dies als gefräßige Gier, die Milch des Muttertieres zugleich mit dem Jungen zu effen. Derselbe Grund wird für das Verbot, das Tier nicht an einem Tage mit seinem Jungen zu schlachten (3 Mos. 22. 28) und für das Gebot, von einem aufgefundenen Bogelneste die Mutter frei fliegen ju laffen (5 Mof. 22. 7) Diefe Gefete follen Milbe lehren und das Volt daran gewöhnen angegeben. Intereffant und lehrreich find feine Angaben von ben Gründen bes Gefeges. Das Berbot der Spannader, LIT REUN, wird als geschichtliches Erinnerungszeichen nationaler Bedeutung erklärt, die Lebensrettung Israels als Volk burch Gottes Beistand erklärt; das Gebot, den Gottesaltar entweder aus Erde oder von un= behauenen Steinen zu errichten war gegen ben Brauch ber geiben, ihre Altäre mit Bildern zu schmuden; benfelben Grund hat, nach ihm, das Berbot einen Bain

<sup>1</sup>) Siehe "Schrifterflärung". <sup>9</sup>) Gemara Sabbath S. 63a אין המקרא יוצא מידי פשוטו. <sup>3</sup>) Siehe ben Artifiel Abraham 3bn Esra. ober sonft einen Baum am Altar zu pflanzen, um jeden heidnischen Brauch fern zu halten. Jur Erklärung über die Zauberin zu Endor, bemerkte er, daß Saadja und Haja (s. d. A.) darin ein wunderbares Singreisen Gottes sehen. d) Seine Rommentare zum Lalmud. Von denselben kennt man 1. den zum zehnten Abschnitt des Lalmudtrattats Besachim, dessen Echtheit durch den Versaffer selbst verbürgt wird.<sup>1</sup>) Ferner 2. eine Vervollständigung des Kommentars seines Großvaters zum Traktat Baba bathra. 3. einen Rommentar zu Aboda Sara, von dem einige Reste angesührt werden.<sup>2</sup>) 4. einen Rommentar zu Ridda.<sup>3</sup>) 5. einen Rommentar zum Traktat Aboth. Derselbe lag Samuel de Ucede, Versaffer des Mischna Schemuel vor. c) Der Rommentar zu den andern biblischen Schriften.

Scherira Gaon, שריירא גאון, beutlicher Scherira ben Chanina Gaon, gelehrte Autorität, ber das Gaonat und Reftorat der Hochschule zu Pumbadita (969—1038), zuletzt gemeinfam mit feinem Sohne Bai (f. d. A.) recht würdevoll verwaltete und das Anfehen derfelben bedeutfam zu heben verstand. Er war der Sohn des Gaon Chanina und war Sprößling einer Reihe von gelehrteu Ahnen, bie ebenfalls bas Gaonat verwalteten, von denen ihre Urahnen in der vorbostanäischen Zeit Exilarchen (f. b. A.) waren. Das Siegel berfelben und noch bes Scheriras war baber ein Löwe,4) bas Wappenbild der Könige des jubäischen Reiches in Paläftina. Er ragte mit feiner talmubischen Gelehrsamkeit boch über feine Beit= genoffen empor, auch war er des Arabischen fundig und konnte die an ihn gerichteten Anfragen aus den arabischen Gegenden arabisch beantworten. Am liebsten jedoch antwortete er in hebräifcher ober aramäischer Sprache. Bon feiner fcriftstellerischen Thätigkeit kennt man ein talmubifches Bert, bas auch die Agada erklärte, betitelt: "Megillath Setarim", Geheimrolle, das sich jedoch nicht erhalten hat.<sup>5</sup>) Bon geschichtlicher Bedeutung ist sein Sendschreiben an Jakob ben Nissim in Kairwan, welches die Geschichte des Talmubs und ber Geonim behandelt.6) Derselbe richtete brei Fragen an Scherira und bat um Aufschluß: 1. Auf welche Beise find die Gesetzesbestimmungen der Mischna niedergeschrieben; 2. Bie konnten von den füngern Autoritäten bie Träger von Traditionen angegeben werben, wenn diefelben ein hohes Alter haben follen; 3. Welche Nuisenfolge befolgte die Redaktion der Mischna und 4. welches sei die Reihenso. e der Saburäer und der Geonim? Die Antwort des Scherira war lichtvoll, aber in halb hebräischer und halb chalbäischer Sprache. Seine Angaben waren die Wegweiser in der verwickelten Geschichte derselben. Im Alter hatte er das Unglück, daß er auf Verläumdungen und falsche Anklagen vom Kalifen seiner ganzen Sabe beraubt wurde.

Schrifterklärung, Ercher Ficht Sin Abteilung II. biefer Real-Encyclopäbie, Artikel "Eregese", haben wir ausführlich die Gregese ber Bibel im talmudischen Schrifttum besprochen. Im Anschlusse bearan behandeln wir die nachtalmudische Bibel= erklärung der Juden in einer eigens hierzu bestimmten Schrift, die wir des engen Raumes wegen hier nicht abbrucken lassen können und auf dieselbe verweisen müssen.

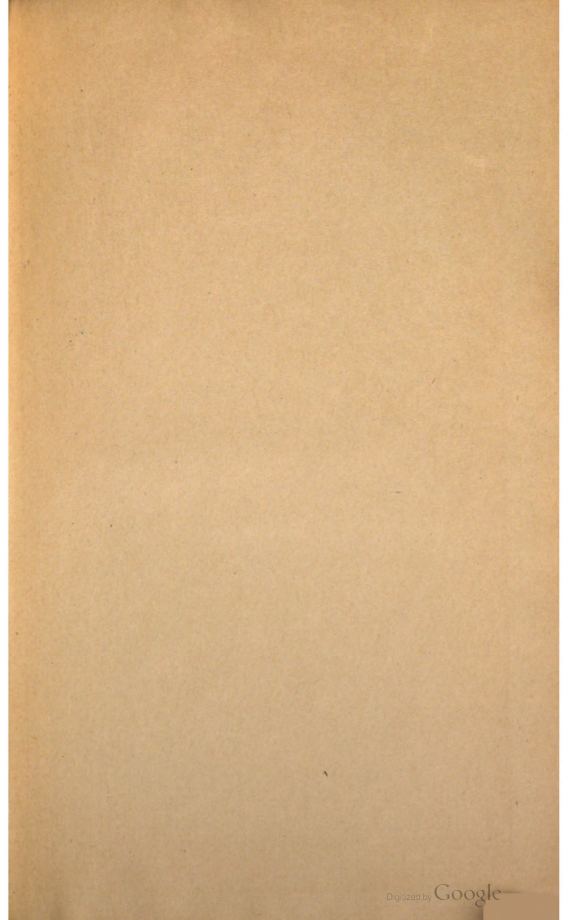
Sittenlehre, דרך ארץ. Die Sittenlehre des biblischen und nachbiblischen Schrifttums mit Einschluß der Talmuden und Midraschim haben wir in Ab= teilung L dieser Real-Sncyclopädie, "Artikel "Sittenlehre" und in Abteilung III. S. 59—69, Supplement I., Artikel "Ethik, philosophische", behandelt. Die Sitten= lehre der Juden im Mittelalter, vom 8.—15. Jahrhundert, haben wir in einer größern Schrift dargestellt, ~ <sup>c</sup> die wir hier ebensalls nur hinweisen können.

15

3

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bergl. seine Angabe in ., achim S. 107a. <sup>3</sup>) In Tomim Deim Teil III. <sup>3</sup>) In Or Serua von Igaat aus Wien erwähnt. <sup>4</sup>) Nach Abraham Ibn Daub. <sup>5</sup>) Bergl. Aboad, Menorath Hamaor, Einleitung. <sup>9</sup>) Dasselbe wurde erst bem Esschichtswert "Juchasim" einverleibt, aber in neuester Zeit wurde es in etwas abweichender Rezension von W. Goldberg in seinem "Choppes Matmonim", Berlin 1845, extra herausgegeben. Im J. 1880 wurde diese Schrift v. A. Renbauer in Oxford nach alten Handichristen im Sammelband Mediaeval Jewish Chronicle veröffentlicht.





This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

APR 30'59H



